

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

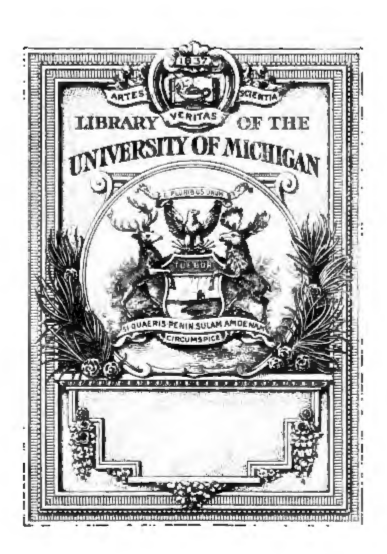
We also ask that you:

- + Make non-commercial use of the files We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

UNTER MITWIRKUNG

VON

## R. HERCHER A. KIRCHHOFF TH. MOMMSEN

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

EMIL HÜBNER.

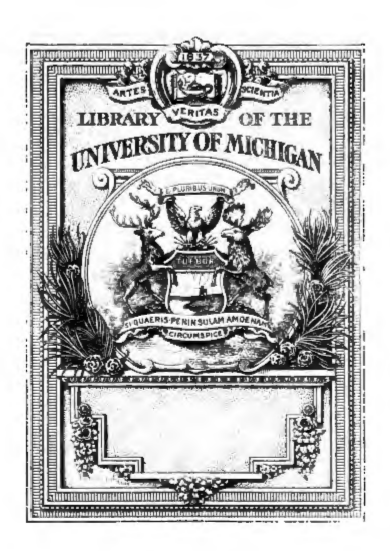
SECHSTER BAND.

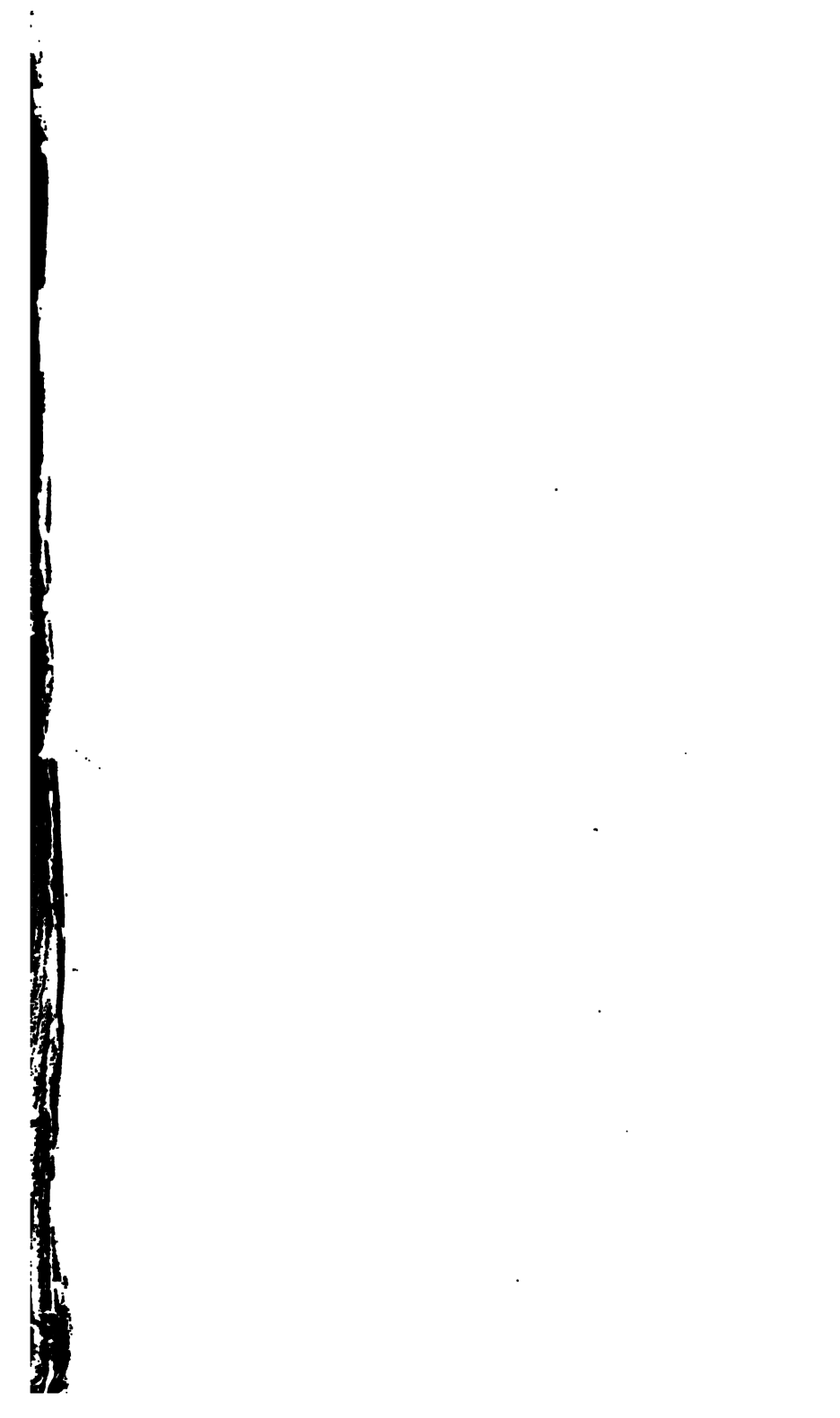
BERLIN.
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG.
1872.

• • • .

## INHALT.

| H. MATZAT, über die Glaubwürdigkeit der geographischen Angaben Hero- |       |     |   |   |    |              | Seite       |
|----------------------------------------------------------------------|-------|-----|---|---|----|--------------|-------------|
| dots über Asien                                                      |       |     | _ |   |    |              | 392         |
| R. HERCHER, zu griechischen Prosaikern                               |       |     |   |   |    |              | <b>5</b> 5  |
| TH. MOMMSEN, über die dem Cassius Dio beigele                        |       |     |   |   |    |              |             |
| dischen und der constantinischen                                     | -     |     |   |   | -  |              | 82          |
| Bruchstücke des Johannes von An                                      |       | _   |   |   |    |              | -           |
| nes Malalas                                                          |       |     |   |   |    |              | <b>32</b> 3 |
| U. KÖHLER, der Areopag in Athen                                      |       |     | • | • |    |              | 93          |
| R. SCHÖLL, die Speisung im Prytaneion zu Athen                       |       |     |   |   |    |              | 14          |
| W. DITTENBERGER, römische Namen in griech                            |       |     |   |   |    |              |             |
| Litteraturwerken                                                     |       |     |   |   |    |              | 280         |
| •                                                                    |       |     |   |   |    |              |             |
| M. HAUPT, Coniectanea                                                | •     | • • | • | • | 1. | <b>257</b> . | 385         |
| A. LUCHS, zu Plautus                                                 | •     |     |   |   | •  |              | 264         |
| H. GENTHE, zu Lucao                                                  | •     | • • | • | • | •  |              | 214         |
| H. JORDAN, die Einleitung des ciceronischen Brutu                    | 18    |     | • | • |    |              | 196         |
| Der Brief des Quintus Catulus de cons                                | ulatı | suo | • | • | •  |              | <b>68</b>   |
| E. HEDICKE, über eine Blattversetzung im Frontis                     | 2     |     |   | • | •  |              | 156         |
| H. KETTNER, zu den glossae Placidi                                   | •     | •   | • | • | •  |              | 165         |
| N. WECKLEIN, zur römischen Topographie                               | •     |     | • |   |    |              | 178         |
| H. JORDAN, das templum deae Syriae in Rom .                          |       |     |   |   |    |              |             |
| W. HENZEN, Inschriften aus Nemi                                      |       |     |   |   |    |              |             |
| , MICOUST I DAI                                                      |       |     |   |   |    | ,            |             |
| MISCELLEN.                                                           |       |     |   |   |    |              |             |
| A. KIRCHHOFF, zu Euripides Elektra                                   | •     | •   |   |   | •  |              | <b>252</b>  |
| J. H. SCHMIDT, zu Euripides Cyclops V. 512 ff                        |       | •   | • | • | •  |              | 383         |
| A. KIRCHHOFF, zu Demosthenes Kranzrede § 289                         | f     | •   | • | • |    |              | 487         |
| J. BERNAYS, Aristoteles über den Mittelstand .                       |       |     |   |   |    |              |             |
|                                                                      |       |     | 4 | * |    |              |             |





- 161. 342. 427. 460. 2, 56. 102. 144. 156. 173. 3, 31. 167. 261. 268. 298. 302. 303. 304. 429. 461. 465. 467. 4, 1. 99. 120. 295. 350. 364. 371. 377. 5, 129. 161. 228. 303. 379. 6, 13. 82. 127. 231. 323
- K. Müllenhoff in Berlin 2, 252. 318. 3, 439. 4, 144
- B. Müller in Breslau 4, 390. 5, 154
- R. Neubauer in Berliu 4, 415
- Th. Nöldeke in Kiel 5, 443
- H. Nissen in Marburg 1, 147. 342
- G. Parthey in Berlin (+) 4, 134
- H. Peter in Frankfurt a. O. 1, 335
- V. Rose in Berlin 1, 367. 2, 96. 146. 191. 465. 468. 469. 4, 141. 5, 61. 155. 205. 354. 360. 6, 493

- 161. 342. 427. 460. 2, 56. 102. 144. H. Schiller in Karlsruhe 3, 305. 4, 429. 156. 173. 3, 31. 167. 261. 268. 298. 5, 310
  - J. H. Schmidt in Husum 6, 383
  - R. Schöll in Florenz 3, 274. 4. 160. 5, 114. 476. 6, 14
  - R. Schöne in Halle 3, 469. 4, 37. 138. 140. 291. 5, 308. 6, 125. 246
  - C. Sintenis in Zerbst (†) 1, 69. 142. 468. 471
  - W. Studemund in Strafsburg 1, 281. 2, 434
  - L. v. Sybel iu Bonn 5, 192
  - F. Umpfenbach in München 3, 337
  - W. Vischer in Basel 2, 15

and the second of the second o

- H. Voretzsch in Posen 4, 266
- W. H. Waddington in Paris 4, 246
- N. Wecklein in München 6, 179.
- K. Zangemeister in Gotha 2, 313. 469.

## CONIECTANEA.

XXXI. Plutarchus de cupiditate divitiarum cap. 3 p. 524 <sup>d</sup> πενία γὰρ οὐκ ἔστιν ἀλλ' ἀπληστία τὸ πάθος αὐτοῦ καὶ φιλοπλουτία διὰ κρίσιν φαύλην καὶ ἀλόγιστον ἐνοῦσαν, ἣν ἂν μή τις ἐξέληται τῆς ψυχῆς ὥσπερ ἔλιγμα πλάγιον, οὐ παύσονται δεόμενοι τῶν περιττῶν, τουτέστιν ἐπιθυμοῦντες ὧν οὐ δέονται. Reiskius 'ἔλιγμα πλάγιον' inquit 'dudum non intellexi et quaero adhuc qui me quid sit doceat.' non dubitavit se rem expedivisse Carolus Fridericus Hermannus in Museo Rhenano anno mocccxlui p. 456, sed quod protulit ἔλιγμά τι ἀλγεινόν nominibus substantivo et adiectivo pariter absurdum est. Plutarchus scripsit ὧσπερ ἕλμινθα πλατεῖαν, neque inepte conparavit taeniam.

XXXII. Plutarchus an seni res publica gerenda sit cap. 1 p. 784 \* τὸ μὲν γὰρ ἐν γήραι πολιτείας ἄρχεσθαι καὶ μὴ πρότερον, ώσπες Έπιμενίδην λέγουσι κατακοιμηθέντα νεανίαν έξεγρέσθαι γέροντα μετὰ πεντήχοντα έτη, οὐτ' ὰν ούτω μαχράν καὶ συμβεβηχυΐαν ήσυχίαν αποθέμενον έμβαλεῖν έαυτὸν εἰς αγῶνας καὶ ἀσχολίας, ἀήθη καὶ ἀγύμναστον ὄντα καὶ μήτε πράγμασιν ένωμιληκότα πολιτικοῖς μήτ' ανθρώποις, ἴσως ἂν αἰτιωμένψ τινὶ παράσχοι τὸ τῆς Πυθίας εἰπεῖν, όψέ μ' ἦλθες ἀρχὴν καὶ δημαγωγίαν διζήμενος καὶ πας' ώς αν στρατηγίου κόπτεις θύραν ώσπερ τις ατεχνότερος ών νύκτωρ επίκωμος αφιγμένος ή ξένος, οὖ τόπον οὖδὲ χώραν ἀλλὰ βίον οὖ μὴ πεπείρασαι μεταλλάττων. quod post πεντήχοντα έτη legitur οὖτ' ἄν sententiam pervertit. itaque Reiskius scribendum esse coniecit εἶτ' αν οὔτω τύχη. sed qui rem publicam capessit non potest dici si fors ita ferat in certamina et negotia se conicere: nam consequens illud est ac necessarium atque ita cum re publica coniunctum ut ne εἶτα quidem aptum sit possitve probari quod Duebnerus posuit εἶτα οὕτω μακράν. ermHes VI.

melior est probata a Wyttenbachio sententia Meziriaci οὖτ' ἄν delentis. sed fulcienda est oratio: quod aptissime ita fieri mihi videtur ut scribatur τὸ μὲν γὰρ ἐν γήραι πολιτείας ἄρχεσθαι καὶ μή πρότερον, Κάλλ' δωσπερ Έπιμενίδην λέγουσι κατακοιμηθέντα νεανίαν έξεγρέσθαι γέροντα μετά πεντήχοντ' έτη, ούτω μαχράν etc. concursus vocalium qui est in ἔτη ούτω minime a Plutarcho abhorret. scriptum est in Timoleonte cap. 36 καθάπερ γὰρ — τοῖς Όμήρου στίχοις μετα της άλλης δυνάμεως και χάριτος πρόσεστι τὸ δοχεῖν εὐχερῶς καὶ φαδίως ἀπειργάσθαι, οὕτως παρὰ την  $E\pi \alpha \mu \epsilon \iota \nu \omega \nu \delta o \nu \sigma \tau \rho \alpha \tau \eta \gamma i \alpha \nu$  etc. recte enim Carolus Sintenis non perstitit in opinione quam in Epistula de hiatu in Plutarchi Vitis p. 337 declaraverat. idem non minus recte servavit quod in Phocione cap. 5 vulgatum erat, ώς γὰρ ή τοῦ νομίσματος ἀξία πλείστην εν όγκω βραχυτάτω δύναμιν έχει, ούτω λόγου δεινότης εδόκει  $\pi o \lambda \lambda \dot{\alpha} \sigma \eta \mu \alpha i \nu \epsilon i \nu \dot{\alpha} \pi^{2} \dot{\alpha} \lambda i \gamma \omega \nu$ . fit in his paullulum morae inter priorem et posteriorem sententiae partem. quare non rettulerim huc quod in libro de defectu oraculorum cap. 12 p. 415 f legitur, καὶ δ Κλεόμβροτος απούω ταῦτ' έφη πολλών καὶ δρώ την στωικήν έκπύρωσιν ώσπες τὰ Ἡρακλείτου καὶ τὰ Ὀρφέως ἐπινεμομένην έπη ούτω καὶ τὰ Ἡσιόδου καὶ συνεξαπατῶσαν. nam hic quidem οΰτω cum antecedentibus artius cohaeret neque carent haec verba mendis. et συνεξαπατῶσαν quidem Wyttenbachius recte in συνεξάπτουσαν mutandum esse vidit, sed non commode ei adicitur  $\kappa\alpha i$  neque magis commodum antea est  $\xi \pi \eta$ . puto igitur ita scribendum esse ώσπες τὰ Ἡρακλείτου καὶ τὰ Ὀρφέως οὕτω καὶ τὰ 'Ησιόδου ἐπινεμομένην καὶ συνεξάπτουσαν. nam ἔπη nihil aliud esse videtur quam error in ἐπινεμομένην aliquando conmissus. sed pertinent huc alia. in Consolatione Apollonii cap. 37 p. 121 f legimus ώς γαρ ούδε συμβιών ήμιν ήδεως εώρα κατηφείς όντας ούτε σε ούτε την μητέρα, ούτως ούδε νῦν μετά θεῶν ὢν καὶ τούτοις συνεστιώμενος εθαρεστήσειεν αν τη τοιαύτη ύμων διαγωγη. in Coniugialibus praeceptis cap. 4 p. 138 ωσπες τὸ πῦς έξάπτεται μέν εύχερῶς έν ἀχύροις καὶ θρυαλλίδι καὶ θριξὶ λαγώαις, σβέννυται δὲ ταχίον ἂν μή τινος ἔτέρου δυναμένου στέγειν άμα καὶ τρέφειν ἐπιλάβηται, οῦτω τὸν ἀπὸ σώματος καὶ ώρας ὀξύν ἔρωτα etc. de fortuna Romanorum cap. 4 p. 317 f αλλ' ωσπες οι Σπαςτιαται την Αφροδίτην λέγουσι - δόςυ δε καὶ ἀσπίδα λαβεῖν κοσμουμένην τῷ Λυκούγοω, οὕτως ἡ Τύχη etc. de fraterno amore cap. 14 p. 485 d ωσπερ οὖν Μέτελλος

ψετο δείν Γωμαίους τοίς θεοίς χάριν έχειν δτι Σκιπίων έν έτέρα πόλει τοιούτος ών ούκ έγεννήθη, οίτως Εκαστος εύχέ- $\sigma \mathcal{P} \omega$  etc. utrum animi an corporis adfectiones peiores sint cap. 4 p. 501 d ωσπερ οὖν ἐπισφαλέστερος χειμών τοῦ πλεῖν οὖκ ἐωντος δ κωλύων καθορμίσασθαι, ούτως οί κατά ψυχήν χειμώνες βαρύτεροι etc. reliqua eiusdem hiatus exempla quae ex moralibus Plutarchi scriptis congessi breviter significo. p. 520 ° παρέξει, οὕτως. p. 529 δαποτυφλώση, ούτως. p. 582 επέλθοι, ούτως. p. 646 ε κεκλεϊσθαι, ούτως. p. 646 ° αμφιέννυνται, ούτως. p. 673 ° διώκει, ούτως. p. 750 d καλείται, ούτως. p. 824 f ἀπεργάζεται, ούτως. p. 1008 d δμοζύγου, ούτως. hiatus igitur vocalium in illis de quibus disputamus verbis nullam habet offensionem. tamen fortasse Plutarchus ibi hiatum non admisit. nam si ita ut feci illa scribimus, non satis intellegitur unde ortum sit istud deletum a Meziriaco  $o\tilde{v}\tau$   $\tilde{\alpha}\nu$ : exiguam enim habet probabilitatem quod Wyttenbachius natum esse dicit ex  $ovv\omega$ . suspicari igitur fortasse possumus Plutarchum non μετά πεντήχοντα έτη scripsisse, sed μετά πεντηχονταετίαν, cum autem factum illud inde esset male expletum esse quod restabat av. mox ἐμβαλεῖν necessario in ἐμβάλλειν mutandum est. deinde non  $\delta\psi\dot{\epsilon}$   $\mu$ '  $\hbar\lambda\vartheta\dot{\epsilon}\varsigma$ , sed, quod Duebnerum significance video,  $\delta\psi$ '  $\hbar\lambda\vartheta\dot{\epsilon}\varsigma$ a Plutarcho scriptum est. nimirum alio deflexit quod Pausanias 1x 37 4 Ergino Pythiam respondisse narrat, Έργῖνε Κλυμένοιο πάι Πρεσβωνιάδαο, 'Όψ' ήλθες γενεήν διζήμενος άλλ' έτι καὶ νῦν Ίστοβοῆι γέφοντι νεὴν ποτίβαλλε κοφώνην. idem oraculum ex Γοήτων φώρα Oenomai Eusebius adfert Praep. euang. v 30, apud quem ἀλλὰ καὶ ἔμπης scriptum est. restant duo verba de quibus iudicare difficile est: nam neque συμβεβηκυῖαν videtur dici potuisse neque quod postea legimus ἀτεχνότερος ὤν. illud Reiskio in συμβεβιωχυΐαν mutandum esse videbatur. sed homo dici potest convivere quieti, quies homini non potest, nisi forte a poeta: quodsi tamen Plutarchus ita loqui voluisset, non scripsisset, opinor, ἀποθέμενον, quod cum illo non bene congruit. utrum autem Wyttenbachii συνετηκυΐαν verum sit an quod Duebnerus posuit συμπεφυκυΐαν dicere non possum, neque fortasse illis deterius est συμπεπηγυῖαν. ad ἀτεχνότερος ών Wyttenbachius adnotavit scribendum esse fortasse άγροικότερος ών vel άτεχνῶς γέρων. quorum prius veri similitudine caret, alterum, quod Duebnero placuit, nullo pacto probandum erat: nam in hac sententiae parte senis nomen absurdum est, nihil inveni quod satis probabile esse videretur.

XXXIII. Plutarchus in Gryllo cap. 10 p. 992 d ἐννόησον δ' ὅτι τας ενίων αβελτερίας και βλακείας ελέγχουσιν ετέρων πανουργίαι καὶ δριμύτητες, δταν άλώπεκι καὶ λύκφ καὶ μελίττη πα**φαβάλης όνον** καὶ πρόβατον, ώσπερ εἰ σαυτῷ τὸν Πολύφημον η τῷ πάππω σου τῷ Αὐτολύκω τὸν Κορίνθιον ἐκεῖνον Όμηaccidit hic Xylandro et Meziriaco, hominibus doctissimis et ingeniosissimis, ut in absurda delaberentur, venitque in reprehensionis communionem Wyttenbachius, qui eorum rationes, ut in loco valde dubio, non omnino repudiandas esse dixit. nam repudiandum est omnino quod Corinthium illum putarunt esse Glaucum adhibueruntque illa notissima ένθ' αὖτε Γλαύκω Κοονίδης φρέκας ἐξέλετο Ζεύς, 'Ός πρὸς Τυδεϊδην Διομήδεα τεύχε' ἄμειβεν, Χρύσεα χαλκείων, έκατόμβοι' έννεαβοίων. Xylander igitur Όμήρου vel Όμηρικόν scribendum esse putavit. atqui Homeri in hoc Ulixis et Grylli conloquio Plutarchus nisi ineptire voluit nullam facere potuit mentionem. intellexit id Meziriacus delendumque esse censuit  $O\mu\eta\varrho\sigma$  sed ne sic quidem ista opinio probari potest. nam Glaucus ille Homericus etsi a Sisypho genus ducit, tamen Lycius est neque potest simpliciter Corinthius adpellari. recte dixit Plutarchus in initio Dionis οἱ περὶ Γλαῦχον ἐξ ἀρχῆς Κορίνθιοι γεγονότες, in Gryllo Corinthium illum nemo poterat intellegere esse Glaucum. deinde quidquid de illo ένθ' αὖτε Γλαύκω Κοονίδης φρένας ἐξέλετο Ζεύς statuitur, quod mihi semper visum est poetae esse antiquam famam suo iudicio depravantis, certum est non posse Glaucum propter stultitiam scilicet unius facti tamquam hominem omnino hebetem et stultum vafro illi Autolyco opponi. reiectis igitur inanibus commentis absurdum illud τον Κορίνθιον ἐκεῖνον Όμηρον certa emendatione mutabimus in τὸν Κόροιβον ἐκεῖνον τὸν μωρόν. ita reciperamus famosum stultitia hominem eumque temporum heroicorum. Zenobius iv 58 — Κοφοίβου μωφοῦ, δυ οἴονται τὸν Μύγδονος είναι παϊδα τοῦ Φρυγός, κατὰ τὰ Τρωικὰ γενόμενον. alia quae huc pertinent Schneidewinus ibi adscripsit.

ΧΧΧΙΥ. Plutarchus de communibus notitiis cap. 14 p. 1065 ° Επειτα τὸ μὲν φαῦλον ἐπίγραμμα τὴν κωμφδίαν κοσμεῖ καὶ συνεργεῖ πρὸς τὸ τέλος αὐτῆς, ἐφιεμένης τοῦ γελοίου ἢ κεχαρισμένου τοῖς θεαταῖς, ὁ δὲ πατρῷος καὶ ὑπατος καὶ θεμίστιος Ζεὺς καὶ ἀριστοτέχνας κατὰ Πίνδαρον οὐ δρᾶμα δήπου μέγα καὶ ποικίλον καὶ πολυμαθὲς δημιουργῶν τὸν κόσμον, άλλὰ θεῶν καὶ ἀνθρώπων ἄστυ κοινόν, συννομησομένων μετὰ

δίκης καὶ ἀρετῆς ὁμολογουμένως καὶ μακαρίως, τί πρὸς τὸ κάλλιστον τοῦτο καὶ σεμνότατον τέλος έδεῖτο ληστῶν καὶ ἀνδροφόνων καὶ πατροκτόνων καὶ τυράννων; turbari mihi videtur oratio illo  $\eta$  κεχαρισμένου, ut scribendum esse putem  $\dot{\omega}_{\mathcal{G}}$  κεχαρισ- $\mu \acute{\epsilon} \nu o v$ . frequenti enim errore  $\bar{\eta}$  et  $\bar{\omega} \bar{\varsigma}$  permutantur. deinde mira sunt quae Wyttenbachius adnotavit, 'πολυμαθές. Reiskius πολυπαθές. sententiae loci utrumque item congruum: vulgatum retinendum ob consensum librorum. tantum enim abest ut πολυμαθές sententiae congruat, ut omnino dici non possit δρᾶμα πολυμαθές. neque vero magis admittendum duco Reiskii πολυπαθές. nam quod vult significare plenum acerbis casibus, vereor magnopere ut id dici potuerit πολυπαθές. scribendum potius existimo ποικίλον καὶ πολυμερές. mox ineptum est et vix Graece dictum συννομησομένων, videtur autem verum esse non quod Turnebus et Vulcobius adscripserunt συνευνομησομένων, sed εὐνομησομένων. neque enim plus desiderat sententia neque facilior fieri potest emendatio.

XXXV. Plutarchus ne suaviter quidem posse vivi secundum Epicurum cap. 30 p. 1107 \* τίνα γὰρ εὐφροσύνην ἢ ἀπόλαυσιν καὶ βρυασμὸν οὐκ ὰν ἐκκρούσειε καὶ καταγάγοι ἐμπίπτουσα συνεχῶς ἡ ἐπίνοια τῆς ψυχῆς ώσπερ εἰς πέλαγος ἀχανὲς τὸ ἀπειρον ἐκκεομένης τῶν ἐν ἡδονῆ τιθεμένων τὸ καλὸν καὶ μακάριον; Wyttenbachius in καταγάγοι vitium esse intellexit, ex libris protulit κατάγε. videtur igitur καταγάγοι temere substitutum esse aut trunco illi κατάγε aut verbo unde id natum est. puto autem scribendum esse κατάξειεν. certe aptissima est confringendi notio.

M. HAUPT.

### INSCHRIFTEN AUS NEMI.

Ueber die Lage des Nemorensischen Dianentempels schreibt Strabo (l. 5 p. 239 C.): τὸ δ' Αρτεμίσιον, δ καλοῦσι Νέμος, ἐκ τοῦ ἐν ἀριστερῷ μέρους τῆς ὁδοῦ (sc. τῆς Ἀππίας) τοῖς ἐξ Αρικίας αναβαίνουσιν..... τὸ δ' ἱερὸν ἐν άλσει, πρόκειται δὲ λίμνη πελαγίζουσα, κύκλω δ' όρεινη συνεχής όφους περίπειται καὶ λίαν ύψηλη καὶ τὸ ἱερὸν καὶ τὸ ὕδωρ ἀπολαμβάνουσα ἐν κοίλω τόπω καὶ βαθεῖ κ. τ. λ. — Angaben, welche so klar sind, dass es kaum begreiflich erscheint, wie es erst im J. 1856 dem bekannten Topographen P. Rosa gelingen konnte, mit ihrer Hülfe die Trümmer des großartigen Tempels unterhalb des modernen Nemi in dem sogenannten "Giardino" wieder zu entdecken. Indem ich in Bezug auf alles Einzelne auf seine Zeichnungen und Erörterungen in den Annalen des archäologischen Instituts für 1856 T. II p. 5 ff. verweise, erwähne ich hier nur, dass der Tempel terrassenförmig nach Art des Pränestinischen angelegt war, und zwar im Hintergrunde einer weiten viereckigen Area, welche, offen nach der Seeseite zu, auf den drei andern Seiten durch einen Peribolos eingeschlossen war, der aus Nischen gebildet ist, die auf einem Podium ruhen. In dieser Area nun, und zwar gegenüber der ersten Nische an der südöstlichen Seite, wurden im vorigen Herbste durch Zufall die hier zu publicierenden Monumente gefunden, von denen ich zuerst durch die Herren Stevenson von hier und Jacobini von Genzano Abschrift und Abklatsch erhielt, und die ich dann später auf Einladung des Besitzers des Terrains, des Fürsten Orsini Roccagorga, an Ort und Stelle vergleichen konnte. Sie wurden von mir im Märzbullettino des archäologischen Instituts kurz besprochen.

1. Besonders merkwürdig ist zunächst eine Marmorsäule, hoch m. 1,05, von einem Durchmesser von m. 0,55, auf einer Basis, welche

m. 0, 40 hoch ist und an der Grundfläche m. 1, 10 im Durchmesser hat, in ihrer Gestalt einem umgedrehten Capitäl gleichend. Andrerseits wird die Säule von einem Capitäl gekrönt, welches m. 0,30 hoch und an seiner unteren Fläche m. 0,55 im Durchmesser haltend, eine Art von Attika trägt, deren Oberfläche zwei Löcher zeigt, ein sicherer Beweis, dass einmal eine Statue oder ein ähnliches Monument darauf befestigt war. Basis und Capitäl sind von sehr eleganter Sculptur. An ihrer Seitenfläche trägt die Attika in schönen großen Buchstaben die Inschrift:

C·SALLVIO·C·F·NASONI·LEG·PRO·PR und unterhalb des Capitäls in kleinerer, zum Theil etwas verscheuerter Schrift:

MYSEI · ABbAITAE · ET · EPICTeteS

QVOD · EOS · BELLO · MITHRIDAtiS

CONSERVAVIT · VIRTVTIS · ERGO

ΓαιΩΙ ΣΑΛΛΟΥΙΩΙ ΓΑΙΟΥ ΥΙΩΙ ΝΑΣΩΝΙ ΠΡΕΣΒΕΥΤΗ ΚΑΙ ΑΝΤΙΣΤΡΑΤΗΓΩΙ ΜΥΣΟΙ ΑΒΒΑΙΕΙΤΑΙ ΚΑΙ ΕΠΙΚΤΗΤΕΙΣ ΟΤΙ ΑΥΤΟΥΣ ΕΝ ΤΩΙ ΠΟΛΕΜΩ ΤΩΙ ΜΙΘΡΙΔΑΤΟΥΣ ΔΙΕΤΗΡΗΣΕΝ ΑΝΔΡΗΑΣ ENEKEN

Es dürfte kaum nöthig sein zu bemerken, dass einzelne Unregelmässigkeiten der griechischen Schrift sich in der That so auf dem Steine vorfinden. — Die auf dem Monument erwähnten Völkerschaften sind auch sonst bekannt. Wir lesen bei Strabo (l. 13 p. 625 C.): τὰ δὲ προσάρκτια τῷ Περγάμω τὰ πλεῖστα ὑπὸ Μυσῶν ἔχεται τὰ ἐν δεξιῷ τῶν ᾿Αβ[β]αειτῶν λεγομένων, οἶς συνάπτει ή Έπίκτητος μέχοι Βιθυνίας (cf. l. 12 p. 576C) und bereits Kiepert bei Franz (fünf Inschriften p. 26) hatte den richtigen Namen der ersteren nachgewiesen. Münzen der MYZOI ABBAITAI führt Eckhel (D. n. 2, 448) auf. Leider ist uns ein römischer Feldherr C. Salluius Naso aus den Mithridatischen Kriegen völlig unbekannt, und müssen wir uns daher darauf beschränken, zur Vergleichung für unser Monument auf die bekannten Inschriften C. I. L. 1, 587 ff. zu verweisen, die, geweiht wegen wieder erlangter altherkömmlicher Freiheit oder wegen Rettung durch das römische Volk, von Mommsen ebenfalls auf diese Zeiten zurückgeführt worden sind.

2. Späterer Zeit angehörig, wenn auch nicht jünger als das erste Jahrhundert unserer Zeitrechnung ist ein Stein in Gestalt einer

8 HENZEN

Stele (hoch m. 0,95, breit m. 0,52, dick m. 0,35, und auf einer Base von m. 0,26 Höhe), welcher ein Verzeichniss von Kostbarkeiten enthält, die zweien Heiligthümern gewidmet waren (res traditae utrisque fanis); ein Verzeichniss, wie deren auch sonst schon vorkommen (vgl. Or. 2510. Or. Henzen 6139. 6140. 6141), vor denen es sich jedoch durch besondere Reichhaltigkeit auszeichnet.

RES · TRADITAE · FANIS · VTRISQVE

SIGNA N·XVII·CAPVT·SOLIS·I·IMAGINES ARGENTEAS·IIII·CLVPEVM: I·ARAS·AENEAS DVAS·DELPHICAM·AENEAM·SPONDEVM·I·

- 5 ARGENTEVM·ET·PATERA·BASILEVM·ORNATVM
  EXGEMMIS·N·I·SISTRVM·ARGENTEVM·INAVRATVM
  SPONDEVM·INAVRATVM·PATERA·CVM·FRVGIBVS
  COLLAREM·EX·GEMMIS·BERYLLIS·SPATALIA·CVM
  GEMMIS·II·COLLAREM·ALTERVM·CVM·GEMMIS
- 10 N·VII INAVRES EXGEMMIS N·X NAVPLIA·II
  PVRA·CORONA·ANALEMPSIACA·I·CVM·GEMMIS
  TOPAZOS N·XXI·ET·CARBVNCVLOS·N·LXXXIIII·CANCELLI
  AENEI·CVM·HERMVLIS·N·VIII·INTRO·ET·FORAS
  VESTEM·LINIAM·TVNICAM·I·PALLIVM·I·ZONA·I·
- 15 CVM·SEGMENTIS·ARGENTEIS·STOLA·I·VESTEM·ALTERA LINTEA·PVRA·TVNICAM·PALLIVM·STOLA·ZONA
- BVBASTO · VESTEM · SIRICAM · PVRPVREAM · ET CALLAINAM · LABELLVM · MARMOREVM · CVM COLVMELLA · HYDRIA · HYPSIANA · ET · LENTEA
- 20 PVRPVREA · CVM · CLAVIS · AVREIS · ET · ŻONA AVREA · TVNICAS · II · PRAECINCTA · ET · DISCINC TA ET · PALLIOLVM · VESTEM · ALTERA · ALBA · TVNICA STOLA · ZONA · ET · PALLIVM

Das Verzeichniss nennt demnach:

signa n. xvii, ohne Zweifel Statuen oder Statuetten von andern Göttern oder auch von Menschen, welche unterschieden werden von einem

caput solis i und von

imagines argenteae iv. Imago scheint nämlich die specielle Bedeutung von Büste zu haben, im Gegensatz zu statua und mitunter auch zu clipeus (cf. Bull. d. Inst. 1861 p. 100), welches Wort die bekannten Medaillons mit Darstellungen in Flach – oder Hochrelief be-

zeichnet. Es wird dies recht deutlich durch die Inschrift Murat. 718, 5, die eine imago argentea cum aereo clipeo anführt, also eine aus einem bronzenen Medaillon hervorragende silberne Büste. Auch hier folgt sogleich

clupeus i.

Warum das caput solis von den andern Büsten unterschieden wird, ist nicht klar; ob seiner besonderen Kostbarkeit wegen?

arae aeneae ii.

delphica aenea. Dass delphica bei den Römern der Dreifus hieß, ist bekannt; vgl. Procop. Vandal. 1, 21: δελφικά τὸν τρίποδα καλοῦσι 'Ρωμαῖοι, ἐπεὶ πρῶτον ἐν Δελφοῖς γέγονε, die Inschriften Or. 2505. 3094 und die in den Lexicis angeführten Stellen.

spondeum i argenteum (σπονδείον), wie der Name besagt, Gießkanne für Libationen: vgl. Appul. Met. 11, 20: de penetrali fontem petitum spondeo libat.

patera.

basileum ornatum ex gemmis n. i. In einer Tarraconeusischen Inschrift (C. I. L. 2, 3386 = Or. 2510) kommt ein basileum als Schmuck der Isis vor, die ja auch regina heißt. Auf den Cult derselben Göttin deutet das folgende

sistrum argenteum inauratum.

spondeum inauratum.

patera cum frugibus, wohl eine mit Aehren geschmückte Schale. collaris (so) ex gemmis beryllis, über die vgl. Plin. n. h. 37, 76 ff. spatalia cum gemmis ii: σπατάλιον oder σπαθάλιον ist eine Art Armband, ebenfalls erwähnt in der angeführten Tarraconensischen Inschrift und in einer anderen spanischen (C. I. L. 2, 2060): spatalia argentea gemmata.

collaris (sic) cum gemmis n. vii. inaures ex gemmis n. x.

nauplia ii pura. Die Bedeutung dieses Wortes ist mir unverständlich. An das hebräische Saiteninstrument nablia, naulia zu denken, scheint mir unmöglich: vielleicht an die Muschel nauplius, von der Plinius (n. h. 9, 94) spricht: concham acatii modo carinatam, inflexa puppe, prora rostrata; in hac condi nauplium animal saepiae simile u. s. w. Man könnte ihrer Seltenheit wegen solche Muscheln, oder deren Nachbildungen geweiht haben. Unter den Ausfuhrartikeln von Azania in Aethiopien kommt ναύπλιος δλίγος vor (vgl. periplus

10 HENZEN

maris Erythraei § 17 ed. C. Müller); allein auch dort ist es unbekannt, was damit gemeint sei.

corona analempsiaca i cum gemmis topazos n. xxi et carbunculos n. lxxxiiii. Diese Stelle ist insofern wichtig als sie ausgeschrieben bringt, was abgekürzt und unverstanden vor mehreren Jahren in einer Ostiensischen Isidi Bubasti geweihten Inschrift vorkam (vgl. Vercellone dissertazioni accademiche p. 339): cor. anal; was jedoch die corona analempsiaca sei, ist schwer zu sagen. Dass an ἀναλαμβάνειν, ἀνάλημψις, ἀνάλημψις zu denken, dürfte feststehen, und so möchte Mommsen Recht haben, wenn er, an ἀναλαμβάνειν im Sinne des Lateinischen sumere von Kleidungsstücken denkend, eine Krone verstanden wissen will, welche der betreffenden Gottheit zeitweilig aufgesetzt und wieder abgenommen wurde.— Ueber die topazi vgl. Plin. n. h. 37, 107 ff., über die carbunculi l. c. 91 ff.; auf jeden Topas kommen in dem Schmuck vier Karfunkeln.

cancelli aenei cum hermulis n. viii intro et foras.

vestis linia (so für lintea) tunica i, pallium i, zona i cum segmentis argenteis, stola i. Das Wort vestis ist hier, wie auch später in unsrer Inschrift, in dem allgemeinen Sinne von "Kleidung" genommen, welche die dann aufgeführten einzelnen weiblichen Kleidungsstücke in sich begreift. Segmenta sind bekanntlich Metallplättchen und kommen auch bei dem Ornat der Arvalbrüder öfter vor. — Es folgt dann nochmals

vestis altera lintea pura, ebenfalls bestehend aus tunica, pallium, stola und zona. Als pura wird diese Kleidung wohl im Gegensatze zu der segmentata bezeichnet.

Die folgende Zeile ist etwas ausgerückt, was ohne Zweifel einen Abschnitt in unserm Verzeichnisse andeutet. Damit stimmt, dass der nun beginnende zweite Theil den aufgeführten Gegenständen das Wort BVBASTO voranschickt. Bubastos ist bekanntlich eine Stadt in Aegypten, berühmt durch den Cult der nach ihr benannten Göttin Bubastis, welche wir im Verein mit Isis schon vorher in einer Ostiensischen Inschrift gefunden haben. Ebenso kommt sie mit der Isis Augusta in einem Steine von Oedenburg vor (C. I. L. 3, 4234). Es ist nun klar, dass der Ortsname an unserer Stelle nicht wohl zulässig ist, und ich zweifle nicht, dass die Göttin gemeint sei, mag nun ein Schreibfehler vorliegen oder der Name in os auch für die Gottheit hie und da gebraucht sein. Den Beweis für die Richtigkeit dieser Ansicht liefert eine genauere Erwägung einzelner im ersten Abschnitte genannter Gegenstände, welche sich wieder auf Isis zu beziehen schei-

nen. Unleugbar ist dieses von dem sistrum (6); doch auch das basileum (5) haben wir anderswo bei der Isis, die corona analempsiaca (11) in der Inschrift der Isis Bubastis gefunden. Ferner ist bekannt, dass die Priester der Isis linnene Gewänder trugen (vgl. u. A. Apuleius Metam. 11, 10), und können also auch diese sehr wahrscheinlich als Beweise dafür gelten, dass die Gegenstände, welche im ersten Theile des Verzeichnisses genannt sind, zum Dienst der Isis gehörten. Ist dieses richtig, so ist es sehr glaublich, dass die Gegenstände, die im zweiten genannt sind, der ihr verwandten Göttin von Bubastos geweiht waren, und wir können weiter annehmen, dass die beiden fana, welche zu Anfange genannt werden, eben Capellen dieser beiden Gottheiten waren.

Im zweiten Theile werden aufgeführt:

vestis sirica (l. serica) purpurea et callaina, also Seidenkleider von Purpur- und Türkisenfarbe. Ueber den von den Griechen κάλλαϊς benannten Edelstein vgl. Plinius n. h. 37, 151, der über einen andern, den man callaina nannte, an anderm Orte (l. c. 110) spricht. Lacernae callainae erwähnt Martial 14, 139.

labellum marmoreum cum columella.

hydria Hypsiana. Der Name Hypsiana scheint eine Bezeichnung des Ursprungs der Hydria aus irgend einem Orte zu sein; doch ist es mir nicht gelungen, Etwas darüber aufzufinden.

lentea (l. lintea, sc. vestis) purpurea cum clavis aureis et zona aurea, tunicas ii praecincta et discincta et palliolum. Die tunicae praecinctae et discinctae et discinctae sind dergleichen Gewänder mit und ohne Gürtel.

vestem altera alba, tunica, stola, zona et pallium: vgl. Z. 14 ff.

Der Fundort der Inschrift lässt kaum bezweifeln, dass die beiden fana der Isis und Bubastis, um die es sich handelt, auf der Area des großen Nemorensischen Tempels innerhalb des Peribolos gelegen haben. Dass nicht selten Heiligthümer andrer Götter einem Haupttempel sich anschlossen, ist bekannt genug: für den Tempel von Nemi aber liefert den Beweis dafür die folgende, eben daselbst ausgegrabene Inschrift, welche ungefähr den dritten Theil des Gebälkes eines Gebäudes eingenommen hat, wie die im Ganzen sichere Restitution der beiden ersten Zeilen zeigt:

3. imp. caesar. divi. traiani. parthici. filius. divi. NERVAE·NEPOS·TRAIANVS
hadrianus. augustus. pont. max. tribVNIC·POTEST·VI·COS·III a. p. C. 1:
fanum (?) quod. . . . phraatis (?) regis. reguM·PARTHÓRVM·FIL·ARSACIDES
fecerat. vetustate. collapsVM·RESTITVIT

- Z. 1 und 4 zeigen, dass es sich um die Restitution eines Gebäudes durch den Kaiser Hadrianus handelt, dass aber dasselbe nicht etwa der Dianentempel selber sei, zeigen schon die Buchstaben der Inschrift, welche zwar schön und groß, doch aber viel zu klein für die Dedicationsinschrift eines solchen Gebäudes sind. Das Gebäude war ursprünglich von einem Partherprinzen errichtet worden: umgekehrt anzunehmen, dass der ursprüngliche Erbauer der Kaiser, der Wiederhersteller der Parther sei, ist nicht wohl möglich, einestheils weil die Schrift, namentlich auch der Accent, auf die Hadrianische Zeit hinführen, anderes Theils weil es kaum denkbar ist, dass ein kaiserliches Werk von einem fremden Prinzen wieder hergestellt sei. Wenn es nun wahrscheinlich ist, dass der Parther, als er das Monument errichtete, sich in Italien aufhielt, und da andererseits ein Gebäude, welches im Jahre 123 der Restauration bedurfte, ziemlich lange vorher erbaut sein muss, so dürfte es erlaubt sein, den Erbauer in einem der Söhne des Phraates zu suchen, welche von diesem unter Augustus nach Rom geschickt wurden. Von diesen starben dort Seraspadanes und Rhodaspes, wie ihre Grabschrift zeigt (Or. 628); Vonones und Phraates kehrten, jener unter Augustus, dieser unter Tiberius, in ihr Vaterland zurück (vgl. Mon. Ancyr. p. 91 und 93 ed. Mommsen). Das betreffende Gebäude würde sonach etwa in die letzte Zeit des Augustus zu setzen sein, könnte also im J. 123 gar wohl einer Herstellung bedurft haben. Ob dasselbe eines der fana gewesen, welche die vorher behandelte Inschrift nennt, lässt sich natürlich nicht bestimmen.
- 4. Erwähnenswerth ist, abgesehen von einer Anzahl von Köpfen und Händen aus Terracotta, welche in gewöhnlicher Weise als Votivspenden dort niedergelegt sein werden, noch das Bruchstück einer Schiefertafel mit der Inschrift:

## C·COSSVTIVS·C·F MYRMEX·AED

doch wohl ein Aedil von Aricia (vgl. Or. 1455). — Der Fürst von Roccagorga, als er uns im verflossenen Februar die beschriebenen Gegenstände zeigte, versprach weitere Ausgrabungen machen zu lassen und ließ noch in unsrer Gegenwart Hand anlegen. Dass jedenfalls der Boden nicht erschöpft sei, beweist folgendes seitdem gefundene Fragment:

STATEilio?...
PRAEConi ex tribus

DECVRIis....
viato RI. AEdil. pleb (?)

welches Herr Dr. Engelmann in Nemi abschrieb.
Rom März 1871.
W.

W. HENZEN.

Anmerkung zu der Inschrift des Salluius Naso.

Das Geschlecht der Salluii oder Salluvii begegnet selten; doch finden sich Beispiele (Fabr. 644, 376; Mur. 483, 6; I.R.N. 3527. 4812. 4813; C.I.L. II, 316). Die Bezeichnung legatus pro praetore erscheint hier zum ersten Mal in einer Inschrift aus republikanischer Zeit. Sie ist bekanntlich zweideutig: entweder bezeichnet sie den Vertreter des nicht in seinem Sprengel befindlichen Statthalters oder den durch besonderen Beschluss der Comitien mit proprätorischem Rang ausgestatteten Gehülfen des anwesenden. Die legati pro praetore der zweiten Kategorie gehen, so viel wir wissen, zurück auf das gabinische Gesetz und werden zuerst für Pompeius Piraten- und mithradatischen Krieg ernannt; doch ist an diese hier schwerlich zu denken, theils weil uns die Namen der Mehrzahl derselben bekannt sind (Drumann 4, 408), theils weil Pompeius nicht in Mysien operirt hat, theils weil in diesem Fall der Dank wohl ihm, nicht dem Unterfeldherrn dargebracht worden wäre. Eher möchte ich glauben, dass unser Naso die Verwaltung der Provinz Asia während einer im Laufe des mithradatischen Krieges eintretenden Vacanz stellvertretend geführt hat und der Titel also hier in dem älteren Sinne zu fassen ist.

TH. MOMMSEN.

## DIE SPEISUNG IM PRYTANEION ZU ATHEN.

Der Brauch, zum gemeinsamen Mahl im Prytaneion die höchsten Beamten des Staats zu vereinigen und die Ehrengäste der Gemeinde zu laden, ist nicht speciell attisch, sondern allen Hellenen gemein. Er knüpft an die Mahle der alten Anakten auf Gemeindekosten an, wie wir sie aus den homerischen Gesängen kennen, und ursprünglicher an die Urform des hellenischen Staates, sein Hervorwachsen aus der Familie, dem Geschlecht. Wie am Hausherd, welcher Opferherd und Speiseherd zugleich ist, das Familienhaupt die gemeinsamen Angelegenheiten der Familie leitet und schlichtet, so walten am Gemeindeherd, der κοινή έστία, die Fürsten und Aeltesten ihres priesterlichen und richterlichen Amtes. Das Prytaneion mit der nie verlöschenden Herdflamme ist der Mittelpunkt des Staats und der Staatsgemeinschaft: an dem Herdfeuer der Mutterstadt zündet die Colonie das eigene an. Wie einst den Geronten der König durch die Ladung an seinen gastlichen Herd Ehre erwies, so blieb für den Bürger ein Platz am Staatsherde stets der Inbegriff höchster Anerkennung seitens der Bürgerschaft.

Athen hat die Sitte, die Hüter der Gemeinde und die privilegirten Schützlinge derselben am gemeinsamen Herde auf öffentliche Kosten zu speisen, bis in die späte Kaiserzeit bewahrt: während die starre und einseitige Uebertreibung dieser Sitte in den Syssitien dorischer Staaten, welche in ihrer Consequenz gerade die Familiengemeinschaft aufhebt, den Athenern immer fremd geblieben ist. Indess hat hier der alte Brauch unter dem Einfluss lokaler Verhältnisse, religiöser und politischer Wandlungen sich eigenthümlich entwickelt und besondere Erscheinungen hervorgerufen, die aus theilweise mythischen Traditionen und verstreuten Notizen zu einer geschichtlichen Darlegung zu gruppiren trotz der unausbleiblichen Lücken immerhin versucht werden darf. E. Meiers übersichtliche Zusammenstellung

und Sichtung des Materials (in der vita Lycurgi) und A. Preuner's Ausführungen (in der Schrift über Hestia - Vesta) machen einen solchen Versuch um so weniger überflüssig, als erst die fruchtbare Behandlung der attischen Stadtgeschichte, welche E. Curtius neuerdings in seiner Geschichte der Agora gegeben hat, auch für das Prytaneion und die an dasselbe sich knüpfende Sitte der Speisung eine sichere historische Auffassung begründet hat.

Die σίτησις ἐν πουτανείω galt den Athenern selbst als altheiliges Herkommen. Nach ihrer Sage war es König Keleos, der Beschützer der Demeter und Gründer ihres Cults in Eleusis, der zuerst geachtete und tüchtige Männer zu täglicher Tischgenossenschaft vereinigt und diese Versammlung Prytaneion genannt hatte 1). Abgesehen von der ausschmückenden Fassung enthält diese Vorstellung doch mehr als einen müßigen Einfall. Die späten Prytanenlisten, welche uns inschriftlich aus dem 2. Jahrhundert n. Chr. erhalten sind, führen als deiouvou neben den Schreibern und Opferdieuern der Prytanen regelmässig an erster Stelle die Priester der eleusinischen Gottheiten auf, den Hierophant, Daduchos, den ἐπὶ βωμῷ und Hierokeryx, später<sup>2</sup>) auch den Pyrphoros. Dass gerade die Mysterienpriester, deren Würden übrigens noch damals in den erlauchten eleusinischen Geschlechtern erblich waren, an der Staatstafel gespeist wurden, während z. B. die Priester der Stadtgöttin und des Demos ausgeschlossen sind, erklärt sich nicht aus einer willkürlichen Neuerung späterer Zeiten, sondern aus der treuen Wahrung alter Sitte. Ohne Zweifel besaßen die Priester der eleusinischen Göttinnen die Speisung als ein altursprüngliches Vorrecht; dies aber drückte die Sage charakteristisch aus, indem sie den mythischen Priesterkönig, den Lehrer der Mysterien und Erbauer des eleusinischen Tempels Keleos selbst zugleich zum Stifter des Mahls im Prytaneion machte 3). Lag der Gedanke doch so weit nicht ab, auf die agrarische Gottheit, welche Athen vorzugsweise als Thesmophoros, als Hüterin der nationalen Cultur und fester Satzungen der häuslichen und bürgerlichen Gemeinschaft verehrte, auch die Einsetzung des Gemeindeherds zurückzuführen, um welchen sich die

<sup>1)</sup> Plutarch Symp. IV 4, 1 Κελεόν πρώτον Ιστοροῦσιν εὐδοκίμων καὶ ἀγα-θῶν ἀνδρῶν κατασκευάσαντα σύνοδον καθημερινὴν ὀνομάσαι πρυτανεῖον.

<sup>2)</sup> C. I. Gr. n. 353. Ross Demen S. 39.

<sup>3)</sup> In Keleos' Hause geniesst Demeter den χυχεών, der den Mysten Symbol der ἥμερος τροφή ist: Bötticher Philol. 24, 236.

Gemeindehäupter versammeln. — Wenn auch die aus ähnlicher Grundanschauung fließende Verbindung, ja Identification der Demeter mit der hausgründenden Hestia erst späterer reslectirender Theologie angehört 1), so hat sich doch von einer einstigen wenn man will politischen Bedeutung des Demeterdienstes manche Spur er-Wie die Göttin zu Eleusis im Haus des Keleos gastliche Aufnahme gefunden hatte, so galt in Theben der Tempel der Demeter Thesmophoros geradezu für das alte Haus des Königs Kadmos und seiner Nachkommen. Anderwärts ist Demeter Hüterin der Amphiktyonieen, wie zu Thermopylae, zu Aegion: auch an den Panathenäen, dem Fest der attischen Staatseinigung, haben die eleusinischen Gottheiten neben der Pallas ihren Antheil<sup>2</sup>). Der Myrtenzweig schmückt dort die Festgenossen, wie der Myrtenkranz die Mysterien-Priester und Priesterinnen<sup>3</sup>): und den Myrtenkranz trugen allezeit auch die öffentlichen Beamten und Redner bei ihren amtlichen Functionen. Das uralte Opfer der Procharisterien ward der Stadtgöttin Athena von allen Staatsbeamten zur Feier der Wiederkehr der Kore dargebracht 4). Wohl nicht zufällig ist es, dass das alte Bukoleion mit den heiligen Saatfeldern, in deren Bestellung durch die Buzygen der Dienst der Athena mit dem der Demeter verschmolzen erscheint und von deren Ertrag die παράσιτοι die Gerste zur Speisung des Volks auswählen, sich in unmittelbarer Nähe des Prytaneion befand<sup>5</sup>). Ja eine ausdrückliche Beziehung des Gemeindeherds zu den Mysterien scheint der παῖς ἀφ' ἑστίας μυηθεὶς zu bieten, der Knabe von echt attischer Geburt, welcher bei der Mysterienfeier gewisse Sühngebete für die Gesammtheit zu verrichten hat 6). Denn dass unter der ἐστία, an welcher dieser Knabe geweiht wird, nicht mit Boeckh und andern Erklärern<sup>7</sup>) der Opferherd der eleusinischen Göttinnen zu verstehen ist, sondern der Staatsherd, die κοινή ἑστία<sup>8</sup>), liegt klar in der Erklärung des rhetorischen Lexikon (p. 204B.) ó &x

<sup>1)</sup> Proklos comm. ad Eucl. 1 p. 36 καλ γάρ Έστίαν καλοῦσι τὴν Τῆν καλ τὴν Δήμητράν τινες. vgl. Eurip. fr. 938 N. Preuner Hestia-Vesta p. 158 ff.

<sup>2)</sup> vgl. Preller G. M. I<sup>2</sup> 610.

<sup>3)</sup> Schol. Sophocl. Oed. Col. 683.

<sup>4)</sup> Lycurg. fr. bei Sauppe OA. II 266. vgl. Mommsen Heortologie p. 8.

<sup>5)</sup> Bekkers An. p. 449 = Suidas v. ἄρχοντες. Krates bei Athenaeus p. 235 c.

<sup>6)</sup> Porphyrius de abstin. IV 5.

<sup>7)</sup> Boeckh C. I. G. I p. 444; vgl. Mommsen Heortologie p. 239.

<sup>8)</sup> So vermutheten schon Lobeck Aglaoph. p. 1290 n. und Schömann Gr. Alt. II p. 352.

τῶν προκρίτων Αθηναίων κλήρω λαχών παῖς δημοσία μυηθείς: wie denn ganz entsprechend Aristoteles das Recht der Staatsbeamten, auch priesterliche Verrichtungen zu üben, vom Staatsherd ableitet: ἀπὸ τῆς κοινῆς ἑστίας ἔχουσι τὴν τιμήν¹). So bringt auch Kallimachos im Hymnos auf Demeter den Festzug der Göttin mit dem Prytaneion der Stadt in Verbindung: bis zu diesem sollen die Uneingeweihten folgen, nur die Geweihten zur Göttin selbst Zutritt haben²).

Ob eine solche Erwägung freilich ausreicht, um jenes Vorrecht der Mysterienpriester, ihren Antheil an der Speisung im Prytaneion, zu begründen, ist fraglich. Es ist nicht undenkbar, dass in diesem Anspruch sich eine Erinnerung an die ursprüngliche königliche Prärogative erhalten hat. Die frühzeitige Vereinigung von Athen und Eleusis zu einer Gemeinde, die Aufnahme des eleusinischen Vorstellungskreises unter die athenischen Staatskulte stellte der attische Mythos bekanntlich in dem Bilde des Krieges und Vertrags zwischen der geistlichen und weltlichen Gewalt, Eumolpos und Erechtheus dar. Thatsächlich ist dabei, dass die ehemaligen Priesterkönige zu Staatspriestern wurden: allein die Erblichkeit der Würden in den eleusinischen Geschlechtern, die königliche Tracht mit dem Stirnband, welche sie beibehielten, vornehmlich das Recht der ἐξήγησις, der Weisung des sacralen Rechts nach ungeschriebenen Satzungen und die damit verbundene sogar richterliche Gewalt der Eumolpiden in Religionssachen sind ihnen als unschädliche Erbstücke von der einstigen königlichen Macht geblieben: und ähnliche Bewandtniss mag es denn auch mit der erblichen Speisung an der Staatstafel gehabt haben.

Außer den eleusinischen Gottheiten finden wir auch die Dioskuren in frühzeitiger Verbindung mit dem attischen Stadtherd. Den auf den ältesten attischen Komiker Chionides freilich mit zweifelhaftem Recht zurückgeführten *IIvwxoi* entstammt die Notiz bei Athenaeus<sup>3</sup>), dass die Athener zu bestimmten Zeiten den Dioskuren im Prytaneion ein Frühstück vorsetzen, dessen einfache Bestandtheile

<sup>1)</sup> Pol. VI. 5, 11. Vgl. Plutarch Symp. VI 8, 1.

<sup>2)</sup> v. 129 sq. μέσφα τὰ τῆς πόλιος πρυτανήϊα τὰς ἀτελέστως, τὰς δὲ τελεσφορέας ποτὶ τὰν θεὸν ἄχρις ὁμαρτεῖν.

<sup>3)</sup> p. 137 e. ὁ δὲ τοὺς εἰς Χιωνίδην ἀναφερομένους Πτωχοὺς ποιήσας τοὺς Αθηναίους φησὶν ὅταν τοῖς Διοσχούροις ἐν πρυτανείω ἄριστον προτιθώνται, ἐπὶ τῶν τραπεζῶν τιθέναι τυρὸν καὶ φυστὴν δρυπεπεῖς τ' ἐλάας καὶ πράσα, ὑπόμνησιν ποιουμένους τῆς ἀρχαίας ἀγωγῆς.

(Käse, Mehlkuchen, ausgereifte Oliven und Schnittlauch) noch die Erinnerung an die alte Sitteneinfalt erhalten. Diese Bewirthung der Götterzwillinge am Herd des Prytaneion, - welcher der Bettler im Stück den neumodischen Tafelluxus der Reichen gegenüberstellen mochte, --- hat nichts Auffallendes: ganz haltlos würde die empfohlene Aenderung ἐν ᾿Ανακείφ¹) sein. Die Dioskuren sind die Schirmer des Gastrechts, die auf ihren Reisen selbst allenthalben Gastfreundschaft beanspruchen und belohnen, die Ungastlichkeit ahnden. Sie stiften die Theoxenien und empfangen das Willkommopfer, den ξενισμός: die Τυνδαρίδαι φιλόξεινοι bedient Therons Haus zu Akragas, wie Pindar singt, mit häufigen gastlichen Tischen<sup>2</sup>). So werden sie dann den Penaten, den θεοὶ πατρῷοι, gesellt und heißen geradezu Έφέστιοι<sup>8</sup>). Diese Vorstellung zu rechtfertigen, brauchen wir also nicht auf die theologische Begriffsmischung zurückzugreifen, welche die rettenden Dioskuren den "großen Göttern" der samothrakischen Mysterien und in der Folge auch dem eleusinischen Kreise verbunden hat4). Die Athener feiern ihre Anakes als Schützer des Herds in seiner Bedeutung für das Gastrecht, indem sie ihnen am Gemeindeherd selbst als Ehrengästen das Mahl rüsten. — In den bereits erwähnten Listen der asiouvoi findet sich der Hüter des ehemaligen Staatsherdes in der Skias oder Tholos (ὁ ἐπὶ τῆς Σκιάδος, auch λειτουργὸς ἐπὶ τὴν Σκιάδα) zugleich mit wechselnder Bezeichnung als Priester der Φωσφόροι. Vielleicht ist die Vermuthung nicht zu gewagt, dass unter den Φωσφόροι, deren Deutung unsicher ist, wenn nicht ausschliefslich, doch vorzugsweise die Dioskuren als die lichtspendenden hilfreichen Gestirne zu verstehen sind, denen der priesterliche Beamte das Opfermahl auf dem alten Herde der Prytanen bereitete.

Das älteste Prytaneion befand sich auf der Akropolis, welche der kekropischen Stadt die eigentliche  $\pi \delta \lambda \iota \varsigma$  war. Dahin setzt es das ausdrückliche Zeugniss des Pollux (IX 40), das freilich die in historischer Zeit eingetretene Veränderung ignorirt. Der Scholiast des

<sup>1)</sup> v. Campen de parasitis. Gott. 1867 p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Olymp. III 1. 71. vgl. Welcker Gr. G. 2, 422. Preller G. M. II<sup>2</sup> 100. 103.

<sup>3)</sup> Theodoret Therap. 8, p. 115 Sylb. Καὶ μέντοι καὶ τοὺς Τυνδαρίδας θεοὺς ἐκάλεσαν Ελληνες, καὶ Διοσκούρους ἐνόμασαν καὶ Ἐφεστίους καὶ Ἰνακας καὶ τεμενῶν οὐκ ἐν Σπάρτη μόνον, ἀλλὰ καὶ Δθήναις τούτους ἡξίωσαν.... καὶ ἄλλους δὲ παμπόλλους ἀθλίους καὶ τρισαθλίους ἐθεοποίησαν ἀνθρωπίσκους καὶ δημοθοινίαις ἐτίμησαν.

<sup>· 4)</sup> Vgl. Lobeck Aglaoph. p. 1229 sq. 1237. 1244. Sauppe Mysterien-Inschr. v. Andania p. 41.

Aristides (p. 48) nennt das Prytaneion eine der Pallas heilige Stätte zur Hut der Flamme, von welcher die Colonisten ihr Herdfeuer entlehnten: vielleicht bewahrte die bekannte ewige Lampe im Poliastempel das Andenken an den ursprünglichen Stadtherd<sup>1</sup>).

Der an Theseus Name geknüpfte Synoikismos --- der feste Angelpunkt der ältesten Stadtgeschichte Athens --- führte die Verlegung lierbei. Sehr bezeichnend drückt Thukydides in der klassischen Stelle (II 15) die Verschmelzung der zwölf attischen Städte zu einem Geweinwesen aus als die Vereinigung der einzelnen Prytaneia zu einem Prytaneion. Aber dies Prytaneion war nicht mehr das alte auf der Burg, welches nunmehr zu einer Opferstätte der Athena geweiht wurde sondern ein neues am Fusse des Burgfelsens, und zwar an der Südseite, wie die theseische Stadt selbst, die es beherrschte<sup>2</sup>), in der Nähe des erwähnten Bukoleion und des neugegründeten Delphinion: denn bei diesem, hiefs es, hatte schon Theseus Vater seinen Herrschersitz genommen. Dies ist das historische Prytaneion, welches seinen Rang durch alle Zeiten einer selbständigen Geschichte Athens behauptet hat: zuerst erwähnt von Herodot (1 146), wo er die attische Colonie nach Ionien von dem Prytaneion ausziehen lässt. Wie eng diese Verlegung des Staatsherds mit der erweiterten Machtstellung Athens zusammenhing, ist ja klar.

Als das Königthum sich in die Adelsherrschaft der Eupatriden auflöste, ging mit den andern Vorrechten auch das der Speisung im Stadthaus auf die anfangs auf Lebensdauer, später periodisch gewählten höchsten Beamten über, welche die richterlichen, priesterlichen und administrativen Befugnisse der früheren Könige unter sich theilten. Ohnehin galten die Syssitien der Staatshäupter, wie schon ihr Ursprung das Emporkommen eines starken Geschlechteradels neben dem Königthum anzeigt, den Hellenen immer als eine aristokratische Einrichtung<sup>3</sup>). Aber in Athen gestaltete die Theilung und Vervielfältigung der Gewalten auch die Beziehung der Beamten zur zoun èvata in besonderer Weise.

Wir erfahren von einer zwiefach en Speisung der Staatsvorsteher. Für die historische Zeit ist ja bekannt genug, dass die Archon-

<sup>1)</sup> Westermann in Paulys R. E. VI, 1, 165. Preuner a. a. O. p. 126. 140.

<sup>2)</sup> Plut. Thes. 24. Εν ποιήσας ἄπασι κοινὸν ἐνταῦθα πρυτανεῖον καὶ βουλευτήριον, ὅπου νῦν Ἱδρυται τὸ ἄστυ, τὴν πόλιν Ἡθήνας προσηγόρευσε. Curtius Att. St. II 67.

<sup>3)</sup> Müller Derier II<sup>1</sup> 273.

20 SCHÖLL

ten im Thesmothesion, die Prytanen in der Tholos speisen und opfern: allein merkwürdiger ist, dass dieselbe Trennung der Beamtentafeln schon in vorsolonischer Zeit erscheint, ja vielleicht von der Einsetzung der neun Archonten der Zeit nach nicht weit abliegt. Denn dahin weist ohne Zweifel die Art, wie Plutarch in den συμπ. προβλ. (VII 9) Prytaneion und Thesmotheteion in Athen als βουλευτήρια ἀπόζφητα καὶ συνέδοια αξιστοχρατικά erwähnt und mit den φειδίτια der Spartaner und den ἀνδοεῖα der Kreter zusammenstellt. Und wenn an einer andern Stelle derselben Schrift (I 1, 2) Plutarch der ceremoniössteifen Mahlzeiten spottet, mit welchen einst Orestes im Thesmotheteion bewirthet wurde, so zeugt der Anachronismus des Mythos selbst doch für das hohe Alter jener Syssitien. Mit Recht hat aus dieser Stelle Curtius (S. 60 A.) auf ein älteres am Altmarkt gelegenes Thesmothesion geschlossen: wir werden weiter gehen und behaupten dürfen, dass die neun Archonten — oder, wie sie auch als Collegium heißen, Thesmotheten 1), - wiewohl auf sie zumeist sich die königlichen Gerechtsame vererbten, in älterer Zeit so wenig wie später am Staatsherd im Prytaneion ihren Sitz hatten, sondern stets ihre besondere Versammlungsstätte und Tafel, das Thesmothesion, behielten. Welchen andern Staatsbeamten aber gleichzeitig der Tisch im Prytaneion, den Plutarch meint, bereitet war, ist aus den Spuren unserer Quellen noch ersichtlich.

Durch Herodot's Erzählung der kylonischen Wirren kennen wir die Prytanen der Naukraren, "welche damals Athen verwalteten" (V 71 οἱ πρυτάνιες τῶν ναυκράρων, οἱπερ ἔνεμον τότε τὰς ᾿Αθήνας): einen Ausschuss aus den Vorstehern der Verwaltungsdistricte, in welchen der in so früher Zeit merkwürdige Versuch einer Bürgerverzeichnung und Steuervertheilung durchgeführt war. Mit der Entscheidung dieser Prytanen über Kylon und seinen Anhang hängt die Clausel in dem wenig später erlassenen Amnestiegesetz Solons (Plutarch Sol. 19) zusammen, welche nur die vom Areopag oder den Epheten oder dem Prytaneion wegen Mordes oder Todtschlags oder Hochverraths Verurtheilten von der Amnestie ausschliesst. Denn dass das Prytaneion hier nicht den ephetischen Gerichtshof beim Prytaneion (ἐπὶ πρυτανείφ) bedeuten kann, der bekanntlich blos über unbekannte Mörder und leblose Mordwerkzeuge Urtheil sprach, erfordert ebenso die Natur der Sache wie der trennende Beisatz "oder von den Epheten"; auch fügt Plutarch in

<sup>1)</sup> Vgl. Schömann Gr. Alt. I 413.

seiner Erklärung der Worte zu dem Areopag und den Epheten ausdrücklich die Prytanen. Gewiss sind vielmehr οἱ ἐκ πουτανείου καταδικασθέντες ύπὸ βασιλέων ἐπὶ τυραννίδι keine andern als eben Kylon und die mit ihm geslüchteten Empörer. Nur war man nicht berechtigt aus dieser einen Gesetzvorschrift die Existenz eines alten Gerichtshofs im Prytaneion zu folgern. Denn keineswegs als Richtercollegium oder in einem geordneten Prozessverfahren, sondern als Staatsbehörde in dem ausserordentlichen Fall einer Revolution hatten damals die Prytanen der Naukraren ein Richtamt geübt 1). Die Wiederholung jener alten Clausel in dem späteren Amnestiedecret des Patrokleides aus Ol. 93,4/405 gestattet keinen Rückschluss auf einen regelmäßigen Gerichtsgebrauch, sondern liefert mit den angebrachten Veränderungen lediglich den Beweis, dass man damals die Formel des solonischen Axon copirte, ohne sie mehr zu verstehen: was zu erweisen hier nicht der Ort ist. Weiter aber spricht das in der solonischen Bestimmung beigefügte ὑπὸ βασιλέων — wo an den Archon Basileus nicht wol gedacht werden kann — entscheidend für Otfr. Müllers Annahme<sup>2</sup>), dass die Prytanen der Naukraren identisch waren mit den Phylobasileis, den eupatridischen Vorständen der alten ionischen Phylen, welche iu späterer Zeit nur noch eine sacrale Bedeutung bewahrten. In der That ist, da die 48 Naukrarien nur Unterabtheilungen der 4 Phylen waren, ein Unterschied zwischen den 4 Phylenkönigen und den Vorsitzenden der 48 Naukraren kaum abzusehen. Photius erwähnt nach Aristoteles gerade bei Erklärung der ναυπραρία die φυλοβα-Und wenn Pollux (VIII 120) den Phylobasileis den Vorsitz in dem Blutgericht ἐπὶ πρυτανείω zuschreibt, während er kurz vorher (90) diese Jurisdiction richtig unter den Befugnissen des Archon Basileus aufgeführt hat, so erklärt sich dieser Widerspruch am einfachsten durch die Annahme, dass in Pollux Quelle mit Bezug auf das solonische Decret die richterliche Entscheidung der Phylobasileis ἐν πρυτανείφ erwähnt war, der Compilator aber den ihm geläutigeren ephetischen Gerichtshof ἐπὶ πρυτανείφ unterschob 3).

<sup>1)</sup> Für obrigkeitliche Entscheidung (Oberpolizei bei der Mysterienfeier) dient auch das Prytaneion zu Andania (Mysterieninschr. v. Andania Z. 114 p. 29, vgl. Sauppe p. 49).

<sup>2)</sup> Dorier II 1 137 sq. Aesch. Eumeniden p. 157 n. 13.

<sup>3)</sup> Meier Att. Pr. 116 sq. nimmt ein Colleg der φυλοβασιλείς unter Vorsitz des βασιλεύς an. Petersen (Arch. Z. X 410 sq.) verwirrt Alles. — Da-

22 SCHÖLL

Eine ähnliche Verwechslung liegt der weiteren Angabe des Pollux zu Grunde (VIII 111), die Phylobasileis hätten ihren Versammlungsort in dem Basileion nahe dem Bukoleion gehabt, während hier vielmehr nach dem Zeugniss des rhetorischen Lexicon (p. 449 B.) und Suidas (v. ἄρχοντες) das ältere Amtslokal des Archon Basileus sich befand ¹).

Schon in dem Namen "Phylenkönige" liegt ebensowohl die Anknüpfung an die königliche Gewalt wie die ehemalige hohe Bedeutung des Wirkens als einer administrativen und richtenden Behörde ausgesprochen. O. Müller vergleicht die alten Phylarchen von Epidamnos, deren Geschäftskreis später die Bovlý überkam. Mag daher immerhin die durchgeführte Ausbildung der Naukrarien in die spätere Zeit der Eupatridenherrschaft zu setzen sein: die Grundzüge dieser Einrichtung und die Prytanen oder Basileis²) der Phylen erst der Periode kurz vor Solon zuzuweisen, hat weder Berechtigung noch Wahrscheinlichkeit. Diese höchste Verwaltungsbehörde bestand von Alters her neben der vollziehenden Gewalt des Archontats, wie in der späteren Demokratie die Prytanen des Raths neben den Archonten³). Mehr zu sagen erlaubt freilich die Lückenhaftigkeit der älteren Verfassungsgeschichte Athens nicht.

Dass nun die Prytanen der Naukraren wirklich im Prytaneion, wo sie tagten, auch von Staatswegen speisten, ist noch auf anderm Wege zu erweisen. In wie enge Verbindung die altattische Finanzbehörde der Kolakreten zu den Naukraren gesetzt wird, ist be-

gegen weiss ich bei Photius προδικασία οἱ τὰς ἐπὶ φόνφ δίκας ἐγκαλούμενοι ἐν πρυτανείφ πρὸ τῆς δίκης διατελοῦσιν ἐπὶ τρεῖς μῆνας, ἐν οἰς ἐξ ἑκατέρου μέρους λόγοι προάγονται, mit dem ἐν πρυτανείφ nichts anzufangen. Bergks Meinung (zu Schillers Andoc. p. 127), unter Vorsitz des Basileus sei das Prytaneion Instructionsbehörde gewesen, ist nur ein schlechter Nothbehelf. Die ganze Glosse fließt offenbar aus Antiphon 6, 42, wo richtig der Basileus als Instructionsrichter genannt ist. ἐν πρυτ. ist also eine fremde Zuthat des Photius oder seiner Quelle; jedenfalls eine unpassende: denn der des Mords Geziehene blieb von Markt und Altären, also auch von dem Prytaneion fern. Vgl. Antiphon 5, 10. — Bei Pausanias I 28, 11 ist ἐπὶ πρυτανείφ zu lesen.

<sup>1)</sup> Anders Curtius a. a. O. p. 56.

<sup>2)</sup> Vgl. Müller Dor. II 1 135.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Durch diese Scheidung der Competenzen lässt sich allein der directe Widerspruch lösen, in welchem die Erzählung des Thukydides I 126 zu der oben besprochenen herodoteischen sieht. Diese letztere einfach als durch jene abgethan anzusehen und auf einen — schwer zu erklärenden — Irrthum Herodots zurückzuführen berechtigt Nichts und widerräth das S. 21 Ausgeführte. Vgl. jetzt auch Philippi Beitr. z. Gesch. des att. Bürgerrechts S. 154.

kannt. Dieselben verwalteten die Kasse der Naukrarien (τὰ ναυκραqικά) und bestritten davon den Aufwand für öffentliche und Cultuszwecke. Nach dem Etymologicum ordneten sie das Seewesen, d.h. die finanziellen Leistungen der Bürger; denn die eigentliche Aufsicht über die Verwaltung und Heer und Flotte fiel den Naukraren zu. In der späteren Verfassung seit Kleisthenes und der Einsetzung der Apodekten verloren sie ihre Bedeutung und behalten nun nur zwei Geschäfte: die Verwaltung des Richtersoldes, seitdem dieser bestand, und die Ausrüstung der Mahlzeiten im Prytaneion<sup>1</sup>). Diese beiden Befugnisse aber stehen in gar keinem erkennbaren Zusammenhang, und die Vereinigung derselben in der Hand ein er Behörde wird erst dann verständlich, wenn man beide mit Boeckh<sup>2</sup>) auf die vorauszusetzende Verwaltung der πρυτανεΐα als Gerichtsgelder durch die Kolakreten zurückführt. Denn in dieser Bedeutung der vor Gericht von den Parteien zu erlegenden Gebühren hat sich der Ausdruck τὰ πρυτανεῖα die ganze klassische Zeit hindurch erhalten 3); wiewol derselbe ursprünglich so eng nicht gefasst werden darf. Ursprünglich hießen vielmehr πουτανεῖα die Ehrengeschenke, welche den Prytanen, wie früher die  $\gamma \acute{\epsilon} \varrho \alpha$  den Königen, als Regenten und Richtern theils von der Gemeinde theils

<sup>1)</sup> Schol. Aristoph. av. 1540 ταμίαι δὲ ἦσαν καὶ προεστῶτες τῆς δημοσίας σιτήσεως. Ar. vesp. 724 u. das. d. Schol. — Dass die Kolakreten eine untergeordnete Anstellung bei Opfer-Auslagen u. dgl. noch länger behielten, scheint die Erwähnung in einem sehr alten Inschriftfragment mit Vorschriften für den Athenakult zu beweisen (ἀρχ. Ἐφ. n. 2830). . . τὸ δὲ ἀργύριον δοῦναι τὸν ταμί(αν) . . . τῆς θεοῦ κατὰ τὰ πάτρια . . . κωλακρέται: διδόντων κτλ. Damit erklären sich in etwas die freilich zu weitgefassten Angaben der Grammatiker: οῖ . . . ἐταμιεύοντο καὶ τὰ εἰς θεοὺς ἀναλισκόμενα (Lex. rhet. p. 275 B., Photius, Lex. Cantabr. ν. κωλακρέται, Schol. Arist. av. 1540, vesp. 695), welche nicht mit Böckh schlechthin abzuweisen sind, wenn gleich die Vermischung mit den ταμίαι τῆς θεοῦ bei Pollux VIII 97 unstatthaft ist. Welche Bestimmung in dem Schätzungsderet der Tribute von Ol. 88, 4 den Kolakreten zufiel, lassen die spärlichen Reste nicht erkeunen (Köhler zur Gesch. d. delisch-att. Bundes in Abhh. d. Berl. Akad. 1869 p. 64 sq. Taf. X 1, 26, nach dessen Herstellung ebd. n. 6—14, Z. 40 sie den auszusendenden κήρυκες den Sold zu zahlen gehabt hätten).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Staatsh. I 240. 477.

<sup>3)</sup> In welchem Zusammenhang mit demselben die Weihinschrift eines Geräthes von räthselhafter Bestimmung steht: Έφημ. ἀρχ. 1862, Taf. IX 2, p. 24 (aus makedonischer Zeit) . . . ἐπὶ τὰ πρυτανεῖα

<sup>...</sup> λίου Βατηθεν

von Einzelnen dargebracht wurden. Diese bestanden Anfangs nicht sowohl in Geld als in Naturallieferungen, ähnlich dem  $\varkappa\varrho\acute{\epsilon}\alpha\varsigma$  der Areopagiten, und dafür spricht auch der Name der Kolakreten, den schon die alten Erklärer mit  $\varkappa\omega\lambda\widetilde{\eta}$  in Zusammenhang bringen; wenn auch ihre, allgemein gebilligte, Deutung derselben als "Schinkensammler" mehr als problematisch erscheint 1). Ohne Zweifel hatten die Kolakreten ursprünglich eben von jenen Prytaneia die Mahlzeiten der Prytanen zu bestellen: und ein Nachklang der früheren Bestimmung ist es, wenn ihnen unter veränderten Verhältnissen auch die Austheilung des Richtersoldes 2) anvertraut wurde. Dies aber und dass sie zugleich Verwalter der Prytanen- und Naukraren gelder waren, führt wieder zu dem Schluss, dass gerade den Prytane n der Naukraren in jener älteren Periode die Syssitien im Prytaneion zukamen.

Solons Reform ließ diese Einrichtung wie die Phylenordnung selbst im Wesentlichen unangetastet, wiewohl sie die eigentlichen Verwaltungsgeschäfte aus der Hand der Naukraren in die des neugeschaffenen Rathes der Vierhundert legte. Dagegen enthielten die solonischen Luxusgesetze für die Speisung im Prytaneion nach anderer Richtung bemerkenswerthe Normen. So ward die Kost vereinfacht: es wurde bestimmt, dass die Speisenden Gerstenbrot, nur an Festtagen Weizenbrot bekommen sollten (Athen. p. 137e). Ferner verbot Solon die Speisung ein und demselben öfter zu gewähren, setzte aber eine Strafe für den fest, der dieselbe, wenn sie ihm zukam, verschmähte. Er bezeichnete im Gesetz, fügt Plutarch hinzu, die Speisung mit παρασιτεῖν (Sol. c. 24).

Meier, der mit Recht die Ansicht abweist, dass Solon das Mahl im Prytaneion erst eingeführt habe, verkennt dagegen selbst durchaus die Bedeutung dieser Verbote, indem er sie auf die öffentlichen Fest- und Opferschmäuse bezieht  $^{8}$ ). Denn dass  $\pi\alpha$ -

<sup>1)</sup> Am wenigsten darf es gestattet sein die nur dieser Deutung zu Liebe erfundene Form κωλαγρέται in unsere Texte einzuführen, wie neuerdings gesehehen ist.

<sup>2)</sup> Unter Aufsicht der Prytanen? So könnte es scheinen nach dem freilich unzuverlässigen Scholion (n. 4 s. Schoemann Opusc. I 202) zu Aristophanes Plutus 277 . . . Γνα ξχαστος καθ' έσπέραν ἀποδιδοὺς τῷ πρυτάνει τὴν ξάβ-δον τριώβολον λαμβάνη μισθὸν τῆς δικάσεως.

<sup>3)</sup> Meier p. CI. Diese Ansicht ist wieder vorgetragen und zu einer völlig verfehlten Combination von Plutarchs Bericht mit dem Psephisma des Alkibiades über die  $\nu \acute{o} \vartheta o \iota$  (b. Athenaeus p. 234 e) gesteigert von v. Campen de parasitis ap. Graecos sacrorum ministris. Gött. 1867 p. 9 sq.

gasiteiv von dem Theilnehmer am Opferschmaus des Gottes gebraucht wird und παράσιτοι in Athen als Opferdiener vorkommen, die das heilige Getreide zum Festmahl auslesen und wie die Priester ihren Antheil erhalten, schließt doch keineswegs die gleiche Bezeichnung für Speisungen anderer Art aus. Παράσιτος ist zunächst ganz allgemein der an der Seite des Andern speist, als Beigeordneter, oft als Untergeordneter; auch jene priesterlichen Parasiten, welche Polemon bei Athenäus p. 234 d ίερόν τι χρημα καὶ τῷ συνθοίνω παρόμοιον nennt¹), sind eigentlich Ministranten der Priester. In diesem Sinn werden die cooptirten Beisitzer der höchsten Beamten auch παράσιτοι genannt — und es gab deren nach Klearchos Zeugniss (das. p. 235 a e) in den meisten griechischen Staaten —, weil sie zu den Syssitien der betreffenden Magistrate beigezogen zu werden pslegten. Aehnlich sagt Lysimachos im platonischen Laches (p. 179): συσσιτοῦμεν γὰρ δή ἐγώ τε καὶ Μελησίας ὅδε, καὶ ἡμῖν τὰ μειράκια παρασιτεῖ. Zum Ueberfluss geben die Atticisten die nicht anzufechtende Notiz, dass die im Prytancion auf Staatskosten Speisenden attisch παράσιτοι genannt worden seien 2). Der gehässige Nebenbegriff des Parasiten entstammt bekanntlich erst der späteren Komödie.

Ja der Ausdruck in dem solonischen Gesetz erscheint mit gutem Bedacht gewählt. Denn offenbar ist der Inhalt, das Verbot die Speisungen zu cumuliren oder sie auszuschlagen, nicht auf die Prytanen anwendbar, welche ex officio während der Amtsperiode im Prytaneion tafeln, sondern auf Diejenigen, welchen der Staat die Speisung als, eine Ehre oder Belohnung ertheilt. Diese Gäste des Gemeindetisches gelten als  $\pi\alpha\varrho\dot{\alpha}\sigma\iota\tau\sigma\iota$  gegenüber den regelmäßigen  $\sigma\dot{\nu}\sigma\sigma\iota\tau\sigma\iota$ , den Beamten. Aehnlich stehen in inschriftlichen Magistratslisten von Sparta neben den  $\sigma\dot{\nu}\sigma\sigma\iota\tau\sigma\iota$  die  $\dot{\epsilon}\nu\sigma\iota\tau\sigma\iota$ : in Athen hat die Bezeichnung  $\dot{\alpha}\dot{\epsilon}\dot{\iota}\sigma\iota\tau\sigma\iota$  nur einen späten und beschränkten Gebrauch gefunden.

Dass die Athener schon vor Solon ausser den Mysterienpriestern auch verdienten Bürgern oder Wohlthätern der Stadt lebenslängliche Speisung gewährten, ergiebt sich aus der Beschränkung selbst, welche sicherlich auch nur einzelne bestimmte Kategorieen betraf. Ein sehr altes Beispiel nicht blos von lebenslänglicher, sondern von erblicher

<sup>1)</sup> Vgl. Pollux VI 35.

<sup>2)</sup> Moeris p. 322 P. (Thom. Mag. p. 280 R.) παρασίτους τοὺς δημοσία σιτουμένους εν τῷ πρυτανείῳ Άττικῶς · τοὺς κόλακας 'Ελληνικῶς.

Speisung würden wir kennen, wenn die von Lykurg (Leocr. § 85 sq.) erzählte Geschichte des Delphiers Kleomantis historischen Werth hätte, der den Athenern den auf Kodros bezüglichen Orakelspruch verkündete und dafür mit seinen Nachkommen die σίτησις ἐν πρυτανείφ als Ehrengeschenk erhielt.

Charakteristisch aber ist die Absicht des solonischen Gesetzes, welche sich auch in andern Bestimmungen des Gesetzgebers ausdrückt. So verringerte Solon die Geldgeschenke für die Sieger in den hellenischen Festspielen, weil er in diesen Siegen eher eine Gefahr als einen Segen für den Staat erblickte — ein kaum zu verkennender Hinweis auf den Fall des Olympioniken Kylon —; dagegen erhöhte er die Ehren der im Krieg Gefallenen und ordnete für die Kinder derselben Erziehung und Beköstigung aus Staatsmitteln an¹). Die Vorschriften für die Speisung im Prytaneion bezweckten offenbar einen Missbrauch zu verhüten, indem sie die symbolische Bedeutung der Ladung zum Staatsherd über die materielle der Ernährung auf Staatskosten erhoben. Dazu genügte es, den Ehrengast ein mal an der Staatstafel zu bewirthen, so wie dies ja in der That für Gesandte und Bevollmächtigte auswärtiger Staaten wie für die heimkehrenden Gesandten des eigenen Staates, und nach dieser Analogie später auch für πρόξενοι, Freunde des Volkes und andere offizielle Personen stehender Gebrauch geblieben ist, der bekannten Formel gemäss: καλέσαι τοὺς πρέσβεις ἐπὶ δεῖπνον (oder auch nur ἐπὶ ξένια) εἰς τὸ πρυτανεῖον εἰς αἴ ριον (d. h. auf den Tag nach der in der Volksversammlung und durch den Beschluss erledigten Mission).

Indessen ist Solons Einschränkung wie manche andere seiner Bestimmungen wol nie vollkommen innegehalten worden, ja in den Stürmen der folgenden Zeit auffallend schnell in Vergessenheit gerathen. Kaum fünfzig Jahre nach Solons Tod fällt der Sturz der Peisistratidenherrschaft; ein Ereigniss, welches die restaurirte Demokratie mit besonderer Vorliebe ins Ideale zu malen beslissen gewesen ist: wie denn gewiss mit kühner Absicht und zu nicht geringem Aergerniss der gläubigen Demokraten Athens Thukydides gerade an dieser Episode seine kritische Kunst unbarmherzig geübt hat. — Die Ehren der Tyrannenmörder Harmodios und Aristoge iton sind ausserordentlich merkwürdig als das erste Beispiel eines den Zeitgenossen geweihten förmlichen Heroenkultus; sie sind darum

<sup>1)</sup> Laertius Diog. I 55.

für eine spätere Zeit, wo man mit dergleichen Ehrenbezeugungen nicht mehr geizte, geradezu typisch geworden und bilden in Ehrendecreten ein häufig citirtes Präcedens: mit dem Geehrten soll es gehalten werden wie mit den Nachkommen des Harmodios und Aristogeiton, sein Bild soll bei den Statuen der Tyrannentödter aufgestellt werden u. A. m.1) Die beiden Helden, welche "auf den Inseln der Seligen beim schnellfüßigen Achilleus und dem Tydiden weilen", erhielten jährliche Todtenopfer durch den Polemarchen und bei allen Opferspenden und Festmahlen ihren Antheil<sup>2</sup>). Ihre Standbilder als der Hersteller der attischen ¿σονομία beherrschten den neuen Markt, die Schöpfung der gestürzten Tyrannen. Ihren Verwandten und Nachkommen aber ward durch Gesetzesbeschluss erbliche Freiheit von Abgaben und Liturgieen (mit Ausnahme der Trierarchie), erblicher Vorsitz bei Festen und Opfern, endlich erbliche Speisung im Prytaneion verliehen 3). Diese Privilegien haben die Abkommen der Tyrannentödter allzeit ungeschmälert behalten; als Leptines sein Gesetz über Aufhebung der Atelien einbrachte, nahm er ausdrücklich nur "die von Harmodios und Aristogeiton" aus. Eine derartige Häufung von Privilegien ist auch in der späteren sinkenden Zeit selten erhört; es begreift sich, dass das Beispiel solcher Freigebigkeit ansteckend wirkte und die Ansprüche verdienter Bürger auf öffentliche Belohnung erheblich steigerte.

Unter der Herrschaft der Peisistratiden war Athen zu einer neuen Stadt emporgeblüht, der Schwerpunkt des städtischen Lebens und Verkehrs in den Kerameikos, die Nordstadt, verlegt und hier durch religiöse Gründungen und Strassenanlagen, durch eine Reihe von Kunst- und Nutzbauten ein neuer Markt geschaffen worden. Die nächste Folge dieses Wechsels musste die Uebertragung des Gemeindeherds und der Amtsgebäude in das neue Centrum der Stadt sein. Allein diesen Schritt selbst zu thun, mochte den Tyrannen weder gerathen noch geboten erscheinen; wir wissen, dass sie die hergebrachten Formen der Staatsverwaltung um so ängstlicher wahrten, je mehrihre ursurpirte Gewalt den thatsächlichen Gehalt derselben aufhob.

<sup>1)</sup> Vgl. Andoc. 1, 98. Dem. 20, 70. 159. Dinarch 1, 101. Diod. XX 46. • Rangabé Ant. Hell. n. 443. 565 u. a. m. S. auch [Dem.] 60, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dem. 19, 280. 21, 170. 23, 143. Dass kein Sklave die Namen H. und A. führen durfte, sagt Libanius apol. Socr. III p. 25 R.

<sup>3)</sup> Isaeus 5, 47. Dem. 20, 127 sq.

Erst Kleisthenes brach entscheidend mit den letzten Traditionen der Geschlechterherrschaft und schuf dem demokratischen Staatswesen neue Grundlagen. An die Stelle der vier alten Phylen setzte er die zehn Stämme, an die Stelle der Naukrarien die Demen; die Prytanen oder Phylenkönige wurden durch die neuen Prytanen des Raths ersetzt, wie die Kolakreten durch die Apodekten, und bestanden seitdem mit den Naukrarien nur als ehrwürdige Reliquien fort. Den Archonten bleibt ihr Geschäftskreis, nur wird ihre Wahl wie die der meisten Beamten durchs Loos bestimmt; die eigentlichen Regierungsgeschäfte aber, die Oberaufsicht über die Verwaltung und Gesetzgebung erhält der aus den Phylen gewählte Rath der Fünfhundert, in welchem wieder die im regelmäßigen Turnus einander ablösenden Mitglieder je einer Phyle als ein Fünfzigerausschuss den Vorsitz führen. Dies ist der eigenthümlichste Gedanke der kleisthenischen Reform: in den fünfzig Prytanen des Raths gewann der Staat ein neues wichtiges Regierungsorgan, welchem auch die Vermittlung zwischen dem Rath und der anfangs nur bescheiden eingreifenden Volksversammlung zusiel. Die periodisch wechselnden Prytanieen mit ihrem Schreiber und dem täglich wechselnden Vorsteher sind im attischen Staatskalender eponym, wie die Heroen der zehn Stämme, welche sie vertreten, im besonderen Sinne die  $E\pi\omega$ νυμοι heißen; erst in späterer Zeit tritt bei offizieller Datirung der Archon und die Angabe des Monatstages hinzu.

Die Prytanen der Bule waren nun die obersten Gemeindevertreter, und folgerichtig wurden sie zu Hütern des Gemeindeherds bestellt. Die Verlegung der κοινή ἐστία ward wesentlich erleichtert, ja gefordert durch die Einsetzung der neuen Behörde. im Kerameikos bevölkerte sich damals mit neuen Amtsgebäuden; die alten der Südstadt gingen ein oder erhielten andere Verwendung. Die Königshalle trat an die Stelle des alten Basileion, ein neues Thesmothesion an die Stelle des eupatridischen Thesmotheteion. Archon Eponymos nahm seinen Amtssitz bei den zehn Eponymen der Phylen, deren Standbilder die neue Verfassung zu festem Besitz der Stadt weihten: und hier, in der Nähe des alten Metroon, welches damals vielleicht seine Bestimmung zum Staatsarchiv bekam, wurde denn auch das Rathhaus, das Buleuterion, und als Amtslokal der Prytanen die Tholos gegründet. Schon der Name Tholos oder Skias, wie sie später heisst, weist deutlich auf den Staatsherd, die Hestia movtavitis, und das ewige Feuer hin, welches der Rundbau

umschliesst und das Ziegelgewölbe mit Dachöffnung deckt; sicherlich war auch das ältere Prytaneion, der oinionog, wie es einmal bezeichnet wird (Anm. 2), ein Rundbau. Wie passend man die stadtgründende Tochter Hestia in die Nähe der Göttermutter rückte, hat Curtius erkannt, der auch die charakteristische Analogie des römischen Saturnustempels mit dem Metroon, des Vestatempels mit der Tholos hervorhebt<sup>1</sup>).

Um den Herd der Tholos also versammeln sich die Prytanen zu den laufenden Amtsgeschäften: hier opfern und speisen sie täglich mit den Beamten und Schreibern der Prytanie und des Raths. Allein der Sitz der Prytanen ist doch niemals zum Prytaneion geworden. Dem alten Prytaneion blieb seine Bedeutung gewahrt; religiöse Weihe und Herkommen geboten gleichmäßig die Herdslamme nicht erlöschen zu lassen. So trat die Tholos, ähnlich dem Herd einer Colonie, in die Stelle einer Filiale des alten Prytaneion: eine innerhalb desselben Stadtbereiches allerdings auffallende Erscheinung, die aber in dem Bedürfniss des öffentlichen Lebens eben so wohl ihre Erklärung sindet wie etwa auf religiösem Gebiet die Verpslanzung von Absenkern des einen Staatskults in den Kreis eines andern.

Hatte man schon in der Theseusstadt getrennte Beamtentische gehabt, eine Theilung, die sich jetzt in dem neuen Thesmothesion und der Tholos wiederholte: so lag es nahe, die Tischgemeinschaft der letzteren eben auf die Beamten zu beschränken, die Prytanen in ihrem Amtslokal zu isoliren. Die eigentliche Ehrentafel des Staates verblieb dagegen der κοινή έστία des Prytaneion; hierher werden nach wie vor die Gesandten und Patrone der Athener geladen, hier speisen die Priester und Ehrenbürger, die Nachkommen der Tyrannentödter und andere Wohlthäter der Stadt²). Es gab nunmehr dreierlei Speisungen auf öffentliche Kosten; die Alten unterscheiden richtig τρία Αθήνησι συσσίτια πρυτανεῖον Θεσμοθέσιον Θόλος³).

<sup>1)</sup> Vgl. auch Preuner Hestia-Vesta S. 102. 118. 248.

<sup>2)</sup> Vgl. Pollux IX, 40. Schol. Arist. Equ. 167. Πρυτανεῖον ολκίσκος παρὰ τοῖς Αθηναίοις, ἔνθα σιτοῦνται δημοσία οἱ τῆς τοιαύτης τιμῆς παρὰ αὐτοῖς (αὐτῶν?) τυχόντες. περισπούδαστον δὲ ἦν τῆς τοιαύτης δωρεᾶς τυχεῖν ἐπὶ γὰρ μεγάλοις κατορθώμασι τὴν τοιαύτην ἀπεδίδουν χάριν. Vgl. zu v. 281.

<sup>3)</sup> Schol. Plat. Protag. p. 165 πρυτανεῖον] (πρυτανεῖον) θεσμοθέσιον θόλος κτλ. Suid. s. v. Daraus ist zu corrigiren die Stelle bei Hesych. s. v. πρυτανεῖον, welche Fritzsche zu Arist. Thesm. p. 592 völlig missverstanden hat. Vgl. KFHermann Gr. Staatsalt. § 127, 16. — Aus dem von Meier p. XCIX angeführten Fragment der hyperideischen Rede gegen Patrokles (p. 297 fr. 165 Sauppe) folgt

Je mehr Athen nach den Perserkriegen in den Mittelpunkt der hellenischen Geschichte trat, je mehr Bürgertugend und Ehrgeiz der Einzelnen Gelegenheit zur Auszeichnug fanden, um so häufiger wurden die Fälle der Ertheilung der höchsten Ehre, welche der Staat einem attischen Bürger gewähren konnte. Die solonische Gesetzgebung hatte sich, wie wir sahen, als unzulänglich erwiesen: gerade der Widerspruch der Bestimmungen derselben mit der Praxis und den veränderten Forderungen der Zeit enthielt einen Antrich, auf leg is la tivem Wege die Ansprüche verdienter Bürger auf die Speisung im Prytaneion zu regeln.

Von einem Volksbeschluss dieses Inhalts aus der Blüthezeit ist uns durch ein günstiges Geschick ein Bruchstück erhalten, leider sehr verstümmelt und darum auch bisher so gut wie nicht beachtet. Da dasselbe nicht allein formell von Wichtigkeit ist, sondern auch über die Personen, welchen Speisung im Prytaneion zukam, vollständigeren Aufschluß gewährt als aus den anderweitigen von Meier zusammengestellten Notizen zu gewinnen war, so ist hier der Ort näher darauf einzugehen.

Die Inschrift, angeblich im Bezirk des Hagios Oikonomos oder der Hagia Agathokleia (an der oberen Hermesstraße) gefunden, ist von Pittakis zuerst in seiner Schrift l'ancienne Athènes (p. 499) sehr mangelhaft veröffentlicht und aus dieser von Rangabé (Ant. Hell. n. 294) wiederholt worden, der aus der Fassung irrig auf ein Ehrendecret schloß, durch welches ausgezeichneten Bürgern die Speisung im Prytaneion zuerkannt würde. Besser würdigte K. Keil den Inhalt des Beschlusses<sup>1</sup>); seine glückliche Ergänzung einzelner Stellen veranlasste dann Pittakis zu einer sorgfältigeren Revision des Steins, die in der Αρχαιολογική Ἐφημερίς n. 2912 mitgetheilt ist. Ich habe die Inschrift, welche sich gegenwärtig im Thurm der Winde zu Athen mit andern Bruchstücken in einen Rahmen eingelassen befindet, an Ort und Stelle wiederholt untersucht, auch außer den genannten Hilfsmitteln eine mir von Hrn. U. Köhler freundlichst mitgetheilte Abschrift benutzen können und bin danach im Stande eine vielfach berichtigte und vollständigere Lesung der auch in dem erhaltenen Theil stark verwitterten Schrift zu geben.

nur, dass die neun Archonten bei bestimmten (festlichen) Gelegenheiten in der Königshalle tafelten, nicht mehr.

<sup>1)</sup> Schedae epigr. Numb. 1855 p. 2 sq.

## EAPAN

```
O I E P E X O E I \leq L \Gamma
       - M P P Y T A NE I O I P P O T O N A E N T O I
                 PIAEPEITATOI€
5
    ΑΤΑΤΑΓΑ
                 ANEIEA/
                                A TOAENO-
    TONO \leq I \cap
    NAIAYTOISITENSI
                                          E
     N P A P A A O E N A I O N K T A T A
                                        \mathbf{A} \odot \mathbf{A}
    NHO POLLONANHEL
                                     E \wedge O \wedge E
                              •
                                Ė
10
     << I TE < I N KA I TO VO PONH(
      \YTOI≲IKATATAY.AKA
     ETYOO IEHI€OMOIE
    JI ≤ I T E N ≤ I T E ≤ I N E N Γ P Y
                                     ANE
     O ≤ T E I ≤ I T E ≤ E I K A T A T A
                                       A E
    TOIPPYTANE (OIHO
15
  E V E T I N E N I ⟨ E K A ≤ I O I Y M Γ '
    NIKE < O < I TO VOIDO > E NAI/
      . N≤TEVE \EXPAM
                              ENAL
       I L E L L O L L D V L
20
        \rightarrow 0P
          IAN
```

Die Platte von pentelischem Marmor, 37 c. hoch, ca. 30 c. breit, ist oben, unten und links gebrochen, auch der rechte erhaltene Rand stark abgestoßen. Die Buchstaben sind streng στοιχηδόν eingehauen, nur eine unwesentliche, vielleicht nicht zufällige Abweichung findet sich Z. 12 bei HI ≤ OMOI. Da die erste durch eine schmale Linie von den folgenden isolirte Zeile, die in etwas größeren Charakteren Reste von EAPAM zeigt, nur den dem Dekret vorgesetzten Namen des Schreibers enthielt, so lässt sich die Breite der Zeile genau auf 45 Buchstaben, also ziemlich das Doppelte des jetzt Erhaltenen bestimmen.

Nach dem Schriftcharakter setzt Rangabé das Dekret nahe der 86. Olympiade. Allerdings verbietet die Gleichmässigkeit und Eleganz der Schriftzüge, sowie die durchgängige Anwendung der jüngeren Buchstabenformen, namentlich des vierstrichigen ≤, die Inschrift viel über die Mitte der achtziger Olympiaden hinaufzurücken. Andererseits aber weist das fast ausnahmslose Vorkommen der alten Dativformen des Plural auf oισι, die schon in den frühesten Tribut-

listen aus Ol. 81 gänzlich verschwunden sind, in beträchtlich ältere Zeit<sup>1</sup>). Ich stehe daher nicht an mir die Vermuthung Hrn. Kirchhoffs anzueignen: dass die Aufzeichnung der Urkunde in Stein aus irgend einem Grunde (deren sich manche denken lassen) erst lange Zeit nach der Beschlussfassung verfügt und aus den Protokollen erfolgt sei: ein auch in andern Fällen nachweisbar eingehaltenes Verfahren. Der Beschluss würde danach bereits in die letzten siebziger Olympiaden — wohl an zwanzig Jahre vor Abfassung der Inschrift —, also in die Periode des kraftvollsten Aufschwungs der Stadt, die Anfänge der perikleischen Staatsleitung zu setzen sein.

Den Inhalt des Beschlusses bildet eine Aufzählung Derjenigen, welche Anspruch auf die Speisung im Prytaneion haben, und zwar handelt es sich um lebenslängliche Speisung, nicht um einmalige Ladung. Die Beschaffenheit des Steins erlaubt natürlich nur eine theilweise und meist problematische Herstellung.

An der Spitze stand der Name des Schreibers; ob desselben, der gleich darauf in der Eingangsformel erscheint (wie häufig), oder des späteren, welcher die Aufzeichnung der Urkunde besorgte (wie z. B. in dem Titel der Methonäerbeschlüsse), lässt sich mit Bestimmtheit nicht entscheiden. Mit den sichern Ergänzungen heisst es hier: Z. 1—5 (Ὁ δεῖνα) ἐγραμ(μάτενε)

("Εδοξεν τῆ βουλῆ καὶ τῷ δήμ)ω Έρεχθης ἐπ(ρυτάνευε. δ δεῖνα ἐγραμμάτευε, Ξάν)θιπποσ ἐπεστάτει, (δ δεῖνα εἶπε.) Von dem Namen des Antragstellers sind leider nur einige vieldeutige Striche erkennbar.

(εἶναι τὴν σίτησιν) ἐμ πρυτανείω πρᾶτον μὲν τοῖ(σ) und nach einer Lücke von 19 Buchstaben (κ)ατὰ τὰ πά(τ)ρια· ἔπειτα τοῖσ... We man erster Stelle "nach der Väter Brauch" die Speisung zuerkannt wird, lässt sich mehr rathen als beweisen. Ich zweisle nach dem bereits Auseinandergesetzten kaum, dass hier die Mysterien priester genannt waren. Unter den möglichen Ergänzungen würde beispielsweise τοῖσιν ἱερεῦσι τοῖν Θεοῖν gerade die fehlenden Stellen füllen.

In den folgenden Worten (Z. 5—7) hat Keil aus dem erhaltenen τονος scharfsinnig die Beziehung auf die Erben des Harmodios und Aristogeiton erkannt; Z. 6 giebt eine Velsensche Abschrift, deren Einsicht ich der Güte Hrn. Kirchhoffs verdanke, δς αν η ἐγγύτατα

<sup>1)</sup> Vgl. Kirchhoff in Abhh. d. Berl. Ak. d. W. 1864 S. 26.

γένους, wo nur ἐγγυτάτω zu ändern ist (O an der 6. Stelle von rechts ist sicher). Der Abschnitt lautete danach wohl:

ἔπειτα τοῖς (π) αρ[α] (Αρμοδίου καὶ Αριστογεί)τονος [']ὸς ὰν ἢ ἐγγ(υτ) άτω γένους (19 Stellen εἶ)ν αι αὐτοῖσι τὴν σίτησιν . . .

Neu ist die Beschränkung der Ehre auf den jedesmal nächsten Verwandten 2). Die Bestimmung ος αν ή εγγυτάτω γένους entspricht der später in solchen Fällen gebräuchlichen Formel (đovναι τὴν σίτησιν) τῶν ἐκγόνων ἀεὶ τῷ πρεσβυτάτω<sup>3</sup>): beide Ausdrücke bezeichnen ohne Zweifel dieselbe Sache und ergänzen einander. Denn unter mehreren Söhnen gilt naturgemäß der Aelteste als ἐγγυτάτω γένους: und die größere Nähe des Verwandtschaftsgrads, zunächst also die Vererbung in directer Linie, ist auch bei der Bevorzugung des jedesmal Aeltesten vorauszusetzen. Dies verkennt Meier, wenn er die Succession des Aeltesten der Nachkommen aus dem Grundsatz des Seniorats, nicht des Majorats erklärt, so dass also die Ehre nicht vom Vater auf den ältesten Sohn, sondern von dem Vorgänger auf den jeweilig Aeltesten der lebenden Nachkommen übergegangen wäre. Abgesehen von dem Mangel jeder Analogie für dieses Princip im sonstigen erbrechtlichen Herkommen Athens, ist an Stellen wie in Platons Critias p. 1144), wo der

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. C. I. Gr. n. 71.

<sup>2)</sup> Dadurch wird Meiers Annahme rectificirt (p. CVIII).

<sup>3)</sup> S. die Ehrenbeschlüsse für Lykurgos, Demosthenes, Demochares vit. X or. p. 850 sq. Rangabé Ant. Hell. n. 443. 565. Άρχ. Έφ. n. 4108 u. A.

<sup>4) &</sup>quot;Ατλαντος δή πολύ μεν άλλο και τίμιον γίγνεται γένος, βασιλεύς δε ό πρεσβύτατος ἀεὶ τῷ πρεσβυτάτω τῶν ἐκγόνων παραδιδούς ἐπὶ γενεὰς πολλὰς τὴν βασιλείαν διέσωζον.

gleiche Ausdruck für die Thronfolge gewählt ist, die Auffassung des Forterbens in directer Linie deutlich gegeben. Nicht der Aelteste aller Nachkommen gleichviel welchen Grades ist ἀεὶ ὁ πρεσβύ-τατος, sondern der Aelteste von mehreren Söhnen oder Enkeln, und wo diese fehlen, von mehreren Brüdern oder Bruderssöhnen, Vettern oder Vetterssöhnen u. s. f.¹) Denn dass für die Folge der Verwandtschaftsgrade die attische Erbfolgeordnung maßgebend war, darf man annehmen. Während aber in dieser alle Angehörigen des nächstberechtigten Grades gleichen Antheil erhielten, war bei Gewährung des Ehrensitzes und der Speisung im Prytaneion, die nur immer einen Angehörigen als Repräsentanten des Hauses betraf, die ausdrückliche Beschränkung auf den "Aeltesten" geboten, und ohne weiteren Beisatz verständlich.

Eine einigermaßen einleuchtende Ergänzung von Z. 7 ist mir nicht gelungen. Den "Aeltesten" nach dem "Nächstverwandten" noch ausdrücklich genannt zu sehen wird man kaum erwarten; eher mochte die Forderung der Echtbürtigkeit im Gesetz betont sein<sup>2</sup>).

Sicher scheint mir, dass der Abschnitt über die Tyrannentödter erst in der folgenden Zeile mit den Worten  $\pi\alpha\varrho\dot{\alpha}$   $\mathcal{A}\Im\eta\nu\alpha\dot{\iota}\omega\nu$   $\nu\alpha\dot{\alpha}$   $\nu\dot{\alpha}$   $\nu\dot{\alpha}$ 

¹) Mit welchem Recht Schäfer (Demosth. III 360 n. 3) die Worte des Ehrendekrets: αὐτῷ καὶ τῶν ἐγγόνων ἀεὶ τῷ πρεσβυτάτῳ zu dem Beweise benutzt, dass Leibeserben des Demosthenes nicht vorhanden waren, verstehe ich nicht. Die Thatsache selbst scheint allerdings anderweitig hinreichend erwiesen: demnach kam der Genuss der Speisung dem nächsten überlebenden Verwandten des Redners, d. h. dem Antragsteller Demochares selbst zu Gute.

<sup>2)</sup> Ich habe wohl im Anschluss an das solonische Gesetz (b. Aristophanes Av. 1661 sq.) νόθω δὲ μὴ εἶναι ἀγχιστείαν παίδων ὄντων γνησίων ἐἀν δὲ παῖδες μὴ ωσι γνήσιοι, τοῖς ἐγγυτάτω γένους μετεῖναι τῶν χρημάτων (vgl. auch Aeneas poliorc. 10, 16 τοῖς τέχνοις αὐτοῦ ἀποδίδοσθαι τὸ ἀναγγελθὲν ἀργύριον ἐἀν δὲ μὴ ἢ τέχνα, τῷ ἐγγυτάτω γένους nach Kirchhoffs sicherer Verbesserung im Hermes 1, 450) an einen Zusatz wie υἶῶν γνησίων μὴ ὄντων an unserer Stelle gedacht: indess bedingt ist dieser Zusatz durch ῦς ᾶν ἢ ἐγγυτάτω γένους keineswegs, und Niemand würde ihn vermissen.

<sup>3)</sup> So vermuthet Hr. Kirchhoff, und allerdings scheint die rechts erhaltene Hasta eher dem spitzen Winkel eines M angemessen als dem weitergeöffneten eines Λ. κατὰ τὰ δεδομένα ist gebräuchliche Wendung: für κατὰ τὰ δεδομένα weiß ich keine Belege; indess lässt sich die Form der Bezugnahme auf das Ehrendecret für Lykurgos in dem Antrage Lykophrons (v. X or. p. 851) vergleichen: Δυκόφρων. ἀπεγράψατο αὐτῷ εἶναι σίτησιν ἐν πρυτανείψ κατὰ τὴν δωρεὰν ὑπὸ τοῦ δήμου Δυκούργω Βουτάδη, wo freilich die Construction nicht ohne Bedenken ist. (In den Inschriften von Thera C. I. Gr. 2448. 2459 steht

δεδ. findet das vorhergehende κατὰ τὰ πάτρια seine Entsprechung und das in der Folge wiederholte κατὰ ταὖτά seine Beziehung. Was in der Lücke stand, ist freilich müßig zu fragen; denkbar wäre, dass die Fortdauer der Speisung für die Zukunft ähnlich wie in den folgenden Fällen besonders hervorgehoben war, und auf εἶναι αὖτοῖσι τὴν σίτησιν etwa folgte: κ)α(ὶ) ἐ(ς τὸ λοιπὸν ὑπάρχειν δωρεὰ)ν — οder λαβεῖν τὴν δωρεὰ)ν — παρὰ ᾿Αθηναίων κατὰ τὰ δεδογμένα, oder Aehnliches.

Der Hinweis auf das apollinische Orakel in den ersten Worten<sup>2</sup>) führt uns unwilkürlich auf jene Erzählung Lykurgs von dem Delphier Kleomantis, dem eben die Verkündigung des delphischen Spruches, welcher Kodros Opfertod und Athens Rettung herbeiführte, die Ehre erblicher Speisung im Prytaneion eingetragen haben sollte. Ist dies immerhin nur eine Legende<sup>3</sup>), so würde doch

κατὰ δωρεάν lediglich im Sinne von "unentgeltlich"). Jedenfalls liegt auch hier eine Bezugnahme auf die Stele vor "welche die Ehrenbeschlüsse für die Tyrannentödter enthielt: vgl. über diese Demosth. 20, 127 sq., wo es u. A. heißst: οὐδὲ γὰρ τούτοις ἀτέλεια τῶν γ' ἱερῶν ἐστι δεδομένη (ähnlich C. I. Gr. 101, 24 οἶς δέδοται ἡ προεδρία παρὰ Πειραιέων u. sonst).

<sup>1)</sup> Ueber die Aspiration in der Mitte des Wortes vgl. Keil a. a. O. 4 und über den attischen Provincialismus 'Ισθμοῖ (Z. 12) Dens. p. 6 sq.

<sup>2)</sup> Eine Vorschrift des delphischen Apoll über Gewährung der Speisung, wie solche z. B. bezüglich gewisser Details der Athene-Festfeier vorliegen in dem sehr alten Inschriftfragment Aox. Έφ. n. 2830 (...δε ὁ Απόλλων ἔχοησεν...) und auch später in Gewissensfragen aller Art eingeholt werden (Xen. An. V, 3, 7. de vect. 6. Hyperid. p. Eux. 28. Rangabé A. H. n. 819. 820. vgl. C. l. G. n. 1050), mit Keil an unserer Stelle zu suchen, hat wenig Wahrscheinlichkeit.

<sup>3)</sup> Meiers Grund (p. C), dass dann Kleomantis das attische Bürgerrecht erhalten haben müsse, davon aber nichts bekannt sei, besagt nicht viel für jene mythischen Zeiten. Keil nimmt an, in späterer Zeit möge ein Delphier dieses Namens unter Berufung auf das Verdienst seines mythischen Vorfahren die Ehre der Speisung für sich und seine Nachkommen beansprucht und erhalten haben. Auf der s. g. Kodrosschale (Jahn Arch. Aufs. S. 181 sq.) führt die als Wahrsager gedeutete Gestalt die Beischrift AINETO €. Brauns Vermuthung (s. das. 191), dass Ainetos der wahre Name jenes Sehers, Kleomantis nur ein epitheton ornans gewesen sei, widerlegt sich durch delphische Inschriften (Curtius Anecd. Delph.

die Erfindung schwer begreiflich sein, wenn ihr nicht zum mindesten die Thatsache zu Grunde läge, dass einmal Orakelkündern oder Sendboten des delphischen Gottes diese Ehre widerfahren ist. Vielleicht dürfen wir weiter gehen. Das delphische Orakel hatte seine ständigen Vertreter in Athen, die eupatridischen Exegeten, welche mit der Auslegung der apollinischen Sprüche die Weisung der heiligen Satzungen im gottesdienstlichen, Stammes- und Familienrecht, besonders die Sühne des Todtschlags, endlich die Deutung der Himmelszeichen bei allen besondern Ereignissen des öffentlichen und häuslichen Lebens verbanden und den ganzen Schatz frommer Rechtsbräuche verwalteten, welche man als τὰ πάτρια τῶν Εὐπατριδῶν bezeichnete<sup>1</sup>). Die Exegeten haben ihr Mandat von Apollon, dem πάτριος έξηγητής<sup>2</sup>): sie werden zu Dreien aus einer größeren vom Volke, wiewohl innerhalb gewisser Geschlechter, erlesenen Zahl durch Spruch des delphischen Gottes selbst bestimmt. Denn dass die dahin lautende Vorschrift der platonischen "Gesetze" (VI p. 759) wie der ganze das Sacralrecht betreffende Abschnitt derselben im Wesentlichen auf bestehenden attischen Institutionen fußt, darf jetzt wol als unbestritten gelten. An einer andern Stelle dieser Schrift heifst es über Reinigungsbräuche beim Mord: τούτων δ' έξηγητάς είναι πυρίους ο θς άν δ θε ος ανέλη (IX p. 865)3) und so nennt auch Timaeos im Lexikon die Exegeten πυθόχρηστοι.

Die übereinstimmende Bezeichnung legt es nahe, auch die Stelle unserer Inschrift auf die Exegeten zu beziehen: fast zur Gewissheit würde diese Vermuthung erhoben sein, wenn ich in den hinter  $d\nu \ell \lambda \eta$  erhaltenen Schriftzügen: E (2 Stellen) E  $\Lambda$  O  $\Lambda$  (?) E richtig das Participium  $\ell \xi \eta \gamma o \ell \mu \epsilon \nu o \epsilon$  erkannt haben sollte. Unter dieser Voraussetzung mag dem Sinne nach etwa gestanden haben:

 $(καὶ^4)$  έξηγητὰς οῦς ἃ)ν δ(A)πόλλων ἀνέλ[η] έ(ξ)ηγουμέ(νους τὰ πάτρια, λαβεῖν πάντα)ς — od. τούτου)ς — σίτησιν

n. 9. 42), welche den Namen Kleomantis als Eigennamen eines Archon und eines Hieromnemon geben.

<sup>1)</sup> Ueber die Exegeten s. Petersen im Philol. Suppl. Bd. I p. 153 ff. vgl. O. Müller Aesch. Eumeniden p. 163. E. Curtius Gr. G. I 1 398. 453.

<sup>2)</sup> Plat. Rep. IV p. 427 οὖτος γὰρ δήπου ὁ θεὸς περὶ τὰ τοιαῦτα πᾶσεν ἀνθρώποις πάτριος ἔξηγητὴς ἐν μέσφ τῆς γῆς ἐπὶ τοῦ ὀμφαλοῦ καθήμενος ἔξηγεῖται.

<sup>3)</sup> Petersen bezieht ους aus nichtigen Gründen auf καθαρμοῖς (S. 166). s. VI p. 759 ἐννέα πέμπειν εἰς Δελφούς, ἀνελεῖν ἐξ ἑκάστης τριάδος ἕνα.

<sup>4)</sup> oder auch εἶτα, yorausgesetzt dass δεδομ(ένα) vorherging.

καὶ τὸ  $\lambda o(\iota) \pi ο \nu$   $\delta(\varsigma)$  ἂν (γένηται?, την σίτησιν εἶναι) αὐτοῖσι κατὰ ταὐτά.

Den Exegeten als einer Art Vertrauensmännern des delphischen Apoll mochte die Ehre der Speisung im Prytaneion mit demselben Recht gebühren, wie die ihnen entsprechenden Pythier zu Sparta in die Zeltgenossenschaft der Könige aufgenommen waren.

Es folgen (Z. 11—14) die Sieger in den Festspielen:  $\varkappa\alpha(i\ 26\ \text{Stellen})$   $\tilde{\eta}$   $\Pi v \vartheta o \tilde{\imath}$   $\tilde{\eta}$   $I \sigma \vartheta \mu o \tilde{\imath}$   $\tilde{\eta}$   $(N) \varepsilon \mu \dot{\varepsilon} (\alpha\ 23\ \text{Stellen})$   $o i \sigma \iota \tau \dot{\eta} \nu \sigma \dot{\iota} \tau \eta \sigma \iota \nu \dot{\varepsilon} \nu \pi \varrho \nu(\tau) \alpha \nu \varepsilon (\dot{\iota} \omega\ 21\ \text{Stellen}) \ o \sigma^1) \ \tau \tilde{\eta} \sigma \iota \tau \dot{\eta} \sigma \varepsilon \iota \nu \alpha \tau \dot{\alpha} \ \tau \alpha (\dot{\nu} \tau) \dot{\alpha}.$ 

Hier erhalten wir zunächst den wichtigen Aufschluss, dass nicht allein die Olympioniken — denn Όλυμπίασι ist natürlich an erster Stelle zu ergänzen — die öffentliche Speisung genossen, wie man nach den bisher zugänglichen Zeugnissen angenommen hat, sondern die Sieger in allen vier großen Festspielen der Hellenen. Für die Pythien wenigstens, die im Range den Olympien folgten²), führte schon Meier den Rath des Maecenas in der Mahnrede an Augustus (Cassius Dio 52, 30) an, die lebenslängliche öffentliche Speisung auf die Sieger in den Olympien, den Pythien und zu Rom zu beschränken: wo freilich nicht von Athen, sondern von den Städten des neuen Reichs allgemein die Rede ist.

Dass aber die Gleichstellung der vier Kampfspiele in Hinsicht der öffentlichen Belohnung ursprünglich, und dass sie auch nur jemals vollständig durchgeführt gewesen wäre, dürfen wir füglich bezweifeln. Die Geldpreise hatte Solon, wie erwähnt, im Verhältniss der Geltung der Spiele normirt: der Olympionike erhielt 500, der Isthmionike nur 100 Dr.<sup>3</sup>) Und dass gerade bei der Speisung im Prytaneion die Schriftsteller nur die Olympioniken erwähnen <sup>4</sup>), beweist für den Vorzug, den dieselben behaupteten.

Fraglich bleibt weiter, ob unterschiedlos den athenischen Siegern in jeder der zahlreichen Kampfarten, welche das Programm der

<sup>&#</sup>x27;) v. Velsen und Köhler geben vor O≤ übereinstimmend noch die Schleise eines P.

Olympia Pythia Isthmia Nemea ist die richtige Reihenfolge: Keil a. a. O. 5.
 (Zu den Ausnahmen füge ich noch Aeliau V. H. IV 15; die späte Inschrift Φιλίστως I p. 329. Ἐψ. ἀρχ. 4096.)

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Laert. Diog. I 55. (5 : 1 ist das regelmäßige Verhältniss des ersten zum zweiten Preise bei den panathenäischen Spielen.)

<sup>4)</sup> Xenophanes b. Ath. X p. 414 a. v. S. Plat. Rep. V p. 465 c. Apol. p. 36 extr. Plutarch Arist. 27. Athen. VI p. 237 f.

vier hellenischen Spiele bildeten, die höchste Belohnung des Staates verliehen wurde. Auf die musischen Agonen z. B. erstreckte sich dieselbe gewiss nicht 1). — Aus den bekannten stolzen Worten der Vertheidigungsrede (p. 36), mit welchen Sokrates anstatt einer Strafschätzung vielmehr seinen Anspruch auf die Kost im Prytaneion begründet: ,,es giebt nichts, was in solchem Grade einem Manne, welcher arm und ein Wohlthäter ist, gebühren würde, als dass er im Prytaneion . gespeist werde — ja gewiss in viel höherem Grade als wenn einer von Euch mit einem Rennpferd oder Zweigespann oder Viergespann in Olympia gesiegt hat; denn der bewirkt, dass ihr glücklich zu sein scheint, ich, dass ihr es seid, und der bedarf der Verköstigung nicht, ich aber bedarf derselben" — aus diesen Worten wollen Meier und Keil auf eine besondere Bevorzugung der Wagensiege schließen: wie denn allerdings der einzige Olympionike, bei welchem ausdrücklich der Speisung gedacht wird, Alkibiades gerade mit dem Vierspann gesiegt hatte<sup>2</sup>). Allein in jenen Worten liegt das keineswegs; Sokrates setzt vielmehr mit verständlicher Ironie der wahren Auszeichnung gerade die hippischen Wettsiege entgegen, bei welchen das Verdienst des Siegers gar nicht in persönlicher Tüchtigkeit und Gewandtheit, sondern in Reichthum und Luxus bestand<sup>3</sup>). Das Gegentheil ist wahrscheinlicher: stets behielt der Wettkampf im Stadion und Pentathlon, Faust- und Ringkampf und Pankration den Vorrang vor dem mit Wagen und Rennpferd. Demosthenes rühmt es einmal als einen Beweis städtischer Freigebigkeit, dass Athen die höchsten Ehrengeschenke seit jeher den Siegern in den gymnischen Wettkämpfen um den Kranz ertheilt habe 4). Auch beiden Panathenäen, wo doch die hippischen Kämpfe

<sup>1)</sup> Niemand wird dies etwa aus dem witzigen Lob des trunksüchtigen Kratinos in Aristophanes Rittern v. 535 schließen wollen: δυ χρῆν διὰ τὰς προτέρας νίκας πίνειν ἐντῷ πρυτανείῳ, oder aus der anmuthigen Fiction in den Fröschen desselben Dichters v. 762 sq., dass im Hades die Besten in jeder Kunst die Speisung im Prytaneion genießen (s. Meier p. CVII). Uebrigens begann frühzeitig eine Reaction gegen die Bevorzugung der körperlichen Leistungen vor den geistigen: s. Xenophanes a. a. O. Isocr. 4, 1 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ps. Andoc. g. Alcib. 31. vgl. Isocr. 16, 49. Dem. 21, 145.

<sup>3)</sup> S. Plutarch Apophthegm. Lacon. 44 p. 212 b. Lys. 33, 2. Isocr. 16, 32 sq. [Lys.] 2, 80. ἱππιχώτατος und πλουσιώτατος verbindet Xen. Oec. 11, 20. vgl. Lys. 19, 63.

<sup>4)</sup> Dem. 20, 141 εἶτα μεγίστας δίδοτε ἐχ παντὸς τοῦ χρόνου δωρεὰς τοῖς τοὺς γυμνιχοὺς νιχῶσιν ἀγῶνας τοὺς στεφανίτας.

von Alters und vor Peisistratos allein bestanden, zeigt die uns inschriftlich erhaltene Preisliste aus Ol.  $100^{1}$ ) die gymnischen Siege schon der Knaben und  $\partial \gamma \dot{\epsilon} \nu \epsilon \iota o \iota$  — die der Männer fehlt leider — in höherer Geltung als die Wagen- und Reitersiege, mit einer einzigen Ausnahme für das  $\zeta \epsilon \tilde{\nu} \gamma o \varsigma$   $\partial \delta \eta \phi \dot{\alpha} \gamma o \nu$ . Regelmäßig beim gymnischen Agon erfolgt auch die feierliche Verkündigung der Ehrenbeschlüsse und öffentlichen Belohnungen  $^{2}$ ): ohne Zweifel, weil das Publicum dann am zahlreichsten versammelt zu sein pflegte.

Für unsern Gegenstand führt die vorliegende Inschrift die Frage einer Lösung näher. Nach dem mit  $\varkappa \alpha \tau \grave{\alpha} \ \tau \alpha \mathring{\nu} \tau \acute{\alpha}$  wie die vorigen schließenden Abschnitt von den Wettsiegern ist noch Folgendes erhalten:

Z. 15  $\tau \check{\varphi}$   $\pi \varrho \nu \tau \alpha \nu \epsilon \iota \dot{\varphi}$   $\delta(\pi) \acute{\sigma} \sigma \iota$ 

- ,, 16 ελετι νενικήκασι Όλυμπι
- ,, 17 νικησοσι τὸ λοιπὸν εἶναι α
- ,, 18  $\nu$   $\sigma \tau \eta \lambda \eta(\nu)$   $\gamma \epsilon \gamma \varrho \alpha \mu(\mu) \acute{\epsilon} \nu \alpha$   $\pi$

Die Wiederholung von olympischen Siegern zeigt, dass das Decret zwei Klassen von solchen unterschied, und  $\varkappa \acute{e} \lambda \eta \varkappa \iota$ , das ohne Zweifel in EVETI steckt, beweist eben, dass hier der hippische Agon dem, sonach vorher erwähnten, gymnischen gegenübergestellt wird. Eine solche Scheidung aber rechtfertigt sich nur, wenn die Bedingungen für beide Theile in Absicht auf die Speisung im Prytaneion verschiedene waren. Die erhaltenen Spuren begünstigen die Annahme, dass an allen vier Festspielen nur die gymnischen Siege, dagegen die Siege mit Wagen und Roß allein an den olympischen Spielen dem Athener das Anrecht auf öffentliche Speisung erwarben. Auf dieser Voraussetzung fußt ein Ergänzungsversuch der Stelle, der nur ungefähre Richtigkeit beansprucht:

κα(ὶ ὁπόσ|οι νενικήκασι Ὀλυμπίασι) ἢ Πυθοῖ ἢ Ίσθμοῖ ἢ (Ν)εμέ(ᾳ τοὺς | γυμνικοὺς ἀγῶνας, εἶναι αὐτ)οῖσι τὴν σίτησιν ἐν πρυ(τ)ανε(ίω|ι καὶ ἄλλας ἰδίᾳ τιμὰς (?) π)[ρ]ὸς τῆ σιτήσει κατὰ τα(ὐτ)ά. ἔ(τι | δὲ εύρέσθαι σίτησιν ἐν) τῷ πρυτανείψ ὁ(π)όσοι (ζεύγε|ι ἢ ξυνωρίδι ἢ ἵππψ κ)έλητι νενικήκασι

<sup>1)</sup> S. zuletzt Sauppe de inscr. Panathenaica. Gött. 1858.

<sup>2)</sup> z.B. Rangabé n. 849, 18. n. 2285. Φιλίστως I tab. 1, 49. 100. tab. 2, 43. 94. tab. 3, 26. p. 93. 94. p. 134, 77. zu p. 298, 18. 53. II 134, 31. III 153, 35 (vgl. Andoc. 1, 28). Die Ausführung in den Versen des Xenophanes b. Athen. p. 413 sq. beweist ebenfalls für das größere Ansehen der gymnischen Wettkämpfe (bes. v. 16 sq.).

Ολυμπί(ασι 14 Stellen 1) καὶ οἱ ἀν) νικήσωσι τὸ λοιπὸν, εἶναι α(ὐτοῖ σι τὴν σίτησιν κατὰ τὰ ἐς τὴ)ν στήλη(ν) γεγραμ(μ)ένα  $\pi$ (ερὶ τῶν ὀλυμπιονικῶν?).

Wenn die letzte Verbindung richtig ist, so enthält sie eine Verweisung auf einen speciell über die Ehren der Sieger im olympischen Wagenkampf bereits früher gefassten Beschluss. Um so näher konnte es dann für Sokrates liegen aus den Klassen der Geehrten gerade die εππω η ξυνωρίδι η ζεύγει νενικηκότας herauszuheben.

In den folgenden letzten Zeilen der Inschrift ist außer zusammenhangslosen Buchstaben nur noch περι το στρατ lesbar. Mag man dies στρατ zu στρατοῦ, στρατηγοῦ oder στρατηγεῖν oder ähnlich ergänzen: die Annahme scheint gesichert, dass nach den Siegern im Wettkampf die siegreichen Feldherrn genannt waren, welche durch Volksschluss mit der Speisung im Prytaneion belohnt worden waren. Bekannt ist das Beispiel Kleons, der für seine Heldenthat in Pylos, sowie des Iphikrates, der für die Vernichtung der spartanischen Mora diese Belohnung erhielt; von andern Geehrten hören wir in demosthenischer Zeit. In Bezug auf den erstgenannten Fall lässt Aristophanes mit launiger Uebertreibung seine Ritter sagen (573): früher sei es keinem Feldherrn eingefallen den Kleainetos anzugehn — der eigene Vater Kleons also, wenn nicht ein gleichnamiger Verwandter, scheint den Antrag zu Gunsten desselben gestellt zu haben<sup>2</sup>) — und die Speisung zu heischen; jetzt aber weigern sie schon überhaupt zu kämpfen, wenn man ihnen nicht von vornherein die Proedrie und die Kost zusichere. Dass im Stück der Wursthändler, der Kleon erst die im Prytaneion eingenommenen Speisen aus dem Leibe zu kratzen gedroht hat (709. vgl. 167.281) später, nachdem er den Gegner aus dem Felde geschlagen, selbst als Sieger vom Demos ins Prytaneion geladen wird (1404), ist die ergötzlichste parodische Consequenz der übelangebrachten Auszeichnung. Diese Belohnung für Feldherrn, wiewohl verhältnifsmäfsig jungen Ursprungs, war nach Aristophanes Worten doch schon geraume Zeit vor Kleon in Praxis gekommen<sup>3</sup>): und da-

<sup>1)</sup> etwa 'Ολυμπίασιν στεφανωθέντες od. τὸν στεφανίτην.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Vermuthungen über Kleainetos in den Scholien fließen lediglich aus missverständlicher Deutung der Textworte.

<sup>3)</sup> Dass Miltiades und Themistokles durch Speisung im Prytaneion geehrt wurden, lässt sich aus der Aufstellung ihrer Statuen im neuen Prytaneion (Paus. I 18; s. S. 49) nicht schließen. Was Duncker Gesch. d. Alt. IV 685 und Stark Arch. Ztg. 1859 S. 78 über diese Statuen bemerken, beruht auf irriger

für giebt die Legalisirung derselben in unserer Inschrift einen werthvollen urkundlichen Beleg.

Ob etwa in dem verlorenen Stück des Beschlusses noch andere Kategorien namhaft gemacht waren, und welche, bleibt dahingestellt. Uns ist eine weitere, die noch anzufügen wäre, nicht bekannt. Von den in späterer Zeit so häufigen Fällen, dass Kindern und Enkeln besonders um den Staat verdienter Bürger die öffentliche Speisung gewährt wurde, scheint zur Zeit des Psephisma noch kein Beispiel vorgelegen zu haben: die Erwähnung eines solchen würde sonst wahrscheinlich unmittelbar nach den Nachkommen der Tyrannentödter, welche für jene späteren Fälle das Vorbild abgaben, ihre Stelle gefunden haben.

Wie über den ehemaligen Umfang, so ist auch über das eigentliche Motiv und den Zweck unseres Dekrets nicht mehr als eine Muthmaßung gestattet. Möglich wäre ja, dass eine oder die andere der in demselben enthaltenen Bestimmungen neu war, etwa die Aufnahme der Sieger an den Isthmien und Nemeen oder siegreicher Feldherrn in die Zahl der Geehrten, und dass die Neuerung den Anlass gab ein Verzeichniss der sämmtlichen Berechtigten in Form eines Reglements festzustellen. Aber wahrscheinlich ist das eben nicht. Eher lassen die wiederholten Berufungen κατὰ τὰ πάτρια, κατὰ τὰ δεδογμένα (δεδομένα), κατὰ ταὐτά schließen, dass es lediglich galt, das Hergebrachte, — wie es theils als ungeschriebener Brauch bestand, theils durch Einzelbeschlüsse geregelt worden war —, vermittelst einer zusammenfassenden Redaction zu gesetzlicher Autorität zu erheben¹), und damit zugleich eine Schranke gegen unberechtigte Ansprüche und gegen Versuche eines Missbrauchs der höchsten öffentlichen Belohnung

Combination und wird allein durch die positive Angabe des Demosthenes (23, 196) hinfällig.

<sup>1)</sup> In eigenthümlicher Weise wird in der aristotelischen Schrift περί κόσμου auch das Beispiel des im Prytaneion Speisenden verwerthet, um das stille Walten des Gesetzes im Staate zu veranschaulichen (p. 400 h.): ὥσπερ ἀμέλει καὶ ὁ τῆς πόλεως νόμος ἀκίνητος ὧν ἐν ταῖς τῶν χρωμένων ψυχαῖς πάντα οἰχονομεῖ τὰ κατὰ τὴν πολιτείαν. ἐφεπόμενοι γὰρ αὐτῷ δῆλον ὅτι ἔξίασιν ἄρχοντες μὲν ἐπὶ τὰ ἀρχεῖα, θεσμοθέται δὲ εἰς τὰ οἰχεῖα δικαστήρια, βουλευταὶ δὲ καὶ ἐκκλησιασταὶ εἰς συνέδρια τὰ προσήκοντα· καὶ ὁ μέν τις εἰς τὸ πρυτανεῖον βαδίζει σιτησόμενος, ὁ δὲ πρὸς τοὺς δικαστὰς ἀπολογησόμενος, ὁ δὲ εἰς τὸ δεσμωτήριον ἀποθανούμενος. Dem Verfasser mochte bei den letzten Worten die Person des Sokrates vorschweben und die Scene im platonischen Kriton, wo Sokrates die Staatsgesetze selbst für ihre unbedingt bindende Macht und Hoheit sprechen lässt (p. 50 sq.).

herzustellen, wie solche schon damals bei der erhöhten Machtstellung und den lebhaften innern Bewegungen Athens zu befürchten sein mochten und bald genug eingetreten sind. Jedenfalls ist die Inschrift ein beachtenswerthes Dokument aus der guten Zeit, da die attische  $\sigma\omega\rho\varrho\sigma\sigma'\nu\eta$  noch eifersüchtig die Würde des Staates hütete und mit Ehren und Belohnungen mehr zurückhielt, mit welchen ein Staat seine Angehörigen dann am freigebigsten zu bedenken pflegt, wenn sein Ansehen gesunken und wahre Bürgertugend zur Seltenheit geworden ist.

Einen Weiterschritt in dieser Richtung bezeichnet es schon, dass sich allmählich bei der Gewährung des Ehrentisches im Prytaneion ein Gesichtspunkt geltend macht, der ursprünglich gewiss ausgeschlossen war, der der Bedürftigkeit. Hatte einst das solonische Gesetz eine Strafe für den Fall bestimmt, dass ein wohlhabender Bürger die einfache Kost am Staatsherde — die freilich ihre alte Einfachheit nicht allzu lange bewahrt haben mag — verschmähte, wenn sie ihm zukam: so wird dagegen jetzt die Speisung im Prytaneion bisweilen geradezu als eine Art anständiger Versorgung für arme Bürger angewendet, welche sich als Wohlthäter des Staates bewährt hatten, oder für die verarmten Familien solcher Wohlthäter. Diese Auffassung setzen die angeführten Worte des Sokrates: "Was ziemt sich dem zu geben, welcher arm und ein Wohlthäter ist" u.s. w. als eine bereits anerkannte voraus.

In eigenthümlichem Verhältniss dazu stehen die den Nach-kommen des Aristeides — von dessen zufriedener Armuth die alten Anekdotensammler manche erbaulichen Belege zu geben wussten — von Staatswegen gewährten Unterstützungen 1). Als Ehrengeschenke, welche dem Lysimachos, Aristeides Sohn, auf Antrag des Alkibiades ertheilt wurden, nennen Demosthenes und Plutarch 2) 100 Hufen Waldland und 100 Hufen Ackerboden auf Euboea, 100 Silberminen, dazu weiter 4 Drachmen auf jeden Tag: der Speisung im Prytaneion wird nicht gedacht. Auch in den zu Anfang von Platons Laches dem Lysimachos in den Mund gelegten Worten "συσσιτοῦνμεν γὰρ δὴ ἐγώ τε καὶ Μελησίας ὅδε, καὶ ἡμῖν τὰ μειράκια

<sup>1)</sup> Boeckh Sth. I 349 sq.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dem. 20, 115. Plut. Arist. 27. vgl. [Dem.] ep. 3 p. 1479. Das Psephisma gehört in die Zeit zwischen Ol. 87 und 91 (FAWolf zur Leptinea p. 491): auch den frühesten Termin vorausgesetzt, muss Lysimaches bereits in hohen Jahren gewesen sein (s. Bonitz im Hermes 5, 439).

παρασιτεί" vermag ich einen Hinweis auf die öffentliche Speisung¹) nicht zu erkennen: hier scheint nur von gemeinsamen Mahlzeiten die Rede zu sein, in welchen die beiden ruhmlosen Söhne der gepriesenen Staatsmänner und Parteihäupter Aristeides und Thukydides als Angehörige desselben Gaues Alopeke und befreundete Glieder einer Partei, vielleicht ein er Hetairie, die Traditionen ihrer Väter mit ihren Knaben pslegen, wie weiterhin gesagt ist 2). Indessen von Lysimach os Tochter Polykrite berichtete Kallisthenes, "ihr sei die Beköstigung in dem gleichen Masse wie den Olympioniken durch Volksbeschluss verliehen worden." Selbstverständlich speiste eine Frau nicht mit am Tisch des Prytaneion: auch sagt der Ausdruck Plutarchs σίτησιν ὅσην καὶ τοῖς Ὀλυμπιονίκαις nur, dass Polykrite ein gleiches Quantum wie diese, sei es in Speisen oder in einem entsprechenden Geldsatze, erhielt<sup>3</sup>). Nur in dieser Form war es möglich den Genuss der Speisung im Prytaneion auch Frauen zuzuwenden: eine solche Möglichkeit aber durfte nicht ausgeschlossen sein, da auch Frauen befähigt waren bei olympischen Wagenkämpfen zu concurriren und zu siegen. Und dass auch auf die weiblichen Nachkommen der Tyrannentödter die Ehrenpflicht des Staates sich erstreckte, bezeugt Plutarchs Erzählung (Arist. 27) von einer Enkelin Aristogeitons, welche aus Lemnos, wo sie in Elend und Verlassenheit lebte, von Staatswegen nach Athen geholt und an einen Edeln verheirathet wurde und ein Landgut im Gau Potamos als Mitgift erhielt. Wenn nun die gleiche Fürsorge des Staates um Ausstattung der beiden Töchter des Aristeides in Plutarchs Quellen so bezeichnet war, dieselben seien aus dem Prytaneion ausgesteuert worden 4), so scheint die befremdliche Ausdrucksweise zu bestätigen, dass hier das Geldgeschenk von 3000 Dr. für Jede als Aequivalent der Speisung im Prytaneion betrachtet und ähnlich auch in dem Fall der Polykrite eine Geldsumme nach dem Werthe der Speisung bemessen wurde.

<sup>1)</sup> KFHermann Gr. Staatsalt. § 127, 17.

<sup>2)</sup> Aehnlich Aristophanes in den Rittern 1325 οἶόσπες Αριστείδη πρότερον καλ Μιλτιάδη ξυνεσίτει.

<sup>3)</sup> Meier p. CIV sq. vgl. übrigens die gleich anzuführenden Verse des Timokles b. Athen, p. 237 f.

<sup>4)</sup> a. a. O. και τὰς μὲν θυγατέρας ἱστοροῦσιν ἐκ τοῦ πρυτανείου τοῖς νυμφίοις ἐκδοθῆναι δημοσία τῆς πόλεως τὸν γάμον ἐγγυώσης, καὶ προῖκα τρισχιλίας δραχμὰς ἑκατέρα ψηφισαμένης. vgl. Corn. Nepos Arist. 3: quo factum est, ut filiae eius publice alerentur et de communi aerario dotibus datis collocarentur.

Unter der Voraussetzung, dass auf diese Weise der Begriff der σίτησις εν πρυτανείφ wenn auch nicht ausdrücklich, doch thatsächlich einer Erweiterung fähig ward und ähnlich unserm "Freitisch" für eine der Tagesration entsprechende Geldentschädigung die Norm abgab, könnten unter denselben Gesichtspunkt auch die erwähnten freilich unverhältnissmäßig hoch berechneten Tagesdiäten für Lysimachos fallen.

An ein Ehrendekret wie das für die Erben des Harmodios und Aristogeiton ist also für die Nachkommen des Aristeides nicht zu denken: den Kindern desselben und einzelnen verarmten Abkömmlingen wurden zu wiederholten Malen durch Volksbeschlüsse Gnadengehalte Seitens des Staates ausgeworfen. Noch Demetrios der Phalerer kannte einen armseligen Traumdeuter Lysimachos, welcher mütterlicherseits von dem großen Athener abstammte: derselbe hatte seiner Mutter und Tante eine Unterstützung von je 3 Obolen täglich durch Antrag beim Volk ausgewirkt, welche Demetrios als Gesetzgeber auf je eine Drachme erhöhte<sup>1</sup>).

Dies Unterstützungssystem hat freilich mit dem Wesen der Speisung im Prytaneion wenig mehr gemein: eher vergleicht es sich der officiellen Fürsorge für den Unterhalt der im Kriege erwerbsunfähig Gewordenen sowie für Erziehung und Ernährung der Kinder der im

<sup>1)</sup> An diesem klaren Zusammenhang der keiner Corruptel verdächtigen Stelle Plutarchs ist festzuhalten. θυγατριδοῦς muss entweder in weiterem Sinne als "Nachkomme der Tochter" gefasst werden — eine Anwendung, die ich freilich nicht zu belegen weiß -, oder Plutarch irrte hier wie öfter in der Bezeichnung der Verwandtschaft (so nennt er z. B. Demosth. 27 den Demon ἀνειμιὸς Δημοσθένους anstatt ἀνεψιαδοῦς). Die gewaltsamen Erklärungsversuche und gewaltsameren Aenderungen, durch welche man neuerdings die Zeitgenossenschaft des Demetrios zu beseitigen gemeint hat (Classen symb. crit. Frkf. Progr. 1859 p. 6 wollte ὁ Δημήτριος τὸν Σωκράτη φησὶ μνημονεύειν — oder ἐν τῷ Σωκράτει τοῦτόν φησι μν. —, weiter ἔπειθε und αὐτὸς μέντοι ὁ δη μος νομοθετῶν έψηφίσατο: Hercher setzt an Stelle dieser Worte blos τὸν δὲ νομοθετοῦντα und streicht μνημονεύειν), befriedigen weder an sich noch erklären sie den Gegensatz von ψήφισμα γράψας und νομοθετῶν, welcher eine persönliche Rolle des Demetrios in der Angelegenheit gar nicht entbehren lässt. Und dass Lysimachos selbst die Unterstützung beantragte (vgl. Lipsius de Arist. Plut. locis quib. Lips. 1860 p. 21), ist so wenig auffallend wie die Thatsache, dass die Ehrenbeschlüsse für Kleon von Kleainetos, für Demosthenes von dem Schwestersohn Demochares und für diesen von dem Sohne Laches ausgingen, wo denn die Antragsteller auch immer die Nächstinteressirten waren. Man dachte eben in diesem Punkte zu Athen unbefangener als heutige Sitte erwarten ließe. — Beiläufig erwähne ich, dass ein Δυσίμαχος Άλωπεκηθεν als Zeuge des Demosthenes in der unechten Urkunde Dem. 21, 121 vorkommt.

Kriege Gebliebenen bis zur Mannesreife, welche das solonische Gesetz im Zusammenhang mit dem Verbot der häufigen Mahlzeiten im Prytaneion dem Staate zur Pflicht gemacht haben sollte  $^1$ ): ohne dass hier natürlich bei der  $\tau \varrho o \varphi \dot{\gamma}$   $\delta \eta \mu o \sigma i \alpha$  an das Prytaneion zu denken wäre. Dass aber auch bei dem Tisch im Prytaneion die rein materielle Seite in späterer Zeit kaum minder als die Ehre in Rücksicht kam, verrathen unter Anderm die witzigen Verse, welche der Komiker Timokles seinem Parasiten in den Mund legt:

Wie hochgeehrt des Parasiten Leben ist! Wird doch die gleiche Ehre wie den Siegenden Im Spiel Olympias ob der Bravheit ihm gewährt, Die Speisung. Denn wo sein Gedeck man nicht bezahlt, Dergleichen heifst man Prytaneien allzumal<sup>2</sup>).

Und der Name Parasit selbst in seiner späteren weniger schmeichelhaften Anwendung leitet sich von dieser Auffassung her.

Durch den seit dem peloponnesischen Krieg eintretenden Umschwung in den politischen und socialen Verhältnissen Athens ward gleichzeitig ein Abfall von der alten strengeren Praxis, auch rücksichtlich der Gewährung des Ehrentisches im Prytaneion bewirkt. Wenn man dieselbe, wie das erwähnte Beispiel Kleons zeigt, zu einer Huldigung für die Tagesgrößen verwandte und in der Auswahl der Geehrten nicht gerade ängstlich verfuhr, so band man sich andererseits auch in der Würdigung derjenigen Verdienste, welche einem Bürger oder dessen Nachkommen ein Anrecht auf die Speisung erwerben sollten, wenig mehr an bisher beobachtete Normen. Der Geist der attischen Bürgerschaft war ein anderer geworden. Zufrieden seine immer noch glänzende Stellung nach außen durch die mangelhaft unterhaltene Flotte und wenig zuverlässige Söldnerheere zu behaupten, verzehrte das souveräne Volk im Innern seine reichen Kräfte in

<sup>1)</sup> Laert. Diog. I 55. Schol. Aesch. III p. 738 R. vgl. Thuc. II 46. Cratinos b. Suid. v. ἀμύνασθαι (dazu Cobet nov. lect. p. 113). Aesch. 3, 154. Anaxim. rhet. 2 I p. 182 Sp. [Plat.] Menex. p. 249. Lesbonax p. 655, 23 Bekk. s. Böckh Staatsh. I 342.

<sup>2)</sup> Athen. VI p. 237 f.

ό τῶν παρασίτων ὡς τετίμηται βίος·
γέρα γὰρ αὐτοῖς ταὐτὰ τοῖς τωλύμπια
νιχῶσι δίδοται, χρηστότητος οἕνεχα,
σίτησις. οὖ γὰρ μὴ τίθενται συμβολαί,
πρυτανεῖα ταῦτα πάντα προσαγορεύεται (προσαγορευτέον oder
— τέα Meineke).

ungesundem Vielregieren und verfiel unter der Missverwaltung gewissenloser Demagogen, besonders durch das Theorikenunwesen, immer mehr in genusssüchtige Erschlaffung. In demselben Maße wurden auch die Anforderungen des Staates an den einzelnen Bürger herabgestimmt. Wenn früher die freie Leistung des Bürgers seiner Pflicht meist um einen Schritt voraus war, so mussten jetzt Belohnungen wie Strafen aufgeboten werden, um nur die einfache Pflichterfüllung zu erzwingen. Bei der Trierarchie, noch immer der vornehmsten obligatorischen Leistung der einzelnen Staatsangehörigen, halfen goldene Kränze und Disciplinarstrafen nur zu oft dem Mangel an gutem Willen nach. Es kommt der Fall vor, dass ein Trierarch, der sich lobenswerth geführt hat, gleich den fremden Gesandten durch Volksbeschluss in das Prytaneion geladen wird 1).

Die Häufung aller möglichen Ehren wurde namentlich als Preis für glückliche Waffenthaten zur Modesache: neben der Statue — einer Auszeichnung, die nach den Tyrannentödtern zum ersten Male Konon gewährt ward —, dem Steuererlass, Proedrie, Kränzen und feierlichen Proclamationen hat dabei die Speisung im Prytaneion selten gefehlt: selbst recht mittelmäßige Feldherrn erhielten sie, wie Diphilos auf Demosthenes Antrag²). Bald warben auch Staatsmänner und Redner um gleiche Auszeichnungen, und gerade die Schlechtesten, scheint es, mit bestem Erfolg. Der feile Demades sah sein ehernes Standbild auf dem Markt errichtet und saß neben Abkommen des Harmodios und Aristogeiton im Prytaneion³), während den edleren Vorkämpfern der Freiheit und Macht Athens Lykurgos, Demosthenes, Demochares erst lange nach ihrem Tode Standbilder gesetzt und dem jedesmal Aeltesten ihrer Nachkommen die Speisung zuerkannt wurde⁴).

<sup>1)</sup> Apollodor g. Polycl. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dinarch g. Dem. 42. vgl. Dem. 20, 107. Aesch. 3, 196. Meier p. CVI sq.

<sup>3)</sup> Dinarch g. Dem. 101.

<sup>4)</sup> Während die Formel in dem Dekret des Stratokles für Lykurgos (Ol. 118, 2) lautet: δοῦναι δὲ σίτησιν ἐν πρυτανείφ τῶν ἐγγόνων ἀεὶ τῶν Δυχούργου τῷ πρεσβυτάτφ εἰς ἄπαντα τὸν χρόνον, geben die Anträge für Demosthenes und Demochares (Ol. 125, 2. 127, 2) dasselbe in der Form einer fingirten Uebertragung der Ehre auf den gefeierten Todten selbst: Δημοχάρης.. αἰτεῖ Δημοσθένει — δωρεὰν εἰχόνα χαλχῆν ἐν ἀγορᾳ καὶ σίτησιν ἐν πρυτανείψ καὶ προεδρίαν αὐτῷ καὶ ἐγγόνων (ἐκγόνων ist wohl an allea drei Stellen zu lesen) ἀεὶ τῷ πρεσβυτάτφ. Wahrscheinlich waren an der Tafel des Prytaneion wie bei der Proedrie die Plätze bestimmt und mit dem Namen des Geehrten bezeichnet, dessen Nachkommen den Genuss der Ehren erhielten. So trägt unter den Ehrensesseln des Dionysostheaters einer die Aufschrift des Wohlthäters Diogenes.

Die bitteren Fragen des Aeschines (3, 178), wiewohl in diesem Munde nur Ausdruck der Missgunst gegen den großen Rivalen, enthalten freilich eine ernste Wahrheit: "Wann stand die Stadt in größerem Ansehen, zur Zeit der Vorfahren oder jetzt? Und waren damals oder jetzt die Bürger besser? Und die Geschenke und Kränze und Heroldsrufe und Speisungen im Prytaneion, waren sie damals häufiger oder jetzt? Damals waren die Ehren spärlich und der Name der Tüchtigkeit geehrt: jetzt ist das Ding abgedroschen und ihr gebt die Kränze aus Gewohnheit, nicht mit bewusstem Vorzug."

Das Psephisma eines gewissen Kephisophon hatte (nach dem Aristophanes-Scholiasten) die Beschränkung der Speisungen zum Inhalt¹): leider fehlen alle näheren Angaben, auch über die Zeit des Beschlusses, der vielleicht wie der ähnliche Versuch des Leptines erst der demosthenischen Zeit angehört. Aber auch Kephisophons Dekret ist ohne nachhaltigen Erfolg geblieben und hat den Missbrauch und schnellen Verfall der Einrichtung nicht abwenden können. Aus der späteren Zeit sind in Ehrendekreten eine Reihe von Namen meist dunkler Ehrenmänner erhalten, denen wegen geringfügiger Gunsterweisungen die lebenslängliche, ja erbliche Speisung im Prytaneion verliehen wird. Auch Angehörige fremder Staaten finden sich darunter, bei welchen mit dem Ehrengeschenk naturgemäß zugleich die Ertheilung des attischen Bürgerrechts verbunden ist. Der erste überlieferte Fall dieser Art ist die Auszeichnung des Hippokrates (gest. um 360) und seiner Nachkommen<sup>2</sup>); ausführliche Anordnungen enthalten die Ehrenbeschlüsse aus makedonischer Zeit<sup>8</sup>).

Ein löblicher Zug der Athener blieb trotz aller Missgriffe die Freigebigkeit gegen die Kinder und Enkel ihrer Wohlthäter. Der Verfasser des Briefs über die Kinder Lykurgs (p. 1479 R.) hebt rühmend hervor, wie vieler Bürger Verdienste der Staat an ihren Nachkommen vergolten habe: namentlich erwähnt er Aristeides, Thrasybulos und Archinos. Noch in der Verfallzeit ehrte die Stadt sich selbst, indem sie die Gründer, die Wiederhersteller und die letzten Vertreter der alten Demokratie in ihren Abkömmlingen feierte. Freilich ging

<sup>1)</sup> Schol. Ven. Ran. 944 έτερος δέ έστι Κηφισοφών ὁ καὶ τὸ ψήφισμα εἰσενεγκών ὑπὲρ τοῦ εἰρχθῆναι τῆς ἐν πρυτανείω σιτήσεως. Keil Schedae epigr. p. 3 bringt dasselbe irrig in Gegensatz zu der oben behandelten Urkunde.

<sup>2)</sup> S. Soranos vit. Hippocr. (Westerm. Biogr. p. 451).

<sup>3)</sup> Vgl. das Dekret für Herodoros (Ol. 121) bei Rangabé n. 443, wo zu lesen: (καὶ ἐκγό)νων ἀεὶ τῷ πρεσβυ(τάτῳ). Das. n. 565. 566. ἀρχ. Ἐψ. 4108.

man dabei wieder häufig zu weit, auch mag nicht immer die reine Absicht der Dankbarkeit solche Beschlüsse veranlasst haben. Der in der Rede gegen Theókrines (aus Ol. 109) berührte Fall des Charidemos (§ 30 sq.) zeigt wenigstens, was möglich war. Des Sprechers Epichares Vater hatte für einen Knaben Charidemos, Sohn des Ischomachos, die Speisung im Prytaneion beantragt. Auf welchen Anspruch hin, ist nicht gesagt: wahrscheinlich jedoch, dass Ischomachos, von dessen Verdiensten wir nichts erfahren, ein Enkel jenes Ischomachos war, der den Ehrennamen καλὸς κάγαθός führte und als Muster eines reisigen und reichen, wackeren und gemeinnützigen Bürgers in Xenophons Oekonomikos die Rolle übernimmt, Sokrates über die praktische Wirthschaftskunst zu belehren<sup>1</sup>). Für das Ansehen seines Namens bürgt auch die Familienverbindung mit den hochadligen Häusern des Kallias und Epilykos, von deren Geschichte der gleichfalls verwandte Andokides nicht sehr erbauliche Einzelnheiten zu berichten weiß (1,117ff.). Die verschwenderischen Erben verschleuderten das von Ischomachos hinterlassene — übrigens nach Lysias Angabe (19,46) schon bei dem Tod desselben beträchtlich verringerte — Vermögen<sup>2</sup>). — Jener Antrag nun, dem Sohne des jüngern Ischomachos die öffentliche Speisung zu gewähren, war, wie man annehmen darf, durch die Verdienste des braven Urgroßsvaters um den Staat motivirt. Allein derselbe war nur ein im Einverständniss mit dem zweiten Gatten von Charidemos' Mutter angelegter Kniff, um den Knaben, welcher inzwischen von seinem mütterlichen Oheim Aeschylos adoptirt worden war, seinem ursprünglichen Familienverband zurückzugeben und so um das hinterlassene Vermögen seines Adoptivvaters zu bringen<sup>3</sup>). Der Antrag fiel auf die Anklage des Theokrines hin und zog dem Antragsteller eine Busse von 10 Talenten zu.

<sup>1)</sup> S. nam. Oec. 11, 8 sqq. 20. 7, 3. Columella XI 1, 5. Als geizig wird er Muxóvios genannt von Cratinos b. Ath. I 8a (vgl. Xen. Oec. 11, 21). Danach erscheint Boeckhs hartes Urtheil unverdient (Sth. I 627).

²) Araros b. Athen. VI 237 a, wodurch Herakleides Pontikos das. XII 537 c richtigere Beziehung erhält. Aus der Erwähnung der 1200 reichsten Bürger in der Rede des Isaeos  $\pi \rho \delta \varsigma$  ' $I\sigma \chi \delta \mu \alpha \chi \sigma \nu$  (wahrscheinlich eben den von Araros verspotteten jüngeren I.) ' $\sigma \dot{\nu} \delta \epsilon l \varsigma$   $\Delta \nu \sigma \delta \eta \varsigma$   $\dot{\epsilon} \sigma \tau \iota$   $\tau \ddot{\omega} \nu$   $\chi \iota \lambda \iota \dot{\omega} \nu$   $\chi \alpha \iota$   $\delta \iota \alpha \chi \sigma \sigma \iota \omega \nu$ ' (fr. 74 Sauppe) ist natürlich Nichts für die Verhältnisse desselben zu entnehmen.

<sup>3)</sup> Eine Consequenz, welche anzuerkennen sich der Sprecher vergebens sträubt § 31.

Die hellenistische Zeit brachte für Athen eine Nachblüthe; freilich nur eine künstlich im Treibhaus gehegte. Die Freigebigkeit fürstlicher Gönner und reicher Bürger erweiterte und verschönerte die Stadt, ohne das städtische Leben mit bedeutenderem Inhalt zu erfüllen. Neue prächtige Marktanlagen schlossen sich an die älteren des Kerameikos an und schoben den Mittelpunkt des städtischen Verkehrs weiter ostwärts: ein neues Prytaneion ward hier, unterhalb des Nordabhanges der Burg, gegründet, dasselbe welches Pausanias (I 18) beschreibt. Noch einmal wechselte also der Staatsherd in Athen seinen Platz: allein der Wechsel knüpfte sich nicht mehr an eingreifende politische Neugestaltungen. Der gesteigerte Marktverkehr in den umgebauten Stadttheilen begünstigte die Anlage eines neuen Rathhauses, das im Gegensatz zu der schmucklosen Tholos ein Luxusbau war, wie er dem Verlangen nach einer würdigen Repräsentation des neuen Athen entsprach 1).

Hier versammelten sich nunmehr die Prytanen<sup>2</sup>): hier, auf dem gemeinsamen Herde des Volks im Prytaneion, wo das Bild der Hestia stand, brachten die Epheben, deren kunstvoll organisirtes zwerghaftes Gemeinwesen bald alles öffentliche Interesse der Stadt in Anspruch nahm, alljährlich ihre Antrittsopfer (εἰσιτήρια) mit ihrem Kosmeten, dem Priester des Volks und den Exegeten.

Der alte Herd der Tholos ward mit der Verlegung des Amtshauses der Prytanen nicht aufgehoben: er blieb ihr Opferherd. Von den Opfern der Prytanen, die auch Pausanias<sup>8</sup>) in der Tholos er-

<sup>1)</sup> E. Curtius A. St. II 62. 65, der aber das neue Prytaneion erst der römischen Epoche zuweist. Ich zweiße nicht, dass die in den Ephebenbeschlüssen oft genannte κοινή ἐστία τοῦ δήμου ἐν τῷ πρυτανεί $\varphi$  sich nur von dem neuen Prytaneion verstehen lässt, da das alte seine Bedeutung für den öffentlichen Cult längst eingebüßst hatte. Die meist auf oder nahe der Stätte der Agora gefundenen Rathsbeschlüsse zu Ehren der Prytanen mit Angabe der Außstellung ἐν τῷ πρυτανιχῷ (Köhler im Hermes 5, 340, der freilich ein neues Prytaneion nicht anerkennt) reichen schon in makedonische Zeit hinauf.

<sup>2)</sup> Schol. Thuc. II 15 πρυτανεῖόν ἐστιν οἰχος μέγας, ἔνθα αἱ σιτήσεις ἐδίσοντο τοῖς πολιτευομένοις. ἐχαλεῖτο δὲ οὕτως, ἐπειδἡ ἐχεῖ ἐχάθηντο οἱ πρυτάνεις οἱ τῶν ὅλων πραγμάτων διοιχηταί χτλ. Ueber den Statuenschmuck, die Reste der solonischen Gesetztafeln u. a. im neuen Prytaneion s. Curtius a. a. O.

<sup>3)</sup> Ι 5 θόλος έστι χαλουμένη, χαι θύουσι τε ένταῦθα οἱ πρυτάνεις, χαι τινα και ἀργύρου πεποιημένα ἐστιν ἀγάλματα οὐ μεγάλα. Die gemeinsamen Mahlzeiten in der Tholos (Dem. de FL. § 249. 314. vgl. 190) kennt Pausanias nicht mehr.

wähnt, ist uns inschriftlich vielfache Kunde erhalten<sup>1</sup>): wiederholt werden den Prytanen einzelner Phylen Kränze votirt, weil sie die heilige Handlung, für Gesundheit und Heil des Rathes und Volkes und der Kinder und Frauen und Freunde und Bundesgenossen" glänzend besorgt und die Götterbilder des Volkes ( $\tau \alpha \dot{\alpha} \dot{\alpha} \gamma \dot{\alpha} \lambda \mu \alpha \tau \alpha \tau \sigma \tilde{\nu} \delta \dot{\gamma} \mu \sigma \nu$ ) aufgestellt haben: die letzteren nach Köhlers ansprechender Vermuthung vielleicht identisch mit den kleinen Silberfiguren, welche Pausanias in der Tholos sah. So ist auch der in den Aeisitenlisten genannte  $\dot{\epsilon} \pi \dot{\iota} \Sigma \iota \iota \dot{\alpha} \delta \sigma \varsigma$  ein lediglich priesterliches Amt: derselbe heißt, wie erwähnt, wechselnd auch  $\dot{\iota} \epsilon \rho \epsilon \dot{\nu} \varsigma \Omega \omega \sigma \rho \dot{\sigma} \rho \omega \nu^2$ ).

Die Staatstafel der Prytanen dagegen ward nunmehr mit derjenigen der Ehrengäste verschmolzen: fortan gab es nur einen Tisch im neuen Prytaneion. Das Prytaneion der Altstadt versiel: nur eine schwache Erinnerung seiner alten Bedeutung für das ephetische Sühngericht erhielt sich. — Die mehrerwähnten zum Theil am Ort ihrer ursprünglichen Aufstellung gefundenen Listen aus dem zweiten Jahrhundert unserer Zeitrechnung verzeichnen neben den Prytanen die å είσιτοι (ἀΐσιτοι, ἀΐσειτοι)<sup>8</sup>): — ein nur zur Unterscheidung von den monatlich sich ablösenden Prytanen gewählter Gesammtbegriff, der neben lebenslänglichen Würden auch jährlich wechselnde begreift.

<sup>1)</sup> S. jetzt Köhler im Hermes 5, 331 ff. vgl. auch die Theseeninschriften im Philistor Il 132, 12. III, 152, 14. Andere Opfer der Prytanen bei Antiphon 6 '45; Theophrast. Char. 21; auch [Demosth.] prooem. 54 scheint im Munde eines Prytanen gedacht werden zu müssen. — Gelegentlich bemerke ich, dass in der auf die kleinen Panathenäen bezüglichen Inschrift bei Rangabé n. 814 (aus Ol. 110) v. 10 bei Aufzählung der Beamten, welchen die εεροποιοί ein Präcipuum vom Opfersleisch geben sollen, an der ersten Stelle zu lesen sein wird: καὶ νείμαντ(ας τοῖς πρυτάν) εσιν πέντε μερίδας, καὶ τοῖς ἐννέα ἄρ(χουσιν τρεῖς (?) κ)αὶ ταμίαις τῆς θεοῦ μίαν: der Herausgeber, dem Mommsen Heortol. S. 173 und Böhnecke Dem. Lyk. Hyp. S. 311 n. 5 folgen, ergänzte (τοῖς τε μάν-τ)εσιν.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Ganz ohne Zusammenhang mit diesem Beamten ist der aus früherer Zeit erwähnte  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\tau\tilde{\eta}$   $\Sigma \varkappa i \acute{a}\delta\iota$   $\varkappa a \vartheta \varepsilon \sigma \tau \alpha \mu \acute{e}\nu o \varsigma$   $\delta \eta \mu \acute{o}\sigma \iota o \varsigma$  (C. I. Gr. n. 123): ein subalterner Hausmeister. Dass dies Amt einging, seit die Tholos ihre Bedeutung für die städtische Verwaltung eingebüßt hatte, ist möglich, aber unerweislich. Den  $\lambda \varepsilon \iota \tau o \nu \varrho \gamma \acute{o} \varsigma$  aber als Nachfolger dieses  $\delta \eta \mu \acute{o}\sigma \iota o \varsigma$  aufzufassen (Köhler a. a. O. 339), haben wir keine Veranlassung.

<sup>3)</sup> C. I. Gr. n. 184 sqq. Seitdem hat sich die Zahl dieser Listen noch vermehrt. Vgl. Ross Demen S. 39. Δρχ. Έφ. n. 1623 sq. 1941 u.a. — Die früheste Erwähnung der ἀΐσιτοι findet sich C. I. Gr. n. 115 (zwischen Ol. 126, 1 und 128, 1), wo sie dem ταμίας der Prytanen einen Kranz weihen.

Es sind die an der Seite der Prytanen fungirenden Staatsbeamten, nämlich der Herold und der Schreiber des Raths und Volkes, der Prytanienschreiber (ὁ περὶ τὸ βῆμα), der Urkundenschreiber (ἀναγραφεύς) und Unterschreiber, ferner der Priester der Skias und der bei den Opfern verwandte Flötenbläser (ἱεραύλης): den Vorrang vor Allen behaupten die Priester der Mysteriengottheiten 1). Nicht aufgeführt aber sind diejenigen Ehrengäste, welche nicht von Amtswegen, sondern zufolge eines der oben erörterten Ansprüche oder durch besonderen Volksbeschluss lebenslängliche Speisung erhielten: auf diese findet auch der Name αείσιτοι keine Anwendung<sup>2</sup>). Ihre Zahl wird auch damals noch groß genug gewesen sein: noch immer gaben Wohlthäter im Stil des Diogenes oder Herodes Atticus der Stadt Gelegenheit, ihnen und ihren Nachkommen durch Ehrenverleihungen zu lohnen. Wir finden wohl, dass der Kosmet der Epheben nach wohlgeführtem Amtsjahr mit der Speisung auf Lebenszeit geehrt wird 3): und alte abgelebte Athleten bekamen hier ihr Gnadenbrot — wenn wir ein Gleichniss bei Plutarch und Aelian wörtlich fassen dürfen 4).

¹) S. 15. Dass die Mysterienpriester erst später hinzugekommen zu sein scheinen (Köhler a. a. O.), folgt nicht daraus, dass die Rathsdecrete der vorausliegenden Periode (S. 49 A. 1) unter den belobten Rathsbeamten jene Priester nicht aufführen. Nur ein Theil dieser Beamten fällt übrigens unter den Begriff der ἀείσιτοι: der ταμίας und Schreiber der Prytanen sowie der Priester des Eponymos sind Prytanen und eben deshalb nicht Aeisiten.

<sup>2)</sup> Pollux IX 40 . . . πρυτανεῖον καὶ ἐστία τῆς πόλεως, παρ' ἦ ἐσιτοῦντο οῦ τε κατὰ δημοσίαν πρεσβείαν ἥκοντες καὶ οἱ διὰ πρᾶξίν τινα σιτήσεως ἀξιωθέντες, καὶ εἴ τις ἐκ τιμῆς ἀείσιτος ἦν scheidet bestimmt die zweite und dritte Klasse: ohne Zweifel ganz dem Gebrauch der Zeit gemäß. In dem Fehlen der Ehrengäste auf jenen Beamtenlisten vermag ich daher nicht mit Köhler a. a. O. 340 ein Argument gegen die Annahme einer Verlegung des Prytanentisches zu erkennen.

<sup>3)</sup> Φιλίστωρ IV p. 332 v. 7 χοσμητεύων Ἐπίχτητος Εὐπυρίδης τειμηθεὶς ὑπὸ τοῦ δήμου ἐπὶ τῷ καλῶς αὐτόν τε βιοῦν καὶ προεστὸς (so) καὶ τῆς ἀναστροφῆς τῶν ἐφήβων κοσμιότητος εἰληφώς δὲ παρὰ τοῦ δήμου καὶ σείτησιν ἐν πρυτανείω διὰ βίου (aus Claudius Zeit).

<sup>4)</sup> Plut. de soll. animal. 13 p. 970 ἐκέλευσε δημοσία τρέφεσθαι (sc. τὸν ὄνον) καθάπερ ἀθλητῆ σίτησιν ὑπὸ γήρως ἀπειρηκότι ψηφισάμενος. Aelian. N. A. VI 49 ταῦτα οὖν μαθόντες ὁ δῆμος τῷ κήρυκι ἀνειπεῖν προσέταξαν — ἐᾶν (sc. τὸν ὄνον) σιτεῖσθαι τὸν κόρον, καὶ τὸν δῆμον ἐκτίνειν ἐν πρυτανείω τὸ ἀργύριον, τρόπον τινὰ ἀθλητῆ σιτήσεως δοθείσης ἤδη γέροντι.

So kehrte am Ausgang der attischen Geschichte diese Einrichtung wiederum zu ihrer ursprünglichen Form zurück. Beamte und Ehrengäste sammelten sich um einen Herd, wie vormals in der vorkleisthenischen Periode. Aber freilich, nur Namen blieben und erneuerten sich: das Wesen war längst entschwunden. Es war ein absterbender Staatskörper, den die neue Herdflamme nicht zu beleben noch zu erwärmen vermochte.

BERLIN.

R. SCHÖLL.

Zusatz zu S. 46. — Das arge Missverständniss in der Notiz des Biographen der zehn Redner (v. Lycurg. p. 843 c.) ἀνάκειται δ' αὐτοῦ χαλκῆ εἰκων ἐν Κεραμεικῷ κατὰ ψήφισμα ἐπ' Αναξικράτους ἄρχοντος, έφ' οδ έλαβε καὶ σίτησιν έν πρυτανείω αθτός τε δ Δυκούργος καὶ δ πρεσβύτατος αὐτοῦ  $\tau \tilde{\omega} \nu \epsilon \chi \gamma \acute{o} \nu \omega \nu \chi \alpha \tau \grave{a} \tau \grave{o} \alpha \mathring{v} \tau \grave{o} \psi \acute{\eta} \varphi \iota \sigma \mu \alpha - \text{für welches der Text der}$ angeschlossenen Urkunde auch nicht den Schein eines Anhalts bot darf bei diesem Autor nicht befremden. Denselben Irrthum aber setzen die unmittelbar folgenden Worte fort: ἀποθανόντος τε Δυκούργου δ πρεσβύτατος τῶν παίδων Δυκόφρων ἢμφισβήτησε  $\tau \tilde{\eta} \varsigma \delta \omega \varrho \epsilon \tilde{\alpha} \varsigma$ : wie jene Angabe auf falscher Auffassung des Dekrets, so beruht diese lediglich auf einem verkehrten Schluss aus dem Antrage Lykophrons, welchem das Dekret als Beweisstück angefügt ist (p. 851 sq.). Ich verstehe daher nicht, wie C. Curtius (Philol. 24, 91 f.) auf diese Worte die Vermuthung gründen mag, dass "vielleicht dem Lykurg und dessen ältesten Nachkommen schon bei seinen Lebzeiten jene Ehre zuerkannt ward, letzteren aber . . . . durch den Antrag des Stratokles aufs neue bestätigt ward". Wenn in ἀποθανόντος τε Αυκούργου — ημφισβήτησε της δωρεᾶς wirklich läge, dass "sogleich nach dem Tode des Lykurg seinem Sohn Lykophron jene Ehre bestritten ward", so wäre die Wiederholung der αμφισβήτησις in Folge "jenes späteren Beschlusses" — d. h. des Decrets von Stratokles, welches ja eben dem Lykophron die Ehre ausdrücklich bestätigt haben sollte — erst recht unbegreiflich. Wir bedürfen dieser künstlichen Stütze für eine Nachricht, deren Ursprung in der missverstandenen Quelle so klar zu Tage liegt, so wenig als des heroischeren Mittels von G. Burckhardt (Caecilii rhet. fragm. p. 32), der den ganzen Satz einfach aus dem Text wirft.

Damit fällt denn auch die eben daher geschöpfte Voraussetzung des Biographen, welche Curtius a. a. O. gegen Nissen, O. Müller und A. Schäfer (Philol. 9, 165, der freilich durch Streichung von ὁ πρεσβύτατος τῶν παίδων dem Gewährsmann zu viel Ehre erweist) zu halten sucht: dass Lykophron der älteste Sohn Lykurgs gewesen sei. Die von Meier (vit. Lyc. LXVI) geltend gemachte Regel, von mehreren Söhnen den Aeltesten nach dem Großsvater, den Jüngsten nach dem Vater zu nennen, hat in der attischen Praxis vielfache Ausnahmen erlitten. Uebrigens führte Habron den Namen seines Großvaters von Mutterseite, ebenso wie später der Sohn von Lykophrons Tochter Kallisto den des Großsvaters Lykophron (p. 843 a). Die Reihenfolge Habron Lykurgos Lykophron ist durch die zweimalige Aufführung in der genauen Geschlechtstafel (843 a und e) gesichert: und dass Habron der Aelteste war, beweist nicht allein die politische Rolle, welche er noch neben dem Vater als dessen Gehilfe und natürlicher Erbe seiner Tendenzen gespielt hat, sondern vor Allem die Vertretung des Geschlechts in dem Priesteramt für Poseidon-Erechtheus, welches Habron erhielt, aber seinem Bruder Lykophron abtrat: ein Akt, der in der symbolischen Uebergabe des Dreizacks an Lykophron auf einem Votivbild der Eteobutaden im Erechtheion dargestellt war (843e). Denn im Geschlechtscult erbt nach gemeinhellenischem Brauch die Priesterwürde vom Vater auf den ältesten Sohn fort (vgl. z. B. C. I. Gr. II 2448, 26 sq., Ross Inscr. gr. ined. III n. 311, 10. 24), und die Verherrlichung jenes Actes wird begreiflich, wenn die Cession zu Gunsten des Jüngeren geschah, nicht umgekehrt.

Habron und Lykurgos starben beide kinderlos (843 a): so erhielt denn der Jüngste der Brüder das Anrecht auf die durch Stratokles Dekret verliehene Ehre. Darauf bezieht sich das schriftliche Gesuch Lykophrons (ἀπεγράψατο αὐτῷ εἶναι σίτησιν ἐν πρυτανείψ, was der Biograph unbestimmter mit ἡμφισβήτησε τῆς δωρεᾶς wiedergiebt), mit welchem uns zugleich das in der Form einer motivirenden Anlage beigeschlossene Ehrendekret erhalten worden ist ¹). Dass bei jedem derartigen Wechsel der Nachfolgende nicht einfach in die Stelle des Vorgängers einrücken durfte, sondern der An-

<sup>1)</sup> Die neuerdings gefundenen Bruchstücke einer für einen Privatzweck gefertigten Copie des Dekrets in Stein hat C. Curtius a. a. O. ausführlich erörtert.

spruch erneut und durch Raths- und Volksbeschluss das Anrecht des Nächstfolgenden sestgestellt werden musste, möchte ich indess nach diesem einen besondern Fall, wo der Genuss der Speisung der Reihe nach allen drei Söhnen des Geehrten von Rechtswegen zugekommen sein wird, nicht ohne Weiteres als bindende Regel hinstellen.

R. S.

## ZU GRIECHISCHEN PROSAIKERN.

1. Der fünfunddreissigste und sechsunddreissigste der Sokratischen Briefe sind ohne Adresse, und man hat sich bisher nicht die Mühe gegeben, Schreiber und Adressaten ausfindig zu machen. Aufschluss gibt in den Worten des fünfunddreißigsten Briefes πάνυ δὲ πολλοῦ ἐτιμησάμην ἂν ἀπὸ μηχανῆς θεωρεῖν πότερον ἐκεῖνο τὸ σχῆμα διατελεῖς ἔχων, ἢ γέγονας ἡμῖν σεμνός τε καὶ αὐθάδης, ὅτι διαλέγεται περὶ σοῦ τὰ παιδία ἐν ταῖς όδοῖς καὶ Πολύξενος εν τοῖς πορθασίοις (l. ΠΟΡΘΜΕΙΟΙΣ) καθήμενος καὶ οἱ ποιμένες ἐν τοῖς ὄρεσι. τουτὶ τὸ νεανικόν έστι καὶ ἀγαπητόν (Ι. ἀγητόν); οὐ δήπου, ἀλλὰ νῦν δείξεις "οίοι καὶ Δαναοίσιν μετέασιν άριστηες" (l. άριστηες μετέασιν aus Paris. 3054) άδικίας τ' άνέχοντες (l. εὐδικίας άνέχοντες, vgl. Hom. Od. τ, 111), δθεν δή γίνεται πάντα τὰ καλά. καὶ την ακαδημίαν (1. ακαδήμειαν) κοσμήσεις, ώστε κλέος αὐτῆ εἶναι "ὅσον τ' ἐπικίδναται ἡώς" die Erwähnung der 'Kinder' und der 'Akademie', die einem auf den Namen des Speusippus fingirten Briefe an den Dion angehören, von dem Plutarch ein Stück citirt Mor. S. 70 A έγραφε δε καὶ Σπεύσιππος αὐτῷ μὴ μέγα φρονείν εί πολύς αύτοῦ λόγος έστὶν έν παιδαρίοις καὶ γυναίοις, αλλ' δραν δπως δσιότητι καὶ δικαιοσύνη καὶ νόμοις άρίστοις ποσμήσας Σικελίαν εύκλεᾶ θήσει την ακαδημίαν (1. άκαδήμειαν). Vor Brief 35 ist also Σπεύσιππος Δίωνι und vor 36 Δίων Σπευσίππφ ausgefallen. Ich füge noch hinzu, dass die Brief 36 zwischen Polyxenus und den Hirten erwähnten γραΐδια mit den yvvaioig bei Plutarch stimmen und dass sich die Worte desselben Briefes συνήδομαι δὲ τοῖς Αθηναίοις εἰ μὴ ἀνάγκη αὐτοῖς τὸ άμάξιον θεωρείν, εφ' φ σύ εκπορεύη (vielleicht εφ' ού σύ ποφεύη) entschieden auf Speusippus beziehen, vgl. Diog. L. IV 1, 8

- φασὶ δὲ ἐφ' ἁμαξίου αὐτὸν φερόμενον εἰς τὴν Ακαδήμειαν συναντῆσαι Διογένει καί 'χαῖρε' εἰπεῖν, τὸν δὲ φάναι 'ἀλλὰ μὴ σύ γε, ὅστις ὑπομένεις ζῆν τοιοῦτος ὤν.'
- 2. Der neunte Brief des Anachars is schließt in den Ausgaben mit dem unvollständigen Satze ἀπὸ τούτων μιγνυμένων τε καὶ διακρινομένων τὰ πάντα ἔφυ κακὰ τοῖς πᾶσι θνητοῖς, ἄροτοι, σπόραι, μεταλλεῖαι, πόλεμοι καρπούς τε γὰρ ἐπεισενεγκόντες πολλαπλασίους ἀποφέρονται μικρά, τέχνας τε ποικίλλοντες όλιγόβιον ηὕρηνται τροφήν, ἵνα τε γῆς. Der Rest des Briefes findet sich in dem Laurentianus Plut. LVII 51 (L) und Parisinus 3011 (P). Ich lasse ihn im nachstehenden folgen, und füge die Varianten der beiden Handschriften an den Stellen bei, an welchen ich von jenen abgewichen bin.
- . . τέχνας τε ποικίλλοντες δλιγόβιον ηθοηνται τροφήν, γῆς τε χρώματα διάφορα (διαφόρως Ρ, διαφόρους L) μαστεύοντες θαῦμα πεποίηνται, τόν τε πρῶτον εύρόντα τὸ δλίγον τοῦτο μακαριστότατον άγουσι. καὶ οὐκ ἴσασι παίδων τρόπον ξαυτούς έξαπατωντες πόνφ (νόμφ PL) γάρ τὸ μηδέν έκτιμήσαντες έπειτα τὸν πόνον αὐτὸν θαυμάζουσιν. τοῦτό σοι πλείστων ανθρώπων ήκουσα φυήναι το κακόν. από τοῦδε τάλλα· οὐ γὰρ ὁ μέγας πλοῦτος οὐδὲ οἱ ἀγροὶ τὴν σοφίαν ἐπρίαντο. τὸ σῶμα γὰς οις ἂν πλείστων ἀλλοτςίων ὑποπλησθῆ, καὶ νοσημάτων ύποπίμπλασθαί φασι, καὶ τὴν ταχίστην ἀποχέτευσιν (ἐποχέτευσιν L, ὑποχέτευσιν P) ποιεῖσθαι κελεύουσιν οίς επαινείν έρως εστίν. άλλα σωμάτων μεν ιατρούς έχετε αμέτρους δι' ήδονας αμέτρους, ψυχης δε ούκ έχετε, σοφον δε οὐδὲν ἦν συμβαλεῖν. ὅτε σοι τὸ πολύ χρυσίον ἐρρύη, τότε συνερρύηκεν άμα τῷ χρυσίω καὶ ἡ δόξα τυῦ χρυσίου καὶ ὁ φθόνος καὶ ή τῶν βουλομένων ἀπενέγκασθαι παρὰ σοῦ τὸ χρυσίον έπιθυμία. εἰ μεν οὖν ἀπεκάθηρας (ἀπεκάθαρας LP) σαυτὸν τοῦ νοσήματος, ύγιης ἂν ήσθα, έλευθέρως λέγων καὶ ἄρχων τοῦτο γάρ ἐστι τὸ ὑγιαίνειν βασιλέως, δ κεκτημένος ἔνδον οὐ θαυμαστόν (θαυμαστην LP) εί καὶ τὰ ἄλλα (καλὰ LP) ἐκέκτησο : ἀκρατη δέ σε λαβοῦσα ἐπήμηνε (ἐπήνεσεν LP) δοῦλον άντ' έλευθέρου ποιήσασα ή νόσος. άλλά θυμόν άγαθόν έχε, πυρός εν ύλη γενομένου λαβών είκόνα, δ σποδιάν τίθησι τά κεκαυμένα, νέμεται δὲ τὰ ἄκαυστα (τῆς ἀκαύστου LP). καὶ τὰ σὰ πάλαι κακὰ εἰς τοὺς σὲ καὶ τὰ σὰ ἔχοντας μετψκισται. έκείνοις (κείνοις LP) προσδόκα τὰς ἀνίας δευτέροις ήξειν.

άπουσον δε εμης όψεως ιστορίαν. μέγα φεῦμα διεξέρχεται την Σκυθών χώραν, τοῦτο δ δη Ίστρον δνομάζουσιν. Εν τούτω φορτηγοί ναῦν Ερματι περιβαλόντες ἐπειδή οὐδὲν προσαρχέσαι (προσαρκέσειν LP) εδύναντο, απήεσαν δλοφυρόμενοι. λησταί οὖν τὸ ἐκείνων κακὸν κατανοήσαντες κεν $\tilde{\eta}$  προσπλέοντες τ $\tilde{\eta}$  (fehlt in LP) νηί, κατ' αφειδώς έπετίθεντο (ένετίθεντο LP) τῷ φόρτω, καὶ τὰ ἀγώγιμα τῆς (τῷ φορτίψ ἄνω ἅμα καὶ τὰ φορτία τῆς P, των φορτίων άμα καὶ τὰ φορτία της L) νεως μετέφερον, καὶ τὸ πάθος έλαθον μετενεγκόντες. η μεν γαρ άτε κενωθείσα άνεκουφίσθη καὶ πλόιμος ήν, ή δὲ τὸν ἐκείνης φόριον ὑποδῦσα, ταχέως είς βυθον ή ει χρεμάτων αλλοτρίων άρπαγή (άρπαγή Ι, άρπαγήν Ρ). τοῦτο δύναται φέρειν τὸν ἔχοντα αἰεί. Σκύθαι δὲ πάντων ἐκτὸς ἔστησαν τούτων. γῆν ἔχομεν πᾶσαν πάντες. ὅσα δίδωσιν ἑκοῦσα λαμβάνομεν, ὅσα κούπτει χαίρειν έωμεν. βοσκήματα από θηρίων σώζοντες γάλα καὶ τυρὸν αντιλαμβάνομεν. ὅπλα ἔχομεν οὐκ ἐπ' ἄλλους, ἀλλ' ὑπὲρ ἑαυτων εάν δέη. εδέησε δε οὐδέπω οί αὐτοὶ γάρ άγωνισταὶ καὶ άθλα τοῖς ἐπελευσομένοις προκείμεθα. τοῦτο δὲ οὐδὲ πολλοὶ τὸ άθλον ἀσπάζονται. τὰ αὐτὰ καὶ Σόλων ἀνὴρ 'Αθηναῖος συνεβούλευσε σοι, σκοπείν κελεύων την τελευτήν, οὐ τὸ νῦν αποβάν (ἀποβὰν λέγων LP), ἀλλ' ἐξ οὖ καλῶς τελευτήσεις, τοῦτο προτιμάν λέγων (ἔλεγεν LP). ἔλεγε δὲ οὐ τὴν ἄντικους ου γάο ην Σκύθης. συ δ', εί σοι φίλον, την έμην συμβουλήν καὶ παρά Κῦρον φέρε καὶ παρά πάντας τυράννους. μαλλον γαρ ακμάζει (ακμάσει LP) τοῖς εν αρχή των απολωλότων.

- 3. The mistocles Epp. VI εἰ μὲν οὖν (γένοιτο γὰρ ἄν, κά-γω καὶ νῦν ἔτι, καίπερ οὕτως ὑπὸ σοῦ παρ' ἐλπίδα ἐκπίπτων, ὅμως οὕπω ταχέως οὕτως ἀφίσταμαι χρηστόν τε καὶ δίκαιον περὶ σοῦ ὑπολαμβάνειν) περὶ τοῦ πιστοῦ ἄπιστος ἦσθα, καὶ περὶ δικαίου ἄδικος οὐκ εἰς τὸ σαυτοῦ κέρδος θρασυνόμενος, αὐτὸς τε ἀν εἴης οὐ κακὸς κάμὲ ἀποφήνειας οὐ μωρόν. So Westermann für das handschriftliche ὑπὸ τοῦ παρ' ἐλπίδας ηλιπτιων. Zu schreiben war ὑπὸ τοῦ παρ' ἐλπίδας ἰλιγγιῶν.
- 4. The mistocles XIV wird Pausanias gewarnt, ferner Verrath zu spinnen, da seine Helfershelfer unzuverlässig seien: ἀλλά σοι τὰ πρὸς βασιλέα ἢ πολυπνίων ἐστὶν ἢ Γογγύλος ὁ κάκιστος Έρετριέων. In ἢ πολυπνίων steckt ὁ τολυπεύων. ἤ nach ἐστίν ist zu streichen.

- 5. Theophrast Char. 10 vom μικολόγος: δεινὸς δὲ καὶ όψωνῶν μηδὲν πριάμενος εἰσελθεῖν καὶ ἀπαγορεῦσαι μήτε άλας χρωννύειν μήτε ἐλλύχνιον μήτε κύμινον μήτε ὀρίγανον μήτε οὐλὰς μήτε στέμματα μήτε θυηλήματα, ἀλλὰ λέγειν ὅτι τὰ μικρὰ ταῦτα πολλά ἐστι τοῦ ἐνιαυτοῦ. Den geforderten Sinn, commodare alicui, hat Casaubonus erkannt, nur trifft seine Aenderung schwerlich den ursprünglichen Wortlaut. Zu schreiben ist vielmehr μήτε άλας κιχράναι μήτε ἐλλύχνιον. Vgl. 30 καὶ παρὰ τῶν γνωρίμων τοιαῦτα κίχρασθαι ὰ μήτ' ὰν ἀπαιτήσαι τις μήτ' ἄν ἀποδιδόντων ταχέως κομίσαιτο.
- 6. Plutarch Mor. S.  $303\,\mathrm{D}$  'ànò tivos Πάναιμα τόπος ἐν τῆ Σάμψ νήσψ καλεῖται;' ἢ ὅτι φεύγουσαι Διόνυσον αἱ Δμαζόνες ἐκ τῆς Ἐφεσίων χώρας εἰς Σάμον διέπεσαν. Die Stelle wird im Thesaurus unter διαπίπτω angeführt, und dazu bemerkt 'ubi notandus aoristus primus.' Mit Unrecht, denn es ist διεπέρα-σαν zu schreiben.
- 7. Plutarch Mor. S. 601 A διὸ καὶ Διογένης ὁ κύων πρὸς τὸν εἰπόντα "Σινωπεῖς σου φυγὴν ἐκ Πόντου κατέγνωσαν" "ἐγωὶ δέ" εἶπεν "ἐκείνων ἐν Πόντω μονήν

άκραις επὶ δηγμίσιν Εύξείνου Πόντου."

Dass  $H\acute{o}\nu\nu\sigma v$  nicht neben  $H\acute{o}\nu\nu\psi$  bestehen kann und dass mit  $E\vec{v}$ - $\xi\epsilon\dot{\nu}\sigma v$  Diogenes das Gegentheil von dem was er beabsichtigte gesagt haben würde, liegt auf der Hand. Zu lesen ist

ἄπραις ἐπὶ ὁηγμῖσιν ἀξένου πόρου. Vgl. Euripides Iph. T. 253.

- 8. Plutarch Mor. S. 709 Ε ἐπεὶ τούς γε μοχθηφούς, ὅσφ μᾶλλον ἐπιλαμβάνονται καὶ συμπλέκονται, καθάπεφ βάτους καὶ ἀναιφεῖν καὶ ὑπεφβατέον ἐστί. Statt καὶ ἀναιφεῖν vermuthet Wyttenbach καθαιφετέον. Madvig Advers. p. 654 bemerkt 'Latet alterum substantivum cum βάτους comiungendum. Fuitne: καὶ ἀνθέφικας ὑπεφβατέον ἐστί?' Also Brombeeren und Halme? Zu schreiben ist καθάπεφ βάτους καὶ ἀπαφίνας ὑπεφβατέον ἐστί. Vgl. S. 94 Ε καὶ γὰρ ἀπαφίνην καὶ βάτον ἐπιλαμβανομένην ὑπεφβάντες καὶ διωσάμενοι βαδίζομεν ἐπὶ τὴν ἐλάαν καὶ τὴν ἄμπελον. Auch S. 99 Ε (μὴ συφίζειν ἄμουσον ὄντα μηδ' ἀναγιγνώσκειν ἀγφάμματον μηδ' ὑππεύειν ἄνιππον) ist für συφίζειν Madvigs μινυφίζειν dem Sinn nicht entsprechend. 'Trällern' kann auch ein ἄμουσος. Plutarch schrieb λυφίζειν.
  - 9. In der Heidelberger Handschrift 356 fol. 58ª beginnt ein

scheinbares Ineditum, ein Brief des 'Kaisers Julian', mit folgenden Worten τί ταῦτα γλώττης ἀργοτέρας. Allein der Schreiber ist Libanius, und der Brief, freilich verstümmelt, längst bei Wolf unter N. 1588 gedruckt. Schon Heyler hat in seiner Ausgabe der Briefe Julians S. 179 aus einer Münchener Handschrift eine Ergänzung mitgetheilt, die ihrer Ausdehnung nach mit der Heidelberger Fassung völlig übereinstimmt. Indessen lässt sich aus letzterer in den einzelnen Worten noch erheblich nachbessern. Zunächst ἀλλὰ σοί statt σοῦ μέν, ferner κρείντους ἢ δεῖσθαι ἐπιρροῆς statt κρείσσους ναμάτων ἐπιρροῆς, dann ἀρδόμεδα (so die erste Hand) für ἀρδοίμεθα, ζητεῖς μέν statt ζητεῖς, und endlich πάντως ὅ τι ἀν γνῷς στέρξωμεν.

10. Die von Fehlern wimmelnde Ausgabe des I am blich us περὶ τῆς Νικομάχου ἀριθμητικῆς εἰσαγωγῆς von Tenullius hat durch die Mittheilung der Lesarten der Zeitzer Handschrift vielfache Besserung erfahren. Ich theile im Folgenden eine Vergleichung des von Cobet in den Variae Lectiones p. 167 besprochenen Laurentianus Plut. 86, 3 mit, aus welchem die Zeitzer Abschrift geflossen ist.

Titel: Ἰαμβλίχου χαλκιδέως της κοίλης συρίας περὶ της νικομάχου άριθμητικής είσαγωγής | p. 3, 2 τῶ πυθαγόρα | περὶ αὐτῶν τοὺς ἐμπ. | ἔτι τε ποικ. | τό, τε καθολικόν | p. 5 μετοχήν αὐτῶν ούτως | ἀπεριγράφως (εὐ?) | ἐπιστήμην οἷόν τε έπινοῆσαι (ohne είναι) | p. 6 καὶ  $\hat{\eta}$  τοῦ διηρημένου | ult. διατεταμένος | p. 7 έναντιο τήτων τε καὶ | ή τομή ή δὲ αὔξησις επὶ ωρισμένον | αμφοτέρων απείρων όντων | αρχαν γὰ $\varrho$  οὐδέ | p. 9B ἀπαιδευτ $\tilde{\eta}$  | D καλε $\tilde{\iota}$  τον ἀληθ. | p. 10, 3 γίνονται | δ τε κόσμος | p. 10 C συναναιζεῖ τε | συναναιφοῦντα | συν αν αιφούμενα | D δείκνυνται | p. 11 A τὸ ἐν τοῖς  $δροις | Β αλ. διηριθμ. | ε<math>\overline{\iota}$ πε πλ. | p.12, B μεγαλωνυμ. | p.13 Aούτω λόγω θη. πάλιν | Β άριθμὸς ἐνδότερω | διαιρηται | p. 14, A τὸν ἄρτιον ἐπ. | ἀπὸ τοῦ διδασκαλείου | μερισμοῖς ἔχ. | Β περισσὸς δὲ ὁ τῶ αὐτῶ ἀρτίου. εἰδοποιεῖται δὲ καθ' ἕκάτερον γένος ἰδίως τε καὶ συμβεβηπότως. ἄφτιος μὲν δυάδι ἰδίως, συμβεβηκότως δὲ καὶ μονάδι, ἐτέρχεται (so) γὰρ αὐτὸν μονὰς μὲν αἰεὶ δυαδικώς είτε αμιγώς είτε καὶ συνδια φόρως. είτε καὶ άκρατος είτε καὶ συνών τινὶ οὖν όμογενεῖ. περισσός δὲ ἐκ τοῦ ἐναντίου | (nach τὴν μὲν p. 14, C fehlt offenbar μονάδα, dies zeigt der Artikel, der im folgenden vor Iσιν fehlt) | p.

15 Α ἀντιπαρεκτείνηται | μείζ. αἰ εὶ | C ὑφισταμένοις | p. 16, Α λάβδωμα | ἐφ' ὅσον οὖν | 17 Α ἐφ' ὅσον οὖν | D συμβαίνη | ἀναλογία | 18, Β ἐφ' ὅσον οὖν | C οὖ τραν. μᾶλλον (Stellung) | 19, Α ἀναγκαίως | C παριστάνειν] so der Codex, wie der

Τext | D έγκρίνον | 20 Α μετὰ τῶν δυνα ὅντος | C πρόβασίν γε | ἀεὶ der Codex, nicht αἰεὶ | 21 Α πήχεος ἀπίσωσις | πήχεος | Β μὲν ἔμφασις | ὅτι-θεωρία hat der Cod. | συνάδει τὸ καὶ τῶ

wie d. Ausg. | 22 Α έννάκις γάρ θ τῶ ὅπαξ αα ὀκτάκι δὲ (sic) ὀκτω τὸ δὶς δύο | ξπτάκι | ξξάκι δὲ | τὸ τετράκι δ΄ | ἐννάκι ε | ἐννάκι 5 | εννάκι ζ | εννάκι όκτω | Α εξάκι ε τῶ τετράκι ε | 23, Β την αὐτην ἀναλογίαν | δικαίως | καὶ ἰσωθήσονται | 24, 2 τῶτρία καὶ ἰσωθήσονται | τοῦ πέμπτου ἀφελ. | πεμπτὸν ατὸ οὐδὲν so der Codex, mit einer Lücke | C ἐνοεῖτο | 25, 5 οὐδενά κι γὰς | ἐκείνω τὸν λ. | ἀπολείπει | προσεμφαν. | С άκροτ άτοις | D τοῦ μὲν πέντε | κατά τε μῆκος | γλαφυρωτάτω περ ὄντι | 27 Β ήμαρτημένως | C μέχρι τῆς φύσει ά. | τετευχέναι | 28, Α καὶ αὐταὶ | όμοειδ. | Β κατὰ ἀρτίαν | δικασθήσεται | εὐτάκτως oder ἀτάκτως | C ελάττονας πρός αὐτοὺς (ohne καὶ) τοὺς ἐλάττονας | καὶ αἱ τῶν διαφόρων | το. τρόπου σχ. | περισσογονία | 29 Α αἰεὶ γὰο | πάντες δὲ οί | ἄρτιος γενικώς | των ανάλογον έκθ. άδιαίρετον φύσει ohne  $τ\tilde{\eta} \mid C$   $αντιπαίουσιν αρτιαι \mid αρτιωνυμοῦσι wie es scheint; es$ kann aber allenfalls auch ἀρτιωνυμούντων heißen | 30, C τὸ πρότερον είδος τῆς τοῦ π. ] 31, 2 καὶ τὸ ἀπὸ τοῖς ὑπὸ γεωμετρικώς | άρτι άκις | τὸ μόνον ἢ ὑπὸ | C περὶ αὐτῶν λέγει | ὁ δὲ αὐτὸς | περισσοῦ ἀριθμοῦ μετρ. | λόγου χάριν | 32, C δοω πράμα | ύπ δ άρτίου περισσάπις | 33, Α τοῦ τέως | ἐκθέσθαι δεῖ πάντας | Β γνώμονες ἀπό τε | C γενήσονται | πρῶτον μεν ογδοάδι άλλήλων διαφέρ. | 34 Α προδηλότερον | C μέσον ἢ τὰ μέσα | ἀλλήλοις τῶν | 36, Β τὸ δὲ καὶ πρός | C

άπλάτης | ἄλλος δὲ οὐδεὶς | μονάδων γε ὢν σύστ. | ὅτ ἑαυτ sic | πλέονα μέτρον | ἢ πλέονα | ἐὰν εν ἔχη | 38, Α καθ ἑαυτ τὸ μέν | πρὸς δὲ ἄλλο πρ. | πρὸς τὰ πε | τὸ μέτρον αὐτὸ | 39, Β καταλ. γίνηται | πάντας ἡμᾶς | ἀντιπαρονομαζόμενα | λοιποὺς δηλονότι πρώτους Stellung | Β μήκιστον ἔκθε καὶ τῶ | πειρώμενος | 40, C αὐτοῦ πέμπτον τῶ τοῦ ἔμπροσθεν μεγέθει τὸν δὲ ἀπ' αὐτοῦ ἔκείνου πάλιν πέμ-

πτον τῷ ἑαυτοῦ | Ο ἀπὸ τοῦ τρίς | ἥπερ ἐστι | 41, 1 ἑτερότης έπεὶ παρὰ | κατὰ τὰ τῶν γνωμόνων | Β μετρεῖν αύτοῖς C Die Figur fehlt im Cod. | 42, Α άμάρτ. πάσχει | περισσοειδής Σνα δυν. | ult. τοιούτου | 43, C συντιθέντα | 44, B καὶ ὁ ιδ' | ούτε έλασσον ώς | ἀνὰ μέσον | C ἀπολήψει συνάδει | παραδείγματα | 45, A fin. συναμφ. | τὸ ἀνάλ. τηροῦσιν ήμῖν (Stellung) αναφανήσεται | συναμφότερα δέ vor τῆ ἰσότητι fehlt im Cod. | Die Worte δειλία u.s. w. stehen auf dem Rand | 46, A καὶ δ χη. χρς. χαὶ δ μοχη χαὶ οἱ δμοιοι | fin. <math>πολυπλασιαστέον | 47,2 περισσογονίας | Β γάμων | κατακράσεως | καὶ φίλωσιν. άλλους |  $\mathbf{D}$  τὸν  $\sigma\tilde{\pi}\delta$  | 48,  $\mathbf{B}$  ult. διειλάμεθα | εἰσαγομένου | μέρος την ohne καὶ | 49, 2 θεωρουμέμων | δύο σχίζεται | αντιδιεστέλλοντο | τῶ ἔλαττον | C μεσότ. ὅπερ | D ἑτερώνυμος | 50, Β όπόσον οὖν | D ύποεπιμερές. δύο δὲ τὰ λοιπά. καθά καὶ ἐπὶ τοῦ προτέρου εἴδους μικτὰ ἔκ τε τοῦ πολλαπλασίου καὶ έκατέρου τῶν λοιπῶν ὑποπολλαπλασιεπι μόριόν τε καὶ υποπολλαπλασιεπιμερες. ἐφοδιάζει δε u. s. w. | 51, A τις λέγοι | δυεῖν | Β οὐδὲν κωλύει | C ἢ οὐκ ἔσται | πρός τϊ τὸ ἴσον | δυεῖν | ἕτερος τὸν ἕτερον | ἑξῆς εἴδη | καθ' ξααστον έξης η πρός την μετ' αὐτην δυάδα τοὺς μετ' έκείνην πας' ένα καθ' εκαστον όμοίως u. s. w. | ήμῶν nach  $\ddot{\alpha}\pi \epsilon \iota \varrho o \nu$  fehlt  $|\dot{\epsilon}\varphi\rangle$   $\ddot{\delta}\sigma o \nu$   $|\dot{\sigma}v\rangle$   $|\dot{\pi}\alpha \varrho \alpha \lambda \lambda \dot{\eta} \lambda o v \varsigma$   $|\dot{\sigma}\tau i \chi$ .  $|\dot{\pi}o$ λυπλασίου | 53, Β ἀντακολουθίαν | C γενήσονται | σημείου μεν λόγον έξει | 54, 3 ὅστις οὖν | λαμβάνοιντο | Β τῶν vor τετραγ. fehlt | παρασπιζομένου | C τετρ. γεννᾶσθαι | 55 Α περισσούς γίνεσθαι | 56 D τῶ δὲ ἑξῆς | 58, Α ἐπιμερὴς δέ έστι | C έπεὶ δὲ οὖκ | πολλ. λόγων | λαμβ. τοὺς παρέξ. | τὸν πέντε πρὸς τρία | 59,3 Die Buchstaben stehen auf dem Rand des Codex | έξαις. δ' έπὶ διπλ. | 60, 2 μονὰς ἀλλὰ καὶ έν έπιμοοίω πυθμέσιν ή αὐτή μονάς καίτοι τι | Β καὶ ἐπιμεροῦς fehlt im Cod. | τῶν τούτοις συζ. | ult. ἀλλ' ὧσανεὶ | 61, C ἴσον ἴσχοντα κατά | γίνεσθαι | οὐχ ἡμῶν | ἀρχὴν ἴσχουσαν | ἔπιμερότητα | 62, Β έσται δὲ τὰ προστ. | ποιήσας πρῶτον | γενήσονται | συνεχεῖς ἐκ δυάδων καὶ οἱ μετ' αὐτοὺς ἐκ τριάδων καὶ έξῆς ἀκολ. | D πρῶτοι πάλιν fehlt im cod. | εὐταξίαν καὶ ξα τετραπλασίων τετραπλάσιοι καὶ ἀεὶ οἱ ἑπόμενοι λόγοι | 63 Β εύτακτοι ἀπ' εύτάκτων | την αὐτην τ. | ἐπίπεμπτοι | D καταλλήλως | 64 δευτέροις τρίτω ohne καὶ | γενήσονται | έχ δὲ αὐτῶν ohne τῶν | προεχθοίμεθα | ὄντες λόγω

ohne ἐν | Die Buchstaben stehen am Rande des Codex | 65 συμ- $\varphi$ αν  $\tilde{\eta}$  γίν. | ἐγεν ήθη | ἐκφύσονται | ἀεὶ οἱ ἑξ $\tilde{\eta}$ ς | οὶ ώμεθα γενήσεσθαι | 66, Β ώς τε τοῦ μ. | ὥτινι οὖν | κατ' ἐκεῖνο | γενήσονται | διαφοραί οί τὸν αὐτὸν λόγον περιέχοντες πυθμένες  $\delta$   $\gamma$  καὶ  $\delta$   $\beta$  καὶ πάλιν εν επιτρίτω οἱ  $\vartheta$   $\iota \overline{\beta}$   $\iota \overline{\zeta}$  εσονται διαφοραὶ τούτων οἱ π. | ὁ δ΄ πρὸς τὸν γ΄ etc. (Die Buchstaben, die auf dem leeren Feld stehen, fehlen in dem Codex) | 67 in. oi  $\vec{\epsilon}\nu$   $\delta v\sigma i\nu$  wie der Text |  $\kappa\alpha i$   $\alpha i$   $\vec{\epsilon}\nu$   $\tau$  ois  $\alpha v$ . |  $\alpha v$ .  $\alpha$   $\pi$   $\alpha'$   $\alpha'$   $\alpha'$ επὶ τῶν μορίων | επιτριμερεῖ εν τῶ τῶν διαφορῶν οἱ δε εν έπιτετραμερεί εν τετάρτω και οι εν επιπενταμερεί εν πέμπτω etc.  $|\dot{\varepsilon}\xi\tilde{\eta}\varsigma\tau\dot{\delta}\delta\mu$ ovov  $|\dot{\varepsilon}\sigma\chi\sigma\nu\sigma\nu\nu$  für  $\dot{\varepsilon}\lambda\dot{\alpha}\tau\tau\sigma\nu\alpha$  hat der Cod.  $\sim$ C καὶ ήμιολίοις φ. | διπλάς έφ' ήμίσεσιν δροις τοῖς δ | auη θ' ι au ι au ς auς auς auς auς auο αρχομένου ή. | δροις τοῖς θ΄ καὶ μθ | πάλιν οἱ πυθμ. |  $\iota \overline{\varsigma} \lambda \overline{\varsigma} \pi \overline{\alpha}$  | Die Buchstaben und Figuren stehen hier, wie überall, am Rand des Codex. Der Text läuft ununterbrochen fort | διευτακτηθήσονται | 70, Β τῶν τε ἐπιμερῶν | πῶς καὶ ἀντιπ. | C τὸ μέτο ον ποοσβ. | 71, 5 της έπιδιμερούς δὶς | Β της τετραμεροῦς ἢ τετράκις | διπλασεπιτριμερης πέμπτων | κε ο ρος  $\mid \pi \varrho \circ \ddot{\imath} \circ \tilde{\imath} \circ \tilde{\imath} \circ \alpha \nu \mid \tau \dot{\eta} \nu \mid D \delta \iota \pi \lambda \alpha \sigma \varepsilon \pi \iota \tau \varepsilon \tau \varrho \alpha \mu \varepsilon \varrho \dot{\eta} \varsigma \mid o \tilde{\imath} \circ \nu \delta \text{ (unklar, soll }$ wohl  $\tau \delta$  heißen) |  $\tilde{\alpha}$  (sic) (wohl verwischt)  $\pi \alpha i \tau \varrho i \varsigma \pi \alpha i \delta \epsilon \pi \alpha \tau \sigma \nu \mid \pi \alpha$ θολικόν | ήγήσεται λόγων | ό ποστὸς ἄν | επιμόριος παραγραφήσεται | έχ δὲ τριπλασίων τετραπλάσιοί τε χαὶ έπίτριτοι· έκ δὲ τετραπλασίων πενταπλάσιοι etc. | έφ' δσον οὖν | καὶ ὁ τέταρτος τρίτου καὶ ὁ πέντε | ἀποσώσει | 75 εἰς τὸ ἔλαττον κατὰ ἴσ. | C τινες αίδε συζ. | τῆς δ' ἐλ $λειπούσης | <math>\dot{v}$  περ  $βαλλ. | καὶ <math>\dot{\eta}$   $v\tilde{\eta}$  | 76  $\dot{\epsilon}v$   $δ\dot{\epsilon}$   $t\tilde{\eta}$  —  $\dot{\epsilon}$ σονται  $\lambda \acute{o} \gamma \psi$  fehlt  $\mid \mathbf{B} \stackrel{?}{\epsilon} \mathbf{v} \tau \widetilde{\psi} \alpha \vec{v} \tau \widetilde{\omega} \stackrel{?}{\epsilon} \pi \iota \delta \epsilon \mathbf{n} \acute{a} \tau \omega \stackrel{?}{\epsilon} \sigma$ .  $\lambda \acute{o} \gamma o \iota \mid \tau \grave{o} \mathbf{v} \stackrel{?}{\epsilon} \lambda \acute{a} \sigma$ σονα καὶ ἔλαττον | δὲ ὅροις | προστεθῶσιν | D οἱ ἐξ αὐτων | 77, 1 γενήσονται | ποοληπτέον | C ούτ' εν επιμορ. | ούτ' εν | 78, 1 διάστημα ἐν πολλαπλασίονι λόγω ἔσται. ἐὰν δὲ μήτε πολλαπλάσιος  $\tilde{\eta}$  δ λόγος τῶν ἄκρωνμήτε ἐπιμόριος, μικτὸς δέ τις, τὸ διαφορηθεν διάστημα πολλαπλάσιον μεν etc. | ποοληπτεόν | C ἀποσώσουσιν | ποοληπτέον | 79 ἀποτελ.  $\tau \circ \tilde{v} \not\in x \mid \dot{\eta} \not\in \alpha \lambda \circ \gamma i \alpha \nu \tau \dot{\sigma} \mid p. 80$  Der Titel steht an der Seite. Im Text kein Absatz, auch kein sonstiges Zeichen eines Capitelanfangs. 80 εὐθυγο, κεκλήσεται | εὐθυμετο. | κατ' εὐθεῖαν | 81, 1 στιγμης | προελεύσηται ούτως καὶ | C γραμμης τὸ σημεῖον | δὲ ἔχει | 82, 1 ἐπεκβάλλοντες | π. τριγώνου | κεφαλαίω |

τοῦ ἐφεξῆς ἀπὸ μ. ἀ. | συντ. αἰεὶ τοὺς ἐφ. | ἐν τῆ ἐπιθέσει sic | ult. ὅπες — ἐστιν fehlt im Cod. | 83, C φές ε εἰπεῖν | ἀπετέλεσε μετηπται δε | γεωμετρία | δ των από μ. | επιπεδ. άρξεται έναπολ. | πεμπτος τὸν δεύτερον περιέχοντα περισχῆ | ἀπὸ τοῦ τετάρτον | ἀλλης ἀρχῆς Stellung <math>| πρῶτον vor  $\tilde{α}$  fehlt |85 Β κατά τάς τρεῖς | γνωμόνων | C ὁ τῶν πεντάδι ohne έχ | ἐκθοῖτο στιχηδὸν ἐφεξῆς (ohne καὶ) | ult. παρὰ δύο ἄρτιοι καὶ περισσοὶ όντες τετράγωνοι δὲ εἶς παρ' ἕνα. πεντάγωνοι δὲ ὁμοίως τοῖς τριγώνοις δύο παρὰ δύο καὶ ὅλως u. s. w. j 86 C δυνάμεις έπ. | D είς έαυτην αποκαθίσταται καθά καί ό κύκλος. ἀπό τινος περὶ | 87, 2 καθ' αύτὴν | C πολυγώνων | μ μ 5 νβ | μειοῦσι | 88, 1 αἰεὶ | δυάδος κανταῦθα διαφοράν | έντεῦθεν | προσνέμειτ' ἀφ' οὖ τὸ λεῖπον | C τῶν με**ειζομένων | χώε ας έσχε | γὰς τῆ τῶν πολυγωγιῶν θεω**ρήματι | 89Β ἐπὶ τετρ. ohne τῶν | εἴτε τρίτον ἐπιτρεῖς | ult. πενταπλ. τῶν αὐτῶν | 90, 3 πενταπλάσιον | ἐφ. δὴ οὕτως | Β τετρ. τὰ ζ ποιῶ | τρόπω τούτω | ώς δύο ohne ὁ | εν ά ἐστιν | γίνεται  $\delta \dot{\eta}$  μέ $\cos | 91$  Α γίνεται  $\tau \bar{\xi}$  | iv  $\ddot{\eta}$   $\tau \dot{\delta}$  μέ $\cos \beta'$   $\phi \eta$ μι δη τοσούτων | ως τέσσας α πρὸς <math>ξν | νπ μερίζω (ohne ξ) | έκαὶ ἔχω μ. τὰ ζζ | μονάδων εἶναι τὸν πρ. | τε nach τετά- $\pi$ . ἀφαιρῶν ἀπὸ τῶν  $\overline{\zeta}$  (5 im Text steht immer für  $\zeta$ , was ich künftig nicht mehr bemerke) | ἐπεὶ δὲ καὶ ἡ τρίτη | C εύρ εθῆναι | μεν οὖν οὖτοι | 93, 2 δ, τε λζε καὶ όΓε ταὶ ό νε καὶ | αξ ων | δηλ. του προτέρου συγκεφαλαιώματος του ρχ εὶ δέ etc.  $\mid \mathbf{C} \ \delta \sigma \pi \epsilon \varrho \ \tilde{\eta} \mathbf{v} \mid \delta \ \delta' \ \pi \varrho \delta \varsigma \ \gamma' \mid \gamma i \nu \epsilon \tau \alpha \iota \ \tilde{v} \mid 94, \ 4 \ \epsilon \nu \dot{\alpha} \kappa \iota \varsigma \mid \gamma i \nu \epsilon \tau \alpha \iota \text{ vor } \alpha \tilde{\omega} \zeta \text{ fehlt } | \mu. \pi \alpha \varrho \alpha \tau \delta \nu \tilde{\varepsilon} \tilde{o} \tilde{\varepsilon} \sigma \tau \iota | \tau \delta \tau \delta \nu \eta \text{ fehlt } | \tilde{\varepsilon} \sigma.$  $\dot{\boldsymbol{\epsilon}}$ ν τ $\tilde{\eta}$   $\dot{\boldsymbol{\epsilon}}$ κθέσει |  $\pi v$ θμέσιν  $\dot{\delta}$   $\boldsymbol{\delta}'$  |  $\boldsymbol{\beta}$  $\boldsymbol{\tilde{\varphi}}$ κ | μερίζων | 95 A ult.  $\dot{\delta}$  $\dot{\varepsilon}$  fehlt und  $\tau \alpha \tilde{v} \tau \alpha$  nach  $\pi \sigma \tau \tilde{\omega} \mid \sigma \tilde{t} \varsigma \sigma v v \dot{\alpha} \mu \phi \omega \mid \vartheta v \mu \alpha \varrho \iota \delta \dot{\iota} \sigma v \mid$ ρακη (die Schreibweise des Textes, zu dem Horizontalstrich rechts noch ein 'anzuhängen ist nie im Mscr. | ἀφαιρών | ῦνη τὰσ κθ | τοη  $\mid$  άφέλω τὰσ κθ  $\mid$  τὸν  $\overline{\beta}$  ἐν τῆ  $\mid$  C δευτέρου τε καὶ τρίτου έπιτέταρτοι όπερ | ήμιν είς ένδειξιν | παρηδολεσχείσθω | αὐτῶν τὸ διάγραμμα | 97, 2 καὶ τοὺς π. δ. τ. π. δύο καὶ παρὰ τρεῖς καὶ ἑξῆς etc. | C τοῦτο το ὺς ἡμίσ. | D ἀναγκαῖος | 98, 1 διαγράμματι | Β γὰρ ἀλλὰ π. | ἐπὶ δὲ τοῦ ἑξῆς | τεσσ. καὶ δέκατα als Ein Wort der Codex, und so auch die übrigen ähnlichen Zahlwörter | 99, 2 κατ' αὐτὸν | πρόσθεσιν | Β ἐκείνου γ΄ ώς | τούτων πενταγ. | C πρὸ ἐκείνου ε παρὰ | πολύγωνοι οἱ μετὰ | 100, 4 καὶ τοῦ πρὸ | 5 πρῶτον τρίγωνον τὸν γ΄ | τοῦ κς καὶ τοῦ πρὸ ἐκ. | πολυγόνοις | γνωμ. τριγώνων. δ μὲν γὰρ | τρίγωνον δ ' ἐκτεθήσ. | οδ ἀρχή | διεκταθήσεται | 102 Kein Absatz im Codex | Βείδικούς | καὶ τοὺς ἐναντίους | κατ α παν είδος | 103,5 μήτε έν und nachher | αντίζουν | αὐτῆς τῆς φύσ. | ἀναδειχθέντας | ώς έξῆς ἐπιδειχθήσεται | καὶ τᾶ φύσει | άρμονία | καὶ ἄλλως ἵνα τὰ etc. | ἀνακρίναιτο | 104, 1 αὐτῶ | Β΄ τοῖς ἀλόγοις συμβ. | 105, C in. οὕτως | 106, Β οὐχ ἡμῶν | οὕτως τετρ. | τῶν μὲν περισσῶν | μθ.  $ζ \tilde{\alpha}$   $π \tilde{\alpha}$  |  $ι \tilde{\eta}$   $π \tilde{\epsilon}$  έτερομήπεις | 16.  $π \tilde{\alpha}$ .  $μ \tilde{\beta}$   $μ \tilde{\varsigma}$   $\tilde{\delta} β$   $\bar{\zeta}$   $\tilde{\varrho} \tilde{\iota}$  |  $π \tilde{\alpha}$ τ  $\tilde{\alpha}$ τ ον συνημμένον το. | 107, 2 διαφέρωσιν | ὕσπλη γα | ὕσπληγος | C καὶ αὐτὸν τετρ. | σύτως γὰρ καὶ | 108, 1 τέτταρα  $\mid \tilde{\alpha} \mid \gamma \dot{\alpha} \varrho \mid \pi \acute{\alpha} \lambda \iota \nu \stackrel{.}{\delta} \stackrel{.}{\alpha} \mid \tau \grave{\delta} \nu \stackrel{.}{\delta} \stackrel{.}{\epsilon} \stackrel{.}{\gamma} \stackrel{.}{\tau} \circ \tilde{\nu} \stackrel{.}{\nu} \stackrel{.}{\tau} \circ \tilde{\nu} \stackrel{.}{\nu} \stackrel{.}{\gamma} \circ \tilde{\nu} \mid C$ καμπτηρ ύπάρχων | 109, 1 γνωμονικώς | ύσπληγα | δέκαὶ νύσσα | C έτερομήκων γενέσει προϊούση ἀπὸ τῆς κοινῆς πάντων άρχης ώσανεί έπ' άκμην αύτούς τούς καμπτηρας ή δέ από τούτων ἐπάνοδος ώσπες τις ἀνάλυσις οὖσα καὶ παρακμή φθορα διόπερ εὐλόγως είς μεν σύστασιν καὶ αὐτῶν τῶν έτεφομηκῶν ώς ἂν εἴδους etc. | 110, D ἐπελάττους αὶ | 111, 3 ούτω σ καὶ | D εἰς vor συστάσεις fehlt | εἰς τὴν ἐπάνοδ. | 112, 4 έχουσαι | 113, 1 τετράκι γ' | B, 1 έσται οὖν | C, 3 τετράκι  $\tilde{\epsilon} \mid \pi \varrho \, \acute{\sigma} \vartheta \epsilon \sigma \iota \nu \mid p. 114$ , D ult.  $\check{\epsilon} \gamma \varkappa \varrho$ .  $\tau \tilde{\omega} \varkappa \alpha \tau \grave{\alpha} \sigma \acute{\nu} \nu \vartheta \epsilon \sigma \iota \nu i \sigma \sigma \nu i \sigma \sigma \sigma$ τελεί τῶν μετ' αὐτὴν ἀριθμῶν πλέον τὸ κατὰ σύγκρασιν τοῦ κατά σύνθεσιν ποιούντων etc. | 115 A αὐτὴν ἶσον | zwischen μονάς und σπερματικώς ist eine Lücke von 4-5 Buchstaben | άδιακρίτους | D κατ α αντιδ. | 116, 1 θατέρους | 117, Β μαθ. η εὶ καὶ το. | 118, Α τρίτος πρὸς γ τὸν το. | πυθμένος τοῦ δευτέρου τῶν ἐπιμορίων καὶ ὁ τέταρτος πρὸς τὸν τέταρτον από πυθμένος τοῦ τρίτου τῶν ἐπιμορίων. καὶ τοῦτο etc. | δ' ἔσται | ἐπὶ δὲ τῶν ἀνομ. | ἀνομοίου ὁ ἀποτελεσθείς δμοιός έστι. καὶ έκ τρίτου δμοίου καὶ δὶς τοῦ ὑπ' αὐτὸν ἀνομοίου καὶ τετάρτου ὁμοίου, ὁ γενόμενος ὅμοιος. καὶ άεὶ ποιοῦντες κτλ. | 119, Α πάντες γεν. | Β οἱ ἀνάλογον | C αὐτοὺς τῶν γνωμόνων | δευτ. ὁμοίου ὁ ὑποδιπλάσιος λόγος φύσεται έχ δὲ τοῦ δευτέρου δμοίου χαὶ δὶς τοῦ etc. δ ύφημιόλιος | δ ύποτέταρτος | 120, C μεθ' εκάστον | αἰεὶ  $\pi$ αρ' | D καὶ τὸν  $\mu$  $\overline{\epsilon}$  καὶ τὸν  $\xi$  $\overline{\varsigma}$  καὶ τὸν  $\zeta$  $\tilde{\alpha}$  | 121, C v $\pi$ . τὸ έτοσοῦτον | καὶ ἐπεὶ συζυγής οὖσα | 122 C πάλιν ὁ ohne δ

| 123, 2 ούτως | Β έξ ένὸς ήμίσ. ohne καὶ | ἐστι τετάρτου δμοίου. καθά καὶ ὁ πέμπτος ὅμοιος ἐξ ἑνὸς καὶ τετάςτου ἔσται τετάρτου ἀνομοίου. ὁ δὲ πέμπτος ἀνόμ. etc.  $\mid$  ἀεὶ διεξετ.  $\mid$  124,  $\mid$   $\mid$  ἢ ἀπανάδος (sic) ως ἐπὶ  $\mid$  τετρ. ὁ ξ  $\mid$  $α_{Q}$ . | 125, 1 ἐπισυν θέσεως |  $α_{Q}χη$  της | ult. απο ταύτης ώς | 126, A ult. τὸ αὖτὴ τὴν | τοιοῦτο | 127, 1 τὸν δυάδι διαφέροντα | ξξ αὐτοῦ | C τὸν vor ιετραγ. fehlt | πλευρὰ πλευ- $\varrho \grave{\alpha} \nu \mid 128$ ,  $8 o \rlap{\tilde{v}} \tau \omega \varsigma \mid 129$ , A ult.  $\pi \lambda \epsilon \nu \varrho \grave{\alpha} \delta \rlap{\tilde{v}} \nu$ . ohne  $\delta \grave{\iota} \varsigma \mid D \pi \acute{\alpha}$ λιν εί ή αὐτή | γίγνοιτο | 130 τὸ ἀπ $\bar{o}$  τοῦ ἀπ $\bar{o}$  ποτε δὲ und in marg. als Scholion τὸ ἀπὸ τῆς διαμέτρου τοῦ ἀπὸ τῆς πλευρᾶς | ούτως | άλλήλας | έλάττους ἢ διπλάσιοι ἔσονται | Β είναι τῆς διαμέτρου καθάπες | 131, 1 ἀςιθμὸς | ἰσοεπιπ. καὶ ἰσοδιάστατοι καθ' | δ' οἶτος | πλινθ. τε καὶ | ἀνισογώνιοι καὶ | σφηκ. Γκαὶ ώς τινες βωμίσκοι έκαστου | 132, 2 τετραγώνων | τετρ. κυρίως. λεγόμ. | σφήνισχον | C έξάχις ξξ | 133, 3 ούτως | C δε στερεοίς | τρίς τέσσαρα | 134, Β πλινθιδίων | ἐμφαίνωνται | C εἰ τὴν | όποσονοῦν | 135, C κἀπὶ τούτων | πεντάδα γε λήγουσα | 136, 6 ἀνάλο (sic, also wohl ἀνάλογα, was sonst right heißen würde) | παρὰ τρεῖς | C μετὰ τὸν ἰσότητι στίχον | καὶ ἑξῆς | κορυφῶται | 137, Β ξκάστους ξκαστον | ᾶ πρῶτον ὁ δυν. | ὁ ε κύβος δεύτ. | ὁ κζ fehlt vor τρίτος | δμοίων | 138, Β ἔσται κύβος η καὶ | κατ' ἀναλογ. | πολλαχ. ὁ λόγος ἐν τοῖς πρ. | δυεῖν | 139, 5 κατὰ ὄ. | Β ἐστὶ ὁ λ. | δὲ ἕτερος | 140, 1 δὲ ὁ τῆς άνισότ. | εν δεκάσι γένεσις ε. | εν τοῖς άρμονικοῖς ὁ τοῦ - | D τέτταρσιν | 141 γινομένης | ωνομάσθαι | είτα ή | D καὶ  $\dot{\eta}$  γεωμ. | τὸν vor  $\mathcal{A}$ οχ. fehlt | 142, 2  $\dot{\eta}$   $\varrho$  μοσμ. | οἱ vor περί Εὐδ. fehlt | D έκατέρων ἄκρ. | δὲ ἔχη | τῶ ἐλάττονι λόγω ελάττονα δε | 143, 1 τούτους | ύποδείγματα | 143 C ουτως | δευτέρων τρίτου άλλ' | 145, 2 δ θ' δ έκ | γινόμενος | έξάγωνος ὁ ιε | ούτως | 146, 1 ούτως | Β ἀναγαγών | δυεῖν | τὸ λεῖπον | 147 ἑξὰς τοῦ δὲ κᾶ δύο ἔχοντος δεκάδας τας μεταποιουμένας εαν αφέλω δύο εννεάδας λειφθήσεται πάλιν έξάς, καὶ τοῦτο | παρακολουθοῦντα γλ. | γεωμ. κυρίως άναλογία | οἱ δροι περιέχ. | αἴτ. δέ τι | διαστή σονται | τετταρσιν | κοινων η | αὐτὸ τοῦτο αὐτὸ πρὸς | πάλιν αὖτις | 148, 6 ξυμβήσ. | διειλήφασαν | ἐστάθη λόγον Stellung | πρὸς τὸ πρᾶτον | τρίτον ποτ' αὐτὸ | ἀριθμ. τοῦ διηρ. | 149 Α ίσοτ. τοῖς ἐπὶ τῶν | C μηκύνουσιν ὅτι τοῦ συνεχοῦς τουτέστι

τοῦ πηλίκου ἰδία ἐστὶν ή ἀναλογία γεωμετρική καλουμένη, διότι ή γεωμετρία περί τὸ πηλίχον άσχολεῖται - ἐπὶ δὲ τῆς etc. | τοιοῦτον | 150, 5 ημίση | μᾶλλον ἀραιότεροι οἱ μεγαλωνυμώτερα μέρη έχοντες - εὶ δὲ λόγοι ἀεὶ καὶ μᾶλλον ὀλιγώτεροι έσονται | πρόσθεσιν | οὐ γὰρ ὁ πρ. | 151, 4 ώσθ' ἐκάστην | συνέχ. γε ἀεί | C όμοίως πρός | 152, 3 γεωμ. | ἐν άρμονία λόγους | έστιν ένιδεῖν | δὲ vor διὰ τεσσ. fehlt |  $\sigma \dot{\nu} \mu \varphi \omega \nu o \nu \ \ddot{o} \pi \epsilon \varrho \ | \ \pi \varrho \dot{o} \varsigma \ \delta' \ \text{ohne} \ \tau \dot{o} \ | \ 153, \ D \ \tau \tilde{\omega} \ \tau \dot{o} \ \delta \iota \dot{\alpha} \ | \ \text{ult.}$  $\tau \tilde{\omega} \nu \ \iota \overline{\varsigma}$ .  $\vec{\epsilon} \nu \ \delta \hat{\epsilon} \mid 154$ ,  $\vec{B}$   $\vec{\alpha} \lambda \lambda \dot{\eta} \lambda \alpha \varsigma \ \vec{\epsilon} \nu \ \vec{\psi} \mid \vec{C}$   $\kappa \alpha \dot{\epsilon} \ \vec{\epsilon} \tau \iota \ \vec{\epsilon} \pi$   $\vec{\alpha} \lambda \lambda \dot{\eta} \lambda$ . | συμφων. | 155 Ας τῶ αὐτῶ μέρει ὁ μέσος ὅρος τῶ αὐτῶ | ὑπερέχει τε καὶ | 155 fin. κἀκείνους | 156, 2 ἐκατέρας | 157, C δὶς δευτέρου τρὶς τρίτου, ἵνα γένηται ή τε ἄκρα καὶ τὰς διαφορὰς ἐν τριπλασίω λόγω ἔχουσα. εἰ δὲ ἢ ἐν διπλασίω πρώτον έκ πρώτου. καὶ δὶς δευτέρου, δεύτερον δ' έκ  $|\tau\tilde{\eta}\varsigma$  vor  $\tilde{\epsilon}\nu$   $\mu$ ov. fehlt | 158, 3  $\tilde{\epsilon}$ ite  $\pi$ ai  $\pi$  $\epsilon 
ho$ . | 159, 5  $\tilde{\eta}\nu$ άριθμ. ἴδ. Stellung | Β καὶ τὸ ἄρτιον | πρ. άλλή λας | 160, Β τούτων πολλαπλασίους | γ ες | 161, 4 εξ fehlt | Β φύσονται έχ τῆς ἀπὸ μονάδων ἰσότητος αὶ δὲ τούτων διπλάσιαι ἐχ τῆς ἀπὸ δυάδων καὶ τρ. | 162, Β οὕτως καὶ | ἀλλήλας ἡμιόλ. | fin. ούτως | 163, Β περί τε μυωνίδην | προσφιλοτεχνη- $\vartheta \varepsilon i \sigma \alpha \varsigma \mid \tau o \iota o \widetilde{\upsilon} \tau o v \mid \pi o \iota \varkappa i \lambda o v \mid \widetilde{\varepsilon} v lpha \tau \eta v \mid 164, 4 o \widetilde{\iota} o v \mid \overline{\zeta} \mid \dot{\eta} \mid \overline{\vartheta} \mid$ C δρων πρόμηπες πρός | D ούτως | 165, Β ποιῶν τὸν | μέσον | πρὸς τὸν ἐλάχ. | οὕτως | 166, B ult. οὕτως | 167, B, 2 $\delta$ ' ov |  $\dot{\epsilon}\varphi$ '  $\dot{\epsilon}\alpha v \tau o\tilde{v}$  ist zweimal geschrieben |  $C \pi \tilde{\alpha} v \alpha x \alpha \tilde{\iota}$ όλον | 168, Β έν τῶ τιμαίω | τὰ vor τριπλ. fehlt | μοίρας ἔτι έκειθεν | καὶ τὰ τούτοις έφ. | 169, 5 σύμφωνα γίνεται | δυεῖν | 169, Β μεθό μιᾶς | 170, 3 ἐστιν | ἐμπ. τὰς τὰ ά. | 171, 6 πέντε τούτω | Β παρίημεν | συσταθμίσασθαι | ίσοπ.  $\eta$  μέν | 172, 4 ήδη δὲ κ. | δλως τῶν ἐ. | Β ἐντατοῖς | 173, 1  $\dot{\omega}_{S}$   $\tau o \tilde{v} \mid \mathbf{B}$   $\dot{\alpha} v \alpha \lambda$ .  $\ddot{\eta} v = \mathcal{F} \tilde{\iota} \beta$ .  $\pi \varrho \tilde{\omega} \tau o v = \delta' \tilde{\epsilon} \tau \dot{\alpha} \xi \alpha \mu \epsilon v = \alpha \dot{v} \tau \ddot{\eta} \varsigma$ τὸν 5 ἀριθμὸν ἐπεὶ δὲ τρίτου ἅμα καὶ ἡμίσους, πρῶτος ἦν έπιδεκτικός. Ένα ἀπ' αἰτοῦ τοὺς εἰρημένους λόγους ἀποστῆσαι δυνηθωμεν. επίτριτον μεν τον η. προς ον ημιόλιον. τον ιβ ος διπλάσιος etc. | Β έχει nach μέν fehlt | ὑπόκειται καὶ οἴτε ήμισυ ούτε τρίτον έχει | 174 συμφωνίαν. καὶ έπεὶ πρός τὸν η ημιόλιός έστιν ο ιβ. περιέχων την δια πέντε προς τον έξ άρχης ς, δ αὐτὸς ιβ διπλάσιος ών συμφωνίαν σύνθετον οὖσαν έκ τῆς διὰ τεσσάρων καὶ διὰ ε καὶ πάλιν etc. | Β οἱ μέσοι | διότι δ ήμιόλ. | C καὶ δ τοῦ η καὶ έκτον τον ήμιόλιον | 175, 6 διαφ. τοῦ καὶ ή | δὶς nach τῆς fehlt | Β καὶ αὖ-τὰς τὰς διαφορὰς καθ' (ohne τὰς) | πειραθέντα | τέτταρσιν | ἦ ὡς ὁ μ. | οὕτως ὁ | 176, 2 ὑπερέχει καὶ fehlt | Β κατὰ τὸν πυθ. | ἐντελέστερον | ἔτι πρὸ τούτων | Nach γένηται mit rother Farbe: τέλος τοῦ λόγου.

R. HERCHER.

## DER BRIEF DES QUINTUS CATULUS DE CONSULATU SUO.

Eine unrichtige Vermuthung Niebuhrs ist daran Schuld, dass man sich das wichtigste Zeugniss über die sonst fast verschollene Schrift des Quintus Catulus über sein Consulat hat entgehen lassen; eine Schrift, welche nicht unter den Geschichtswerken sondern unter den politischen Gelegenheits- und Tendenzschriften ihren Platz einzunehmen hat. Dieses Zeugniss giebt ein Brief des Fronto, dessen Ueberlieferung freilich in einem Grade zerrüttet ist, dass es zur Ergänzung des Fehlenden einer eindringlicheren Untersuchung bedarf als sie ihm bis auf die neueste Ausgabe zu Theil geworden ist. Der Brief, dessen Inhalt wir unten zu erörtern haben, ist an den Kaiser L. Verus gerichtet. Er ist auch jetzt noch, nach Verlust größerer Abschnitte und des Schlusses (der Anfang ist ganz erhalten) sehr umfangreich und vertheilt sich auf eine Anzahl Blätter des mailänder und des römischen Palimpsestes, deren Zusammengehörigkeit und Anordnung ich hier, als unzweifelhaft gesichert, nicht weiter zu erörtern brauche. Der uns zunächst angehende Abschnitt gehört der mailänder Handschrift. Leider sind wir für den größeren Theil desselben auf Mais namentlich für die Größe der Lücken unzuverlässige Angaben augewiesen: du Rieu hat dieselben nur zum kleineren Theil verificiren können (in Nabers Ausgabe S. 126), und auch wo er nachverglich dürfen Mais Angaben nicht einfach bei Seite geschoben werden. Mais Text also (Rom 1823 S. 178, wiederholt Rom 1846 S. 129) muss die Grundlage unserer Betrachtung sein. Es empfiehlt sich ihn zunächst ohne Rücksicht auf die möglichen Ergänzungen hier genau abzudrucken und unter dem Text Mais und du Rieus Angaben in etwas übersichtlicherer Weise zusammenzustellen als es in Nabers Ausgabe geschehen ist. Man liest bei Mai:

Extant¹) epistulae [uariae] ad fidem partim²) scribtae historiarum vel arte<sup>3</sup>) compositae: ut illa Thucydidi nobilissima Niciae ducis epistula ex Sicilia missa: item apud .G. Sallustium ad Arsacen regem Mithridatis auxilium implorantis litterae criminosae: et Cn. Pompei ad senatum de stipendio<sup>4</sup>) litterae graues: et Aderbalis apud Cirtam obsessi inuidiosae litterae quibus 5) omnes [patres] 6) postulabat. Breues nec ullarum rerum gestarum expeditionem continentes. Latae<sup>7</sup>) autem, quomodo scribsisti tu, extant Catuli litterae, quibus.. a se ma.. dico.. historia tamen scribenda, si ad senatum scriberetur.. sensi horum suorum si in turmam epistulae contulisset necessario.. expeditius de .. 8) quod [Paterculus] .. res inornatius scribsisse. Tuae litterae et eloquentes sunt ut oratoris, strenuae ut ducis, graues ut ad senatum, ut de re militari non redundantes. Nam neque<sup>9</sup>) ... eius ... de breuitatis.. coartatis.. fuit. Quis imperator quid ad senatum [quom] debet loqui epistulam scriberet. Eaque tibi.. cultas.. de quibus scribendum erat cum ... dum ... Se denique cum ... sicui priusquam aliquam prou(inciam) ... ad populum dicere, et crim ... quod..uos.. exercitus insuper aut..meo non ipse.. Vel quod .. nos(tros).. Sohaemo potius quam Vologaeso regnum Armeniae dedisset aut quod Pacorum regno priuasset nonne oratione huiusmodi explicarent? Et dedere num.. minore.. bello in.. de re operam gestantes .. scribtae .. 10)

Hier wie sonst hat Mai unsichere Lesungen und ganz freigewählte Ergänzungen, jene durch Einklammerung, diese durch cursive

 $M = Mais\ Text, m = Mais\ Anmerkung, N = Nabers\ Text, n = Nabers\ Anmerkung.$ 

<sup>1)</sup> exstant N.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) [uariae] ad fidem partim M, verbis idoneis in serie partim N: 'codex: UCR... |DONIS - SER -, n.

<sup>3)</sup> arte M: 'tantum fere est spatium harum lacunarum' m, a singulis N, 'lacuna est octo litterarum' n.

<sup>4) &#</sup>x27;videtur legi stipendiu' n.

<sup>5)</sup> quibus  $M, \ldots N$ : 'codex CIE.' n.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) [patres] M, 'sed non respondent vestigia' n, .... N.

<sup>7)</sup> Latae M, Inlatae N, 'ita codex, cetera vix legi possunt nec contulit amicus' n.

<sup>8) &#</sup>x27;in his lacunis periit magna laterculi pars' m.

<sup>9) &#</sup>x27;sequentibus lacunis occupatur pagina universa' m.

<sup>10)</sup> Von dem nun folgenden zwischen Punkten stehenden Satz sagt m: 'unica haec sententia superest in integra pagina'.

70 JORDAN

Schrift angedeutet. Es scheint ferner nach Mais Angaben, welche leider keine Bestätigung oder Berichtigung erfahren haben, sicher und ist für die Bemessung der Lücken wichtig, dass die Worte extant1) bis latae7) und ein ihnen vorhergehender Satz, auf den ich unten komme, die eine, das folgende bis nam neque<sup>9</sup>) die zweite Columne einer Seite füllen. Die Columne enthielt 24 Zeilen zu 15-20 Buchstaben, die Columne also also hatte höchstens 480, die Seite höchstens 960 Buchstaben. Auf der ersten Columne nun sind uns etwa 430 Buchstaben erhalten, wir dürfen also auf der ganzen-Columne nur gegen 50 Buchstaben ergänzen, von denen der grössere Theil auf den hier nicht hergehörigen Anfang kommen wird. Niebuhrs Ergänzung hat (unten S. 73) dieses Mass weit überschritten. Dagegen sind von der zweiten Columne nur etwa 320 Buchstaben erhalten, es ist also erlaubt bis zu 120 d. h. bis zu 6 Zeilen der Handschrift zu ergänzen. Von der folgenden Seite sind nur 415 Buchstaben erhalten, also viel mehr als die Hälfte verloren. Hier können denn auch Ergänzungen kaum mehr als versuchsweise dem Gedankenzusammenhang nachgehen und man muss bis auf Weiteres (wir hoffen dass auch dieser Palimpsest noch einmal einer abschließenden Untersuchung unterworfen werden wird) an einer sichern Herstellung verzweifeln.

In dem Briefe des Fronto wird ein Brief eines Catulus (litterae Catuli) mit einem Briefe des Lucius Verus verglichen. Es ist wichtig zunächst festzustellen was dieser enthielt. Es war, wie die ausgehobene Stelle und S. 120 f. Na. lehrt, ein Brief des Feldherrn an den Senat: der Bericht über den Partherkrieg. Aber es fragt sich ob derselbe nach Beendigung des Krieges geschrieben ist. In einem Abschnitt desselben (in ea parte litterarum tuarum) suchte Verus den Marcus zu überreden den Namen Armeniacus anzunehmen: sed arcem munitam et invictam et inexpugnabilem, quae in fratris tui pectore sita est, ad nomen Armeniaci accipiendum, quis alius quam tu aut quibus aliis tu quam eloquentiae copiis adortus es? Bekannt ist was Capitolinus (Marcus 8) erzählt: delatumque Armeniacum nomen utrique principum, quod Marcus per verecundiam primo recusavit, postea tamen recepit. Dies geschah nach der Einnahme von Artaxata, welche Fronto ebenfalls erwähnt. Auf den Münzen führt diesen Namen Verus schon seit dem Jahre 163 (die Eroberung von Artaxata durch Statius Priscus muss in das vorhergehende fallen), Marcus seit dem Jahre 164 (Eckhel 7, 50. 90). Der Brief des Verus wurde in einer Senatssitzung, welcher Fronto wegen Unwohlsein nicht beiwohnte, vorgelesen,

Fronto las ihn später wohl in Abschrift. Dass er dort vorgelesen wurde sagt er zwar nicht, aber es muss geschlossen werden: quae cum legerem — die Stelle über den Namen Armeniacus —, in senatu enim per valetudinem non potui adesse, cum eloquentia tua fratrem urgeri viderem, ita eum tacitis cogitationibus compellabam: quid hoc rei est, Antonine? nam tibi video nomen quod recusaveras accipiendum esse et de sententia decedendum. Als Fronto jenen Brief las (nicht als er den seinigen schrieb) war also Verus noch abwesend und Marcus hatte noch nicht jenen Namen angenommen. Weiter heißt es nach einigen gleichgiltigen Phrasen: qum (so die Hs.) maxime haec ego meçum agitabam qum (so die Hs., qum zu streichen?) orationi tuae successit Antonini oratio, di boni quam pulchra, quam vera (vero Haupt) multa. plane diçta omnia et verba delenifica pietate et fide et amore et desiderio delibuta; in dem edlen Wettstreit war Marcus cum imperio obsequens und Verus cum obsequio imperiosus, zu deutsch, Marcus erklärte dem Drängen des abwesenden Feldherrn nachzugeben und sagte demselben viel Schmeichelhaftes: una tua epistula, una tui fratris de te tuisque virtutibus oratio (S. 123). Auch diese Rede muss Fronto in Abschrift gleich erhalten haben: eas ego orationes ambas cum dextra laevaque gestarem u. s. w. (S. 122). Wenn er also S. 120 schreibt ex eloquentia autem tua, quam scriptis ad senatum litteris declarasti, ego iam hic triumpho, so ist damit Nichts anderes als die Aussicht auf den ja zu erwartenden Triumph ausgesprochen und man wird daher besser iam nunc lesen. Denselben feierten beide Kaiser nach Ausweis der Münzen im Jahre 166 (Eckhel a. O. S. 52. 92: Eusebius setzt ihn unrichtig in Abr. 2182 = 168 v. Chr., Hieron. schon ein Jahr früher). Soviel ich sehen kann ist der Brief des Verus also nicht 'circiter annum 165' (Naber S. XXX) sondern 163/4 geschrieben, und war ein Bericht über seine (vielmehr seiner Generäle) ersten Kriegserfolge, gerichtet an den Senat, also nach alter Art litterae laureatae: und so scheint auch Fronto eben diesen Brief S. 178 zu nennen. Gegen Ende des Briefes (so weit er erhalten ist) rühmt Fronto vermuthlich nach des Verus eigenem Berichte ganz besonders dass Verus die in Antiochien verweichlichten Truppen gleich anfangs zu einem disciplinirten und feldtüchtigen Heere umgeschaffen habe. Den bei Fronto gewöhnlichen Grad von Albernheit übersteigt es, wenn in der Schilderung der früheren Zustände gesagt wird: haud multi vibrantis hastas, pars maior sine vi et vigore tamquam laneas iacere. Eher sollte man immer noch lanei er72 JORDAN

warten. Aber es wird wohl lanceas zu schreiben und an leichte und elegante Jagdspieße zu denken sein. — Es darf endlich nicht verwundern, dass die epistula auch einmal oratio heißt. Beide Gattungen sind ja den Rhetoren nahe verwandt. Der Brief war in der Schulübung längst zur Rede in Briefform geworden, grade im Gegensatz zu jenem ciceronischen quid enim simile habet epistola aut tudicio aut contioni? (Ad fam. 9, 21). Diese Form wurde nach ein Paar Regeln (s. unten) leicht gegeben. Es war üblich, ein und dasselbe Thema in Reden- und Briefform behandeln zu lassen, wofür die erhaltenen Controversen 'Sallustius ad Caesarem de re publica' einen Beleg geben.

Der Brief des Verus war also ein officieller Kriegsbericht in Briefform. Es galt ihn und daneben die Rede des Marcus als rhetorische Musterarbeiten hinzustellen. Nicht allein die Kaiser vor Verus haben Nichts ähnliches aufzuweisen, sondern auch die beredten Feldherrn und Staatsmänner der Republik müssen sich ihrer Leistungen schämen, zuletzt noch Cicero und ein anderer, dessen Namen verloren ist: .. Cicero autem modulatius. vos utriusque operam gestantes mehercules in viam reditis. extant enim — und damit wendet er sich in den hier zu erörternden Worten zu einer Vergleichung der erhaltenen Briefe von Feldherren mit dem des Kaisers. Den Masstab der Vergleichung geben ihm die Schulregeln, sowohl die allgemeinen über die Behandlung der drei genera (S. 127); wie auch die speciellen für den Briefstil. So lobt er denn an Verus dass er sententiae magis crebrae et dulces an geeigneter Stelle (S. 121) eingestreut habe und den Briefschreibern werden ja speciell Sprüchwörter und Verse anzubringen empfohlen (Victor bei Halm Rhett. S. 448) -, dass er des Adressaten (des Senats) würdig sich ausgedrückt, während er die Fehler eines Briefes des Catulus eben durch die Adresse entschuldigt (S. 126) — und nach Rang, Alter und Charakter desselben sollte der Briefstil hauptsächlich sich richten (Anon. das. S. 589) -, Vorschriften die wir in den genannten Uebungsstücken ad Caesarem re publica genau befolgt finden (s. De suasoriis ad Caes. S. 3). Endlich erhalten die verglichenen sallustischen Briefe die schulmässigen Epitheta, die nach dem aufgegebenen Thema schmecken, criminosae, graves, invidiosae. Kurzum der Lehrer entwickelt, überglücklich über den Erfolg seiner Thätigkeit, wie immer zur Unzeit den ganzen Apparat seiner kostbaren Lehrmethode. Ein durchaus ähnlicher Fall, wie der eingetretene, scheint ihm nicht zur Hand zu sein. Zu-

erst fallen ihm die Briefe bei den Historikern ein, dann ein analoges Beispiel, der Brief des Catulus: extant epistulae UCR \*\* | | DONIS — SER — partim scribtae historiarum vel a \* \* \* \* \* \* \* \* compositae, ut illa Thucydidi . . . . . item apud C. Sallustium . . . invidiosae litterae, scilicet omnes, ut res postulabat breves nec ullam rerum gestarum memoriam continentes: la ta e autem, quomodo scribsisti tu, extant Catuli litterae. So wird zu lesen sein. Die ersten auch wegen der ungenauen Angabe der Lücken schwierigen Worte schreibt Naber so: extant epistulae verbis idoneis in serie partim scribtae historiarum vel a singulis compositae. Dass dies nicht lateinisch ist, liegt auf der Hand. Es scheint, Naber habe den Gedanken Niebuhrs aufgenommen, welcher ohne die Größe der Lücken zu kennen, schrieb (S. 168): extant epistulae (veteres) in historicorum libris, partim ab ipsis ducibus scriptae, partim ab auctoribus historiarum vel interpolatae vel compositae. Dies ist natürlich unmöglich, aber ebenso unmöglich unter den singuli die Niebuhrischen duces, die gar nicht genannt sind, zu verstehen, und ihnen die ebenfalls nicht genannten auctores der in serie historiarum (?) geschriebenen Briefe gegenüberzustellen. Auch ist es mindestens bedenklich eine Alternative in partim — vel zu suchen, und zu erwägen, dass wie in den folgenden Sätzen, die einzelnen Briefe bei Sallust ihre charackteristischen Epitheta (litterae criminosae, graves, invidiosae litterae) erhalten, hier zu Anfang sehr gut ein solches Epitheton aller compositae sein kann, wie Cicero ad Att. 6, 9, 1 von compositissimae litterae spricht. Dass die Anwendung des Kunstausdrucks compositum genus dicendi auf die Briefe bei Sallust und Thucydides passt, bedarf keines Beweises. Ein Satzschluss also wie partim scribtae historiarum vel a[nnalium], compositae-ist sehr denkbar. Dagegen die angeblichen Reste zu Anfang UCR (UAR iae Mai).. | DONIS – SER – weiß ich nicht gut zu verwerthen, um so weniger als nicht einmal feststeht, welche Lücken die Striche vor und nach SER bedeuten, auch schwerlich ganz sicher ist dass vor DONIS zu Anfang der Zeile Nichts stand. Allein auch eine glückliche Lösung des Räthsels kann Nichts daran ändern, dass Fronto die sämmtlichen sallustischen Briefe als kurz bezeichnete. Wenn diesen gegenüber der Brief des Catulus wie der Brief des Verus (quomodo ist doch sicher richtig ergänzt) eine besondere Kategorie bilden, so erwartet man zunächst sie als länger oder ausführlicher benannt zu sehen, was denn auch Mais latae statt des ganz unverständlichen inlatae der Handschrift besagt.

74 JORDAN

Denn nicht allein lang und länger als jene waren diese Briefe, sondern, was das Wort bedeutet 'umständlich' oder 'ausführlich', ein verbum proprium für eine Stilart, die, wie wir später sehen werden, dem Briefe des Catulus durchaus eigen war: latae eruditaeque disputationes ab eodem explicantur heißt es bei Cicero (Orator 27) von Demetrius Phalereus und bei demselben (Brutus 31) bildet zu der oratio astrictior et contractior der Stoiker die liberior et latior der Akademiker einen Gegensatz. Plinius (Epp. 1, 10, 5) legt dem Plato sublimitas et latitudo bei. — Es ergab sich von selbst, dass ut res für das halb richtig gelesene patres herzustellen war. Dem Gedanken entspricht auch das weniger sichere scilicet (. CIE. die Hs.?).

Niebuhr vermuthete nun (S. 169) es sei hier ein Brief des jüngeren Catulus an den Senat aus den Historien des Sallust gemeint, wahrscheinlich über die Vernichtung des Lepidus, und Linker wollte sogar Worte dieses Briefes unter den incertae sedis fragmenta entdeckt haben. Aber mit Recht ist ihnen Kritz (Hist. fragm. inc. 57 S. 385, = Dietsch zu inc. 89 S. 138) nicht gefolgt. Freilich weiß ich nicht welches die 'multae causae' sind, derentwegen ein Brief dieses Catulus nicht in den Historien gestanden haben soll, aber der eine Grund genügt und mag Kritz im Sinne gewesen sein, dass ein solcher Brief in der nur durch den cod. Vat. 3874 erhaltenen Sammlung der Reden und Briefe bei Sallust nicht vorkommt (s. unten). Denn diese Sammlung will, wie am Catilina und Jugurtha noch zu controliren ist, sämmtliche Reden und Briefe aus den drei Werken und in derselben Reihenfolge, wie sie darin folgen, geben, nur dass die Briefe von den Reden gesondert und ihnen als die kleinere und unwichtigere Abtheilung nachgestellt sind. Es wird kein Unterschied gemacht zwischen den singirten und mindestens einem nicht singirten Stück (dem Briefe Cat. 44) es fehlt nur die Antwort des Senats an die maurische Gesandtschaft (J. 103, 5) nicht wegen ihrer Kürze sondern offenbar, weil dies das einzige Stück seiner Art und für Schulzwecke ungeeignet war. Denn es unterliegt kaum einem Zweifel, dass diese Sammlung wie die contiones regum ac ducum ex Tito Livio excerptae (Sueton Dom. 10) von einem alten Rhetor veranstaltet worden ist, von dessen Redactionsthätigkeit der nach einer gewissen Schablone zurechtgemachte Text der vaticanischen Handschrift zu zeugen scheint (Hermes I, 231 ff.). Dass in einer solchen Mustersammlung amtliche Documente, echte oder singirte, keine Stelle hatten, ist einleuchtend. Gegen die richtige Reihenfolge verstößt nur einmal aus Ver-

sehen bei zwei benachbarten Stücken die Abtheilung der Briefe. Sonst folgen f. 109r ff. (keine Ueberschrift) aus Catilina: die Reden des Catilina (20), der Gesandten des Manlius (33), des Caesar (51) und Cato (52), des Catilina (58); aus dem Jugurtha die Reden des Micipsa (10), des Adherbal (14), des Memmius (31), des Marius (85), des Sulla (102), des Bochus (110); darunter f. 119: C. Crispi Sallusti orationes excerpte de bellis explicit feliciter. C. Crispi Sallusti orationes excerpte de historiis incipit feliciter, und nun aus dem 1. Buche die Reden des Lepidus, des Philippus, aus dem 2. die des Cotta, aus dem 3. die des Macer; dann f. 124 v Epistule, und zwar die des Catilina (C. 35), des Lentulus (C. 44), des Micipsa (J. 9),\* des Pompejus (Hist. B. 2), des Adherbal (J. 24), des Mithridates (Hist. B. 4) — also \* verstellt —, endlich die bekannten Controversen ad Caesarem de republica. Ich denke also, dass die Absicht des Redactors der Sammlung klar ist. Werferner aus dem Catilina (c. 44) selbst ein so kleines anstilistischen Schönheit, Gedanken und sachlichem Inhalt armes Briefchen wie das des Lentulus aufnahm, der konnte sich doch unmöglich aus den Historien einen Brief des Catulus entgehen lassen, welcher nach Frontos Zeugniss sich ausführlich über Kriegsthaten verbreitete und es fällt daher denjenigen, welche annehmen, dass in den Historien noch andere als die erhaltenen Reden und Briefe, natürlich in directer Rede, vorkamen, die Last des Beweises zu, dass und warum die Historien gegen Catilina und Jugustha stiefmütterlich behandelt worden seien. Denn an den bloßen Zufall eines Defektes unserer Handschrift kann doch nur zuletzt und aus zwingenden Gründen, welche fehlen, gedacht werden. Schon hier also haben wir die ebenfalls leichtsinnige Behauptung (vgl. S. 78) abzuweisen, dass außer dem Brief des jüngeren Catulus auch ein Brief des Macer in den Historien gestanden habe und bis auf wenige Worte verloren gegangen sei.

Ist also der de re militari handelnde Brief des Catulus nicht ein von Sallust fingirter des jüngeren Catulus und haben wir gar keinen Grund ihn für ein separat herausgegebenes echtes Schreiben desselben als Schriftsteller nirgend erwähnten Mannes zu halten, so spricht dagegen Alles dafür ihn dem Vater Q. Lutatius Catulus zuzuschreiben, dessen liber quem de consulatu et de rebus gestis suis conscriptum molli et Xenophonteo genere sermonis misit ad A. Furium poetam familiarem suum Cicero im Brutus § 132 bespricht. Wenn er hinzusetzt: qui liber nihilo notior est quam illi tres, de quibus ante dixi, Scauri libri, und allerdings außer Plutarch das Buch keiner der

76 JORDAN

uns erhaltenen Schriftsteller, und auch dieser es vielleicht nur aus zweiter Hand benutzt, so ist es natürlich gar nicht unwahrscheinlich, dass man in der Zeit Hadrians und der Antonine auch dieser Rarität der altrepublikanischen Litteratur auf Bibliotheken und in Buchläden nachgegangen ist.

So ganz verschollen übrigens war des Catulus Name nicht. Um dieselbe Zeit als Fronto den Brief, las Gellius seine Epigramme (19, 9, 14) und die gelehrten Erklärer des Vergil entlehnten wohl noch später aus den Communes historiae, manche rationalistische Fabelerklärung und Etymologie ja noch in dem etwa zur Zeit Theodosius des Großen geschriebenen Buch Origo gentis Romanae erscheint 'Lutatius' als wohlbekannter Name in Reih' und Glied zwischen den ältesten Annalisten (Hermes 3, 399). Denn dass diese mindestens 4 Bücher starken Communes historiae von einem anderen Catulus herrühren, ist unwahrscheinlich. Die Richtung, welche die Fabelerklärung darin verfolgte, entspricht dem Geschmack jener Zeit. Man sieht dies z. B. aus den ähnlichen Arbeiten des L. Manilius und des freigelassenen Sullas Epicadus, besonders aus ihrer Erklärung des Argeerdienstes aus der Herculesfabel (Mommsen Rh. M. 16, 284 ff. vgl. meine Topographie d. Stadt Rom 2, 282 ff.). Wenn also Catulus in dem 1. Buche den Namen Musagetes, im 4. den Namen Parthenope erklärte, so ist in der That nicht einzusehen, weshalb er nicht ebenfalls in diesen Büchern den Namen des lacus Curtius und das Wort nox erklärt haben sollte und weshalb diese und ein Paar ähnliche Notizen aus 'Lutatius' neuerdings von Peter den communes historiae abgesprochen und einem fast von Niemandem gekannten grammatischen Buche 'de antiquitatibus' zugewiesen worden sind (Hist. reliqu. S. CCXXIIII). Wenn derselbe den Titel des Buchs als Uebersetzung der κοιναὶ ἱστορίαι des Timaeos auffasst, so mag immerhin dies insoweit zugelassen werden, als mit demselben eine bloße Erinnerung an das berühmte Buch a parte potiore des Erzählten, der Sammlung antiquarischer und mythologischer Raritäten der beiden Kulturvölker bezweckt worden sein kann: was ja Mommsen richtig erkannt hatte (C. I. L. 1 S. 389). Im Uebrigen ist es auch aus den Fragmenten klar, dass das Buch nicht eine 'allgemeine Geschichte' im eigentlichen Sinne gewesen ist.

Ist es also ebenso wenig auffallend, wenn man bei Fronto einer Erwähnung des Buches de consulatu, als wenn man bei Gellius einem Epigramme des Catulus begegnet, so frägt es sich weiter, ob die er-

wähnten litterae Catuli etwa ein Brief desselben an den Senat, dessen Veranlassung sehr gut die Vorverhandlungen über den Triumph sein konnte, gewesen und von dem Verfasser jenem liber de consulatu suo einverleibt worden ist. Einige Reden in die zeitgenössische Geschichte aufzunehmen war ja üblich und von Cato vielleicht zum erstenmal gewagt worden. Natürlich hatte auch er nur einzelne von politischer Bedeutung und nicht, wie wir jetzt auf Grund von Ciceros Worten (De sen. 11, 38) durch Peter S. CXLIV belehrt werden, sämmtliche orationes causarum illustrium in die Origines aufgenommen; denn die gesondert publicirten libri dierum dictarum de consulatu (m. Proleg. S. LXIV ff.) werden doch wohl zu den causae illustres im eigentlichsten Sinne des Wortes gehört haben. Und dazu kommt nun, dass Ciceros Worte so klar von der Abfassung der Reden neben den Origines sprechen! Wer sie dennoch grade für die Einverleibung jener in diese anführt, wird freilich auch diese Gründe nicht gelten lassen. — So nahe nun jene Annahme auch für Catulus zu liegen scheint, so bin ich doch der Meinung, dass jene latae litterae Catuli vielmehr der ganze liber de consulatu ad A. Furium selbst sind. Wenn derselbe auch nicht streng in Briefform mit dem beginnenden salutem dicit und dem schliefsenden vale abgefasst gewesen wäre, so würde doch Niemand, glaube ich, daran zweifeln, dass ein mit Widmungsworten an einen Freund versehener liber singularis ein Brief im uneigentlichen Sinne genannt und wegen seines buchmäßigen Umfangs nun erst recht passend den sallustischen als weitläufig gegenüber gestellt werden konnte. Aber wer sagt uns, dass das Buch nicht ein in der hergebrachten Form aber natürlich zur Publication bestimmter eigentlicher Brief gewesen ist, der doch immer ein Brief bleibt, wenn er nach römischer Weise volumen oder liber (denn beides sagt in guter Zeit dasselbe) genannt ward? Dem Inhalte nach fällt gewiss der Bericht über das Consulat mit dem Bericht über den Krieg gegen die Cimbern zusammen, die einzigen Citate aus dem Buche enthalten tendenziöse Schilderungen der Schlacht bei Vercellae (Plut. Mar. 26 ff.), zu denen die Theilnahme am Triumph und die Spolien in der Halle des vermeintlichen Siegers auf dem Palatin die beste Illustration liefern. Endlich aber besitzen wir ein Zeugniss, welches so laut für die Identität der litterae und des liber ad A. Furium spricht, dass wieder nur Niebuhrs unrichtige Vermuthung Drumann 5,600 A. 37 verhindert haben kann, an der Hand desselben das Richtige zu finden. Er erinnert nehmlich an unsern Catulus bei

den Worten Ciceros Ad fam. 5, 12, 4: scribam ipse de me, multorum tamen exemplo et clarorum virorum. Wie bekannt, hat Cicero in mehreren Schriften sein Consulat behandelt, in Versen und in Prosa, griechisch, lateinisch, einmal in Briefform, epistulam, quam ego ad Cn. Pompeium de meis rebus gestis et de summa re publica misi (pro Sulla 24) und die Scholia Bob. zur Planciana 34 S. 270 fügen hinzu: significat epistulam non mediocrem ad instar voluminis scriptam (so Or.: non ad mediocrem instar die Hs., man erwartet ad non mediocris instar) quam Pompeio in Asiam de rebus suis in consulatu gestis miserat Cicero aliquanto, ut videbatur, insolentius scriptam, ut Pompei stomachum non mediocriter commoveret, quod quadam superbiore iactantia omnibus se gloriosis ducibus anteponeret. Es ist demnach wohl eine sehr wahrscheinliche Vermuthung, dass Cicero der Schrift des Catulus als eines Vorbildes auch der Form gedachte und die seinige ebenfalls an einen familiaris adressirte, als welchen er gerade damals Pompejus zu betrachten liebte. Und was anders als eine epistula voluminis instar ist der Brief des Quintus de petitione consulatus? Wenn also Nonius 259, 2 citirt: Licinius Macer in epistula ad senatum: illi suam vitam mecum contendunt, quorum in corpore ita crebra sunt vulnera vitae, novae cicatrici ut locus non sit, so hat man früher (Krause S. 243) sehr weise daran gethan, dies Citat nicht anzutasten. Wie vortrefflich die angeführten Worte zu einem apologetischen Bericht über seine Provinzialverwaltung passen, hat Drumann (4, 195 A. 67) sehr wohl bemerkt. Es ist also reine Willkühr zu zweifeln, dass Macer einen solchen Brief habe publiciren können. Dies thut Peter (S. CCXXX): das Citat stehe zwischen sallustianischen und sei wahrscheinlich ein Citat aus einem von Sallust dem Macer beigelegten Brief aus den Historien. Aber erstens steht es zwischen Citaten der Sceniker und des Lucilius, weit davon stehen auch Sallustcitate; zweitens frage ich, welcher Grammatiker Macer in epistula für Sallustius historiarum lib. in oratione Macri (vgl. Charis. S. 549) citirt hat, und drittens sahen wir, dass die Reden und Briefe der Historien uns alle erhalten sind. Geht man in die Zeit vor Catulus zurück, so darf man, worauf mich Hr. Nitzsch aufmerksam machte, unter anderem an das griechisch geschriebene ἐπιστόλιον πρός τινα τῶν βασιλέων des Scipio Nasica über den Feldzug des Aemilius Paulus erinnern (Nissen, Unters. über Liv. S. 267 f.). Sehen wir nun zu, ob in den bei Fronto folgenden Resten eine Bestätigung des bisher Vorgetragenen zu finden ist.

Die Ergänzung darf hier, wie ich gezeigt habe, nicht scheuen ganze Worte zu umfassen, bis zum Schluss der Columne im Ganzen etwa 120 Buchstaben. Mit historia tamen scheint ein Satz zu beginnen, ich glaube den vorhergehenden Satz etwa so abschließen zu können: latae autem, quo[modo] scribsisti tu, extant Catuli litterae, quibus | de rebus] a se Ma[rioque gestis egit male]dice. Niebuhr hat sich begnügt für das Hs. a sema vorzuschlagen a sen[atu] ohne zu sagen wie der Zusammenhang hergestellt werden könne, die Uebrigen wissen Nichts besseres. Geändert habe ich ausserdem nur dico in dice: das charakterisirende Epitheton entspricht den den sallustischen Briefen gegebenen criminosae, graves, invidiosae, ist daher wohl als maledicae zu verstehen, und bezeichnet gewiss die hervorstechende Tendenz des Briefes richtig. Ob modo von Mai ergänzt oder unsichere Lesung ist, wird nicht klar. Meine Ergänzungen betragen 28 Buchstaben (reb. und q. waren wie gewöhnlich abgekürzt). Der Rest der Columne, den die Herausgeber aufgegeben zu haben scheinen, hat augenscheinlich zwei Sätze enthalten, deren zweiter vollständig ist: tuae litterae et eloquentes sunt ut oratoris, strenuae ut ducis, graves ut ad senatum, ut de re militari non redundantes. Leider ist bei dem Verlust von mehr als der Hälfte der folgenden Seite die mit nam neque beginnende nähere Begründung dieses Lobes nicht mehr herzustellen, wenigstens scheinen mir hier alle Versuche über die Spielerei mit Möglichkeiten nicht hinauszukommen. Aber ich finde doch Spuren einer zweitheiligen Ausführung, in welcher die Schrift des Verus als gleich weit entfernt von der Knappheit des militärischen Rapports und dem zu Betrachtungen und Ausschweifungen neigenden Stil des Redners oder Geschichtsschreibers geschildert wird. Was nun jenem Satze twae litterae — redundantes vorausgeht, enthält doch aller Wahrscheinlichkeit ein Urtheil über den Brief des Catulus, der wenigstens wegen der Ausführlichkeit eher als die sallustischen mit dem des Verus verglichen werden konnte. Die Form des Satzes ist conditional, wie si — scriberetur (?), contulisset andeutet, und man wird daher annehmen dürsen, dass der Abschreiber oder Mai am Schluss vor tuae ein t übersehen und Fronto nicht mit scribsisse sondern mit scribsisset geschlossen hat. War nun der liber ad A. Furium zwar in der Form von litterae verfasst, überschritt aber doch ad instar voluminis das übliche Mass eines Briefs und war auch im Stil mehr eine historia als eine eigentliche epistula, wie sich das unabhängig von dieser Stelle als sehr wahrscheinlich ergeben hat, so wird man ohne zu

**30 JORDAN** 

große Gewaltsamkeit eine ähnliche Betrachtung etwa durch folgende Ergänzungen des Fronto wiedergeben: latae autem quomodo tu ---, male[dicae | nimisque redundantes: ] historia tamen scribenda | fuit. quod] si ad senatum scribere. [Ca]tul[us maluisset rationemque] consiliorum suorum si in formam epistulae contulisset, necessario [omnia] expeditius et † de . . . quod paterculus (?) . . . res inornatius scribsisset. Meine Ergänzungen umfassen hier 56 Buchstaben, also im Ganzen 84 von den etwa 120, welche auf den Abschnitt fallen: es bleiben also für die etwas umfangreichere Ergänzung jener Worte und der mir unverständlichen mit † bezeichneten etwa 40 Buchstaben. Und allerdings scheint mehr ausgefallen zu sein, als ich ergänzt habe: meine Ergänzungen machen nur den Versuch den Gedanken herzustellen. Nur ein Nothbehelf ist quod si ad senatum scribere [Ca]tul[usmaluisset Die Worte si ad senatum scriberetur weiß ich sonst nicht unterzubringen. Bisher ist Nichts versucht worden: nur in formam epistulae für in turmam hat Niebuhr richtig verbessert. Ich habe ebenfalls gewaltsam consiliorum für sensi horum geschrieben, dachte auch an cincinnorum: ein Genetiv scheint sicher darin zu stecken. Es ist klar, dass Mai hier, wo er Nichts verstand, auch nicht sicher las. Dies gilt noch mehr von dem von ihm selbst als unsicher bezeichneten paterculus. Dass die Erwähnung des Vellejus an sich im höchsten Grade auffallend wäre, scheint schon Niebuhr (Index auctorum) bemerkt zu haben und die Herausgeber des Vellejus wie die Litterarhistoriker (außer Bähr 24, 199 A. 2) haben die Stelle mit Recht neben dem Citat bei Priscian und dem in den Scholien zu Lucan (s. jetzt Usener, Schol. Bern. S. 281, 4) nicht aufgeführt. Aber auch an irgend einen anderen Paterculus wird nicht zu denken sein. Vielleicht steckt ein dritter adverbialer Comparativ darin.

Die Tendenzschrift des Q. Lutatius Catulus also, betitelt de consulatu suo ad A. Furium epistula, war eine politische Brochüre, in Briefform verfasst, wie sie ähnlich vor ihm und nach ihm publicirt worden sind; sie überschritt in Stil und Umfang das Maß eines eigentlichen Briefes und blieb im Umfang zurück hinter den Selbstbiographien und Memoiren derselben Zeit, den bändereichen Büchern des Rutilius Rufus und des Sulla. Sie mag nicht so völlig verschollen gewesen sein, wie die Stelle des Cicero und das Schweigen der Ueberlieferung vermuthen ließ. Fronto, der sie las, charakterisirt den Stil als dem militärischen Inhalt nicht angemessen, als ein impeditum und ornatum genus dicendi: ein Urtheil das mit einiger Modification

allenfalls auch auf die beiden erhaltenen Epigramme übertragen werden kann. Bringt man die geistige Verschiedenheit der Urtheilenden in Rechnung, so widersteitet es nicht dem Urtheil des Cicero, der von einem molle et Xenophonteum genus dicendi spricht: auch ihm scheint der Mangel an conciser Knappheit, die Breite der die eigenen Thaten des Verfassers verherrlichenden Erzählung zwar nicht gerade eine harte Kritik, aber doch ein bedingtes Lob entlockt zu haben. Es besteht dabei vollkommen, dass daneben die Eleganz des lateinischen Ausdrucks in mündlicher Rede hervorgehoben wird.

Königsberg.

H. JORDAN.

## UEBER DIE DEM CASSIUS DIO BEIGELEGTEN THEILE DER PLANUDISCHEN UND DER CONSTANTINISCHEN EXCERPTE.

I.

Die planudischen Excerpte.

Von dem Mönch Maximus Planudes, der im 14. Jahrhundert in Constantinopel mancherlei Compilationen angefertigt hat, giebt es bekanntlich auch eine solche historischen Inhalts, betitelt συναγωγή συλλεγείσα από διαφόρων βιβλίων παρά τοῦ σοφωτάτου καὶ λογιωτάτου καὶ τιμιωτάτου ἐν μοναχοῖς κυρίου Μαξίμου τοῦ Πλανούδη πάνυ ωφέλιμος. A. Mai fand diese Compilation in zwei vaticanischen Handschriften, einer des 14. Jahrh. und einer jüngeren 1); Kramer (Strab. praef. p. XLV) in der Pariser n. 1409; auch die von Heidelberg nach Paris und Rom geführte, jetzt wieder in Heidelberg befindliche Handschrift Nr. 129 des Sylburgischen Verzeichnisses muss wenigstens einen Theil derselben enthalten. Siebenkees und Kramer haben diese Collectaneen für den Strabo benutzt; Mai hat im 2. Band seiner Scriptores (1827) p. 552 verzeichnet, was ihm darin aus Cassius Dio herzurühren schien und das Ungedruckte davon daselbst p. 527—555 herausgegeben. Außerdem finden sich darin nach den Angaben von Siebenkees, Mai und Kramer Stücke aus Plato, Aristoteles, Pausanias, Dio Chrysostomus, Johannes Lydus, Basilius, Synesius und vielleicht noch aus manchen Andern; eine erschöpfende Untersuchung der ganzen Masse hat meines Wis-

<sup>1)</sup> Nam tertii minor fructus erat, fügt er in der Vorrede p. XXXV hinzu. Die von Siebenkees angegebene Bibliotheknummer Pal. 105 ist nach Mai irrig, was Kramer bestätigt; die richtige Nummer giebt Mai nicht an.

sens nicht stattgefunden. — Die von Mai als dionisch herausgegebenen Bruchstücke sind seitdem in die Ausgaben des Dio von Bekker und Dindorf übergegangen, wie es scheint, ohne dass die invicta argumenta, auf Grund deren Mai (p. 427 vgl. praef. p. XXV) dieselben dem Dio beigelegt hat, ernstlich nachgeprüft worden wären. Dass dies nicht überflüssig gewesen wäre, soll hier gezeigt werden.

Planudes hat offenbar diese Excerpte entweder aus einem einzigen im Allgemeinen chronologisch geordneten und von Romulus bis auf Gratian reichenden Werk genommen oder, wenn aus verschiedenen Werken, selbst seine Auszüge in dieser Folge zusammengestellt. Wir betrachten dieselben zunächst nach den vier Zeitabschnitten, in die sie sich zweckmäßig zerlegen lassen: von Romulus bis auf den viriathischen Krieg; die sullanische Zeit; von dem mithradatischen Krieg bis auf Elagabalus; von da an bis auf Gratian.

1. Die Fragmente, welche die Epoche von Romulus bis zum viriathischen Krieg betreffen, verzeichne ich hier, wie sie nach Mai in den planudischen Collectaneen auf einander folgen, da aus den gangbaren Ausgaben darüber keine Uebersicht zu gewinnen ist.

```
Dindorf fr.
Mai fr.
         1
                            5, 2.
                           11, 8.
 "
                           11, 9.
 "
                           13, 1 = E. 1, 9.
 "
                           17, 13.
                           18, 1.
         6
                           19, 2.
                           25, 8.
                           25, 9.
        10
                           27.
        11
                           31, vollständiger bei Suidas u. d. W. Tognov-
       12
                 "
                               \tilde{\alpha}\tau o\varsigma; = E. 2, 5.
     ,, 14
                           30, aber in anderer Form.
                 "
                           34, vollständiger bei Suidas u. d. W. Keltoi;
     ,, 18
                               = E. 2, 6.
     ,, 20
                          35, 6.
"
                 "
     " 21
                          35, 3.
                 "
     " 22
                          36, 9.
 "
    ,, 26
                          39, 2.
 "
                 "
                          39, 2 am Ende.
       27
     ,, 33
                           40, 17 = E. 2, 11.
                 "
```

```
Dindorf fr. 40, 20 = E. 2, 11.
Mai fr. 34
    ,, 35
                        40, 41 = E. 2, 13.
    ,, 37
                        40, 44, vollständiger bei Suidas u. d. W. Φα-
                                \beta \varrho in log; = E. 2, 14.
                        43, 24.
      40
                "
    " 42
                        71.
                     "
                        43, 28, vollständiger bei Suidas u. d. W.
    ,, 43
                "
                                P\eta\gamma\sigma\nu\lambda\sigma\varsigma; = E. 2, 25.
    ,, 44
                        44.
                "
    ,, 54
                        57, 27.
    ,, 55
                        57, 37, δτι Πτολεμαΐος Αλγύπτου βασι-
"
                                λεύς u. s. w.
           ότι ἐπὶ Πτολεμαίου τοῦ ἐπιφανοῦς Ἰησοῦς ὁ τοῦ
    ,, 56
            Σίραχ Ιουδαίοις την πανάρετον σοφίαν έξέθετο.
    ,, 57
           Dindorf fr. 57, 41.
    ,, 58
                        57, 44.
"
    ,, 59
                        66, 5 = E. 4, 7.
                        66, 6 = E. 4, 8.
      60
                        70, 1 = E. 3, 15.
       61
                        80, genauer bei Suidas u. d. W. Bogiar 905;
    ,, 64
                                = E. 4, 16.
```

,, ,, 66 δτι τὸ μετὰ τὸν πρῶτον τῆς Ῥώμης συνοικισμὸν εξακοσιοστὸν τριακοστὸν πέμπτον ἔτος ἐπὶ τῆς έκατοστῆς έξακοστῆς τετάρτης ἦν ὀλυμπιάδος.

Diese Stücke dem Dio beizulegen ist Mai hauptsächlich dadurch veranlasst worden, dass nachher, wie wir sehen werden, dionische Excerpte folgen. Aber einmal werden diese, wie sogleich gezeigt werden soll, durch Auszüge aus dem Plutarch von der hier in Frage stehenden Masse geschieden. Sodann aber lässt sich auf das Bestimmteste zeigen, dass unsere Bruchstücke, so wie sie liegen, einem um Jahrhunderte jüngeren Autor entnommen sein müssen. Dafür ist vor allem entscheidend, dass ein nicht geringer Theil derselben einfach aus dem Eutrop übersetzt oder vielmehr einer griechischen Metaphrase des Eutrop entlehnt ist; es sind dies die zwölf in dem Verzeichniss mit E. bezeichneten Stellen, von denen hier zwei zur Probe stehen mögen.

fr. 40, 20

ὅτι Πύρρος τοὺς κατὰ τὴν μάχην Pyrrhus Romanos . . . occisos πεπτωκότας 'Ρωμαίους ἐπιμελῶς sepelivit. quos cum adverso έθαψε· καὶ θαυμάζων τὸ φοβερὸν vulnere et truci vultu etiam τοῦ εἴδους τῶν ἀνδρῶν ἔτι διασω- mortuos iacere vidisset, tulisse ζόμενον καὶ ὅπως ἐναντία πάντες ad caelum manus dicitur cum έφερον τραύματα, λέγεται άνατείνας hac voce se totius orbis domiές ούρανον τάς χείρας τοιούτους num esse potuisse, si tales sibi εύξασθαί οἱ γενέσθαι συμμάχους· milites contigissent. δαδίως γαρ αν κρατήσειε της olχουμένης.

` Eutrop. 4, 7

**Eutrop. 2, 11** 

ὅτι Περσεύς, ὕστατος βασιλεύς Μα- Ipse rex, cum desereretur ab κεδονίας, καταλιμπανόμενος εν τ $\tilde{\psi}$  amicis, venit in Pauli potestaπρός 'Ρωμαίους πολέμφ ύπὸ τῶν tem. sed honorem ei Aemilius οἰκείων, ἀπογνούς φέρων ἐνεχείρι- Paulus consul non quasi victo σεν έαυτὸν Αἰμιλίφ Παύλφ. ὁ δὲ habuit, nam et volentem ad πεσείν βουληθέντα πρός τοίς γό- pedes sibi cadere non permisit νασιν αὐτοῦ ἀναστήσας καὶ ἐπει- et iuxta se in sella collocavit. πων άνθρωπε, τί μου καθαιρείς το κατόρθωμα;' ἐπί τινος βασιλικοῦ θρόνου πάρεδρον αύτῷ κατεστήσατο.

fr. 66, 5

Diese beiden Stellen sind desshalb ausgewählt, weil wir von beiden Anekdoten auch die wirklich dionische Fassung besitzen 40, 19 und 66, 4 Dind., die von der eutropischen wesentlich abweicht: zum Beispiel heisst es an der letzten Stelle: αὐτὸν ἐς τὴν Ἀμφίπολιν άχθέντα ο Παῦλος οὐδὲν οὕτε ἔργφ οὕτε λόγφ δεινὸν ἔδρασεν, άλλὰ καὶ προσιόντι οἱ ὑπαναστὰς τά τε ἄλλα ἐδεξιώσατο καὶ δμόσιτον ἐποιήσατο, ἔν τε φυλακῆ ἀδέσμω καὶ εν θεραπεία πολλή ήγε. Die eutropische Uebersetzung ist nicht die noch vorhandene des Paeanius, sondern eine andere verlorene, vielleicht die des Capito aus Lykien, welche Suidas (u. d. W.) erwähnt. — Welche weiteren Quellen dem Verfasser vorgelegen haben mögen, ist nicht mit gleicher Bestimmtheit zu sagen. Es ist der Annahme nichts im Wege, dass er den Dio neben dem Eutrop gebraucht hat, aber zwingende Gründe für diese Annahme finde ich wenigstens in den planudischen Excerpten nicht, und aus den dionischen Fragmenten müssen nicht blos die eutropischen, sondern sämmtliche oben

verzeichnete Excerpte entfernt werden. Sie rühren von einem Schriftsteller her, der, da er eine Metaphrase des Eutrop ausschreibt, nicht vor dem Ende des 4. Jahrhunderts sein Werk verfasst hat; und es finden sich auch in der nicht beträchtlichen Masse genug der Dinge, die Dios unwürdig sind und die eher an Malalas und Cedrenus erinnern — so die symbolische Deutung der Ceremonien bei Roms Gründung fr. 5, 2; die alberne Erzählung von dem Ankläger des Camillus Februarius, dem zur Schande der Monat dieses Namens verstümmelt worden sei fr. 27; die Verstümmelung von Viriathus und Caepio in Borianthos und Scipio 1) fr. 80; die Verschiebung der aus dem dritten punischen Kriege bekannten Belagerungsgeschichten in den ersten fr. 71; die Hereinziehung zweier die Ptolemäer und den Jesus Sirach betreffenden Notizen 57, 37 Dind. und 56 Mai. Wir stehen hier schon im reinen Byzantinismus, in dessen Entstellung, Allegorisirung und Anekdotisirung des überlieferten Stoffes die immer schwankenden Grenzen zwischen Geschichte und Roman vollständig verschwinden.

Es bleibt noch übrig den Namen des wahren Verfassers zu bezeichnen, dem diese Bruchstücke gehören; und er liegt nicht fern. Schon Mai hat gesehen, dass das von Planudes ausgezogene Geschichtswerk auch dem Suidas vorgelegen hat und dass eine relativ beträchtliche Anzahl der von Planudes ausgezogenen Stellen bei diesem, und zwar großentheils vollständiger, wiederkehrt<sup>2</sup>). Zur Ermittelung des Verfassers hilft dies freilich nicht weiter; denn keinem dieser Fragmente hat Suidas den Namen des Verfassers beigesetzt. Aber eines derselben, das Planudes (fr. 80 bei Dindorf) und in mehr authentischer Form Suidas aufbewahrt haben — es ist das schon erwähnte von Borianthos, das ist von Viriathus handelnde - kehrt in wörtlicher Uebereinstimmung mit Suidas wieder in den constantinischen Excerpten de consiliis, und zwar hier unter den Auszügen aus dem Johannes von Antiochia (fr. 60 p. 559 Müll.). Auch hat man längst bemerkt (Müller 4, 538), dass eine der Hauptquellen dieses Schriftstellers eine griechische Bearbeitung des Eutrop ist; und zwar eine von der noch vorhandenen verschiedene. Also nicht den Cassius Dio hat Planudes hier excerpirt, sondern den Johannes; und alle

<sup>1)</sup> Σχηπίων haben Planudes und Suidas; Dindorf hätte es nicht in Καιπίων ändern sollen.

<sup>2)</sup> Unter den Worten ἀμύσσειν, ἀποστυγοῦντες, Βορίανθος, Βρέννος, Κελτοί, Ρήγουλος, Τορχουᾶτος, Φαβρίχιος, Φεβρουάριος.

Merkmale, die gegen die Autorschaft Dios sprechen, passen umgekehrt vollkommen auf diesen späten christlichen Scribenten.

- 2. Die bei Planudes aufbehaltenen Fragmente, welche von dem mithradatischen Kriege Luculls bis auf Elagabalus reichen, sind unzweifelhaft dionisch; an drei Stellen werden die Auszüge eingeleitet mit ὅτι Δίων, welche Stellen in der That bei Dio 44, 2. 72, 23. 75, 4 erscheinen, und auch die große Masse der übrigen Auszüge findet bei Dio, wie wir ihn besitzen, sich wieder. Die wenigen, bei denen dies nicht der Fall ist, haf Dindorf in seiner Ausgabe Bd. 5 S. 234-236 zusammengestellt¹); es ist nicht zu bezweifeln, dass auch diese dem Dio angehören. Aber daraus folgt noch nicht, dass Planudes oder des Planudes Gewährsmann für diesen Abschnitt den vollständigen Dio vor sich gehabt hat; ja es lässt sich das Gegentheil bestimmt erweisen, so weniges auch aus diesem Abschnitt gedruckt vorliegt. Die vier ersten Excerpte dieser Masse hat Mai als fr. 74-77 abgedruckt; von diesen ist fr. 76 zusammengestellt aus Dio 36, 30, 3 und 36, 37, 1, ganz ebenso wie diese beiden Stellen in Xiphilins Auszug verschmolzen erscheinen, und ebenso wird, wer vergleicht, sich leicht überzeugen, dass fr. 77 identisch ist mit dem xiphilinischen Auszug von Dio 36, 43. 44. Ebenso stimmt fr. 75 wörtlich mit der xiphilinischen Fassung, die statt der verlorenen dionischen jetzt bei diesem 36, 3a eingerückt ist. Nun hat freilich der Verfasser dieser Compilation nicht den Xiphilinos benutzt, da er viele bei diesem nicht vorkommende Stellen aus Dio beibringt; aber ein älterer Auszug aus Dio muss die gemeinschaftliche Quelle der xiphilinischen wie der planudischen Excerpte sein. Diesem ältesten Compilator selber aber haben von Dios großem Werke wohl die früheren Bücher nicht vorgelegen; da Xiphilinos wie Planudes ungefähr an derselben Stelle mit dem J. d. St. 685, nicht bedeutend vor dem jetzigen Anfangspunkt der dionischen Ueberreste, anheben.
- 3. Dass für die sullanische Epoche von Planudes oder dem Ge-währsmann desselben nicht Dio, sondern Plutarchs Sulla benutzt ist, hat Dindorf (Vorrede zu Bd. 5 S. VII) richtig ausgeführt und zugleich nachgewiesen, dass bereits die Compilatoren des Porphyrogennetos

<sup>1)</sup> Es sind dabei die Stellen, die Mai als unedirt gegeben, aber Dindorf am Rande bei Dio nachgewiesen hat, in Abzug zu bringen. Durch Versehen, wie es scheint, fehlt bei Dindorf das Excerpt p. 553 fr. 78 Mai, das zwischen 54, 21 und 23 gestanden haben soll, beginnend; δτι Κορνηλίου τινὸς αίτίαν παρά τοῦ Καίσαρος u. s. w.; es ist gewiss dionisch.

das dionische Werk in ähnlicher Weise durch den Sulla des Plutarch ergänzt vorgefunden und ausgezogen haben. Gewiss hängt diese Ergänzung des dionischen Werkes durch die plutarchische Biographie Sullas zusammen mit der oben ausgeführten Wahrnehmung, dass für die zweite Hälfte desselben schon in ziemlich früher Zeit das J. 678 d. St. der factische Anfangspunkt geworden ist. Der Abschnitt desselben, der von Sulla handelte, muss früh verloren gegangen und so als Surrogat diese litterarische Combination eingetreten sein. — Dem Plutarch gehören bei Planudes die Excerpte 67—72 nach Mais Zählung; ausser denen, die bereits Dindorf (Bd. I S. 143-146) mit Recht aus der Reihe der dionischen Fragmente gestrichen hat, ist noch ferner zu tilgen fr. 103, 1 = Plutarch Sull. 14. Wenn in dem zweiten dieser plutarchischen Fragmente 68 Mai = p. 143 Dindorf als Gewährsmänner 'Livius und Diodoros' angeführt werden, so kann die Nennung des ersteren darauf zurückgehen, das Plutarch im Sulla c. 5 sich auf ihn beruft; die Erwähnung Diodors in dieser Verbindung ist wohl nichts als Confusion des späten Byzantiners, aus dem Planudes hier schöpft, oder auch des Planudes selbst. — Das planudische Fragment 73 Mai = 106, 2 Dindorf, den Untergang der sibyllinischen Bücher bei dem Brande des Capitols im J. 671 betreffend, ist nicht aus Plutarch, und da es genau auf der Grenze steht zwischen den plutarchischen und den dionischen Excerpten, kann es der letzteren Masse beigezählt werden; aber da diese, wie wir sahen, wahrscheinlich erst mit 685 anhob, so ist vermuthlich diese Notiz aus irgend einer dritten Quelle hier eingelegt.

4. Die planudischen Excerpte reichen bis über die Zeit hinab, wo Dio schließt; die wenigen in diese Epoche fallenden Stücke, von denen das jüngste den Kaiser Gratian betrifft, sind bei Dindorf 5, 233 abgedruckt.

Es hat also Planudes, wofern er selbst hier verschiedene Quellenwerke nach einander in historischer Folge ausgezogen hat, zunächst den Johannes Antiochenus benutzt, ferner von Sulla ab einen zu Anfang aus dem Sulla Plutarchs vervollständigten Auszug aus Dio, endlich eine mindestens bis auf Gratian hinabgeführte Fortsetzung der dionischen Annalen. Aber es kann auch sein, dass er alle diese Auszüge einem einzigen Geschichtswerk entlehnt hat, welches in diesem Fall kein anderes sein kann als das des Johannes Antiochenus. Ohne eine eingehende Untersuchung über die Frage anstellen zu wollen, ob auch die Auszüge aus Plutarchs Sulla und aus Dio wie aus der

Fortsetzung desselben dem Planudes durch Vermittelung des Johannes zugekommen sind, bin ich doch geneigt dieselbe zu bejahen. Dass Dios Name einigen Auszügen bei Planudes vorgesetzt ist, steht nicht entgegen; wenn Johannes, wo er den Dio zur Hand nahm, ihn als seinen Gewährsmann namhaft machte, so konnte dies den Planudes bestimmen seine Auszüge auf den Dio zurückzuführen. Johannes hat für die Kaisergeschichte bis auf Marcus nach Ausweis seiner zweifellosen Fragmente den Dio oder auch einen daraus gestossenen Auszug fast ausschließlich benutzt und es scheint nichts im Wege zu stehen, die betreffenden planudischen Excerpte als durch Johannes aus Dio übernommene zu betrachten. Von Commodus an folgt allerdings Johannes in den gesicherten Ueberresten hauptsächlich dem Herodian, während in den planudischen Excerpten auch hier Dio vorwaltet; aber einzeln erscheinen in dem von Herodian erzählten Zeitabschnitt doch auch in den andern Fragmenten des Johannes dionische Auszüge (so fr. 134 Müll.) und man wird wegen dieser allerdings befremdenden Discrepanz eine sonst fast unabweisliche Combination nicht aufgeben dürfen. Bevor die planudischen Excerpte vollständig durchgearbeitet sind, ist die Frage allerdings nicht endgiltig zu entscheiden. Es ist der Zweck dieser Notiz einen unsrer jüngeren Fachgenossen, der Zeit und Gelegenheit dazu hat, zu dieser Arbeit zu veranlassen, die nicht überslüssig sein wird, sollte sie auch mehr dazu führen schlechte Münze aus unserem Bestande zu entfernen als diesen selbst zu mehren.

## II.

Die Excerpte des constantinischen Titels de sententiis.

Genau dasselbe Versehen, das hinsichtlich der planudischen Excerpte stattgefunden hat, Auszüge aus dem Johannes für solche aus Dio auszugeben, hat Mai auch in dem Titel de sententiis der constantinischen Sammlung sich zu Schulden kommen lassen. Was er davon dem Dio beilegt, zerfällt in zwei Massen. Die erste, von der Vorrede bis auf die Schilderung der cannensischen Schlacht reichend, ist unzweifelhaft aus dem vollständigen Dio gestossen. Die zweite (p. 197—246 Mai, vollständig wieder abgedruckt in dem 5. Bande der Ausgabe Dindorfs S. 181—232) reicht von Augustus bis Constantin und kann also selbstverständlich wenigstens in der zweiten Hälfte dem Dio nicht gehören. Aber dass auch derjenige Theil, der dem Inhalt nach mit Dio zusammentrisst, wohl mate-

riell aus dessen Werk entlehnt, aber von den Compilatoren nicht aus Dio, sondern aus einem seiner Ausschreiber entnommen ist, und zwar eben aus dem Johannes, hat eigentlich schon K. Müller in den fragm. hist. 4, 191 nachgewiesen, obwohl er sein eigenes Resultat nicht gelten lassen will. Schon Mai wies auf die enormes varietates lectionis hin, die dieser Abschnitt verglichen mit Dio darbietet, weshalb er ihn eben auch ganz hat abdrucken lassen; man braucht nur hineinzusehen, um sich davon zu überzeugen, dass diese Abweichungen nicht von den Eklogarien Constantins, sondern von einem älteren und freier arbeitenden Epitomator herrühren. Müller wies weiter hin auf das den Caligula betreffende Fragment p. 204 Mai, p. 186 Dind., das wohl aus Dio 59, 22, 4 geflossen ist, aber in der Fassung keineswegs mit Dio, dagegen wörtlich mit einem sicheren Bruchstück des Johannes (fr. 83 bei Müller) stimmt. Also wird was in dem Titel περὶ γνωμῶν von römischer Kaisergeschichte sich vorfindet, aus dem Johannes genommen sein. Für den nachdionischen Abschnitt sprach schon Mai diese so nahe liegende Vermuthung aus; Müller verwarf sie, weil Johannes Chronik von Adam bis zum Schluss des 6. Jahrhunderts n. Chr., hier aber die Erzählung nur von Augustus bis Constantin reiche; weil sie hier ausführlicher sei als sonst bei Johannes und weil Johannes in dem Abschnitt von Commodus bis Gordian aus Herodian schöpfe, was hier nicht der Fall sei. Er hat es darum vorgezogen diese Fragmente einem Anonymus qui Dionis historias continuavit beizulegen (4, 191 — 199) und sie von denen des Johannes getrennt. Aber das erste seiner Argumente ist nichtig, da die fraglichen Excerpte am Anfang wie am Schluss defect sind. Sehr wesentliche Verschiedenheit ferner in der Behandlung des Stoffs kann ich zwischen den sicheren Fragmenten des Johannes und den hier in Frage stehenden nicht finden. Das Gewicht des letzten von Müller beigebrachten Arguments verkenne ich nicht; es ist auffallend, dass die Spuren Herodians in diesen Bruchstücken sich nicht vorfinden, wie dies auch in Betreff der gleichartigen planudischen Excerpte schon eingeräumt werden musste. Dass die die Kaisergeschichte betreffenden Excerpte des Titels de sententüs aus derselben Quelle geflossen sind wie die planudischen, ist evident; wie denn auch Dindorf, ohne sonst den Sachverhalt zu erkennen, wenigstens die drei nachdionischen den Maximianus, Constantin und Gratian betreffenden Bruchstücke bei Planudes richtig mit den entsprechenden Fragmenten des constantinischen Titels combinirt hat.

Aber auch die Zurückführung beider Massen auf den Johannes von Antiochia scheint mir kaum einem Zweifel zu unterliegen.

Ueberhaupt wäre dringend zu wünschen, dass einer unserer jüngeren und weniger beschäftigten Genossen es sich angelegen sein ließe dem unbillig vernachlässigten Johannes die Wohlthat einer gesonderten Sammlung und Bearbeitung zuzuwenden, wobei dann auch sein Verhältniss zum Xiphilinos und vor allem zum Zonaras, der ihn entschieden gebraucht hat, ins Auge zu fassen wäre; ferner seine Benutzung durch Suidas, unter dessen anonymen die römische Geschichte betreffenden Citaten eine große Menge aus dem Johannes sein muss. Dios Geschichtswerk nimmt in der späteren griechischen Litteratur einen ähnlichen Platz ein wie Livius in der lateinischen; das Epitomiren des Werkes und wieder der Epitomen desselben einer- und das Fortsetzen andrerseits ist die Geschichtschreibung dieser Epoche; und eines der wichtigsten Glieder in dieser Kette ist Johannes von Antiochia.

TH. MOMMSEN.

## DER AREOPAG IN ATHEN.

Ein Beitrag zur Topographie und Stadtgeschichte.

Wer vorurtheilslos die letzten Rekonstruktionen der athener Agora prüft, der wird bei aller Anerkennung im Ganzen und Einzelnen sich doch auch erheblicher Bedenken nicht entschlagen können. Unbedingt fest steht nur der äussere Ramen, für welchen der Areopag im Süden, der jetzt mit Recht dem Theseus abgesprochene Tempel im Westen und die Reste der Attalosstoa im Osten maßebend sind, während im Norden die Schlangenfüßler ein vor der Hand noch zweifelhaftes Moment bieten. Ueber die Gruppirung der die Agora selbst umfriedigenden oder auf ihr gelegenen Baulichkeiten und Anlagen aber ist ein Verständniss zwischen den Vertretern der beiden einander gegenüberstehenden Hypothesen, Bursian und Wachsmuth einer und Curtius anderer Seits, auch neuerdings nicht erzielt worden, und die Untersuchung kann daher nicht als abgeschlossen gelten.

Der Grund davon liegt in dem Mangel höherer, von der schriftlichen Ueberlieferung, namentlich der Periegese des Pausanias unabhängiger und bei Benutzung letzterer zu Grunde zu legender Stützpunkte. Nach den letzten an neuen Gesichtspunkten reichen Untersuchungen auf dem Gebiete der athener Topographie ist die Auffindung solcher, auch wenn sie an und für sich betrachtet von secundärer Bedeutung sein sollten, nothwendig, wofern nicht die Hypothese einen zu großen Raum einnehmen soll. An der Agora ist das einzige Gebäude, dessen Lage sicher bekannt ist, die Attalosstoa, von geringem Nutzen, da es in der schriftlichen Ueberlieferung nur ein Mal und ohne Beziehung auf umliegende Lokalitäten genannt ist. Zuverlässiger als Reste von Baulichkeiten, deren Namen, wie

derjenige jener Stoa lange Zeit und die Bezeichnung des Tempels am Westrande der Agora noch jetzt zweifelhaft sein können, sind solche Lokalitäten, deren Bestimmung von der keiner Veränderung unterworfenen Terrainformation abhängt. Als ein solcher Wegweiser kann die sogenannte Orchestra dienen.

Die Hauptstelle über dieselbe abgesehen von ihrer Lage steht in Timaeos Lexikon unter δρχήστρα· τὸ τοῦ θεάτρου μέσον χωρίον καὶ τόπος ἐπιφανής εἰς πανήγυριν, ἔνθα Αρμοδίου καὶ Αριστογείτονος εἰκόνες, womit zu vergleichen ist Phot. δρχήστρα· πρῶτον ἐκλήθη ἐν τῷ ἀγορῷ, εἶτα καὶ τοῦ θεάτρου τὸ κάτω ἡμίκυκλον, οὖ καὶ οἱ χοροὶ ἤδον καὶ ωρχοῦντο. Hierher gehört ferner Ar. Eccl. 681 ff. Nachdem Praxagora erklärt hat, dass man in dem neuen Staate der Richter nicht mehr bedürfen und die Gerichtslokale fortan als Speisesäle dienen würden, erwidert sie auf die an sie gerichtete Frage, was sie dann mit den Urnen machen werde, aus welchen die Richter für die einzelnen Gerichtshöfe ausgeloost wurden, sie werde dieselben auf der Agora aufstellen und selbst neben Harmodios stehend von hier aus die verschiedenen Speisegesellschaften ausloosen:

τὰ δὲ κληρωτήρια ποῖ τρέψεις; ΠΡΑ. εἰς τὴν ἀγορὰν καταθήσω·

κάτα στήσασα πας Αρμοδίω κληρώσω πάντας ξως αν είδως δ λαχων απίη χαίρων εν δποίω γράμματι δειπνεί.1).

Andere Standbilder neben der Gruppe der Tyrannenmörder, deren Copien von Friederichs und Benndorf in erhaltenen Statuen nachgewiesen sind, aufzustellen war gesetzlich verboten; nur zwei Mal, zu Gunsten des Antigonos und Demetrios, welche Athen von Demetrios dem Phalereer, und später des Brutus und Cassius, welche Rom von Cäsar befreiten, wurde eine Ausnahme gestattet<sup>2</sup>).

Wenn daher Curtius in den attischen Studien II S. 22 die Lokalität folgendermaßen charakterisirt: "Es war ein hochragender

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In Lucians bis accusatus lässt sich Dike neben dem Eumenidenheiligthum (§ 4) auf dem Areopag (§ 9. 14) nieder, um die Auslosung der Dikasterien zu leiten.

<sup>2)</sup> Die Stellen über die Statuen s. bei Bursian Geogr. v. Gr. I S. 286 Dass die Bestimmung eine gesetzliche gewesen, ist geschlossen aus Formeln wie ἐπιχεχωρῆσθαι αὐτοῖς (τοῖς ἐψήβοις) ποιήσασθαι τὴν τῆς εἰχόνος ἀνάθεσιν οὖ ᾶν αὐτοῖς εὖχαιρον εἶναι φαίνηται πλὴν οὖ οἱ νόμοι ἀπαγορεύουσιν in späteren Ephebendekreten.

94 KÖHLER

weitsichtbarer Standort — eine von anderen Aufstellungen absichtlich freigehaltene Terrasse — eine stattliche Hochsläche noch innerhalb des Keramikos und zum Markte gehörig", so wird man dem nur beistimmen können. Dagegen kann ich nicht zustimmen, wenn derselbe mit Bursian nach Wieselers Vorgange annimmt, dass die Orchestra am Markt für Festchöre gedient habe. Unsere Quellen wissen weder von diesen Festchören etwas noch von dem, wenn der Ort in diesem Sinne geweiht gewesen wäre, doch nothwendigerweise ebenso wie in der Orchestra im Theater vorauszusetzenden Altare, welcher letztere auch dann geblieben sein würde, wenn die Chöre späterhin verlegt wurden. Dass sich von alle dem keine Spur in der Literatur, keine Tradition erhalten haben sollte ist unglaublich. Auch Photios oder dessen Gewährsmann, der doch den Namen der Orchestra im Theater von derjenigen an der Agora herleiten zu wollen scheint, weiß von Festchören nichts, die er sonst am wenigsten umhin gekonnt hätte zu erwähnen 1).

Wesshalb aber nannte man dann den Standort der Tyrannenmörder Orchestra? Ich meine wegen der äußeren Aehnlichkeit der Lokalität mit der gleichnamigen in den Theatern. Dass jene Bezeichnung in der That eine volksthümliche war, erhellt daraus, dass sie weder von den Schriftstellern noch in den Inschriften gebraucht wird, sondern sich nur bei den Lexikographen findet. Dann muss aber die Terrasse halbkreisförmig gewesen sein, was übrigens auch Bursian annimmt<sup>2</sup>).

Die Lage derselben wird genauer bezeichnet in der bekannten Stelle bei Arr. Anab. III 16, 8: καὶ νῦν κεῖνται Αθήνησιν ἐν Κεραμεικῷ αἱ εἰκόνες (Αρμοδίου καὶ Αρ.) ἢ ἄνιμεν ἐς πόλιν, καταντικρὺ μάλιστα τοῦ Μητρώου, οὐ μακρὰν τῶν Εὐδανέμων τοῦ βωμοῦ. Auf Grund dieser Stelle hat man die Orchesta oberhalb der Einsattelung zwischen Burghügel und Areopag angesetzt,

¹) Bursian a. a. O. Wieselers disputatio de loco quo ante theatrum Bacchi—acti sint ludi scenici ist mir leider nicht zugänglich. Dass der Polemarch auf der Orchestra den Tyrannenmördern geopfert habe, will ich nicht bestreiten; indess wäre auch das Grab der letzteren im äußern Kerameikos (Pausan. I 29, 15) als Opferstätte denkbar, zumal da dieses Opfer einen Theil der Epitaphien gebildet zu haben scheint. S. die Stellen b. Mommsen Heortol. S. 281 und Sauppe die Epitaphia in der späteren Zeit Athens, Nachr. d. Gött. Ges. d. W. 1864, S. 209.

<sup>2)</sup> Die Orchestra im Theater wurde σίγμα genannt, mit Rücksicht auf die spätere halbkreisförmige Gestalt dieses Buchstabens, Bekker Anecd. I 286.

und zwar je nach der Ansicht die man von der von Pausanias innegehaltenen Reihenfolge hatte, entweder an den Abhängen des ersteren (Curtius) oder des letzteren (Bursian, Wachsmuth). Eine Terrasse, welche den Beschreibungen der angeführten Quellen entspräche, sindet sich weder auf der einen noch auf der andern Seite.

Wenn schon die Worte Arrians jene Auslegung er lauben, so nöthigen sie doch nicht dazu. Sind wir überhaupt berechtigt die Agora bis in die Einsattelung auszudehnen? "Auf dem Kerameikos da wo man hinaufgeht nach der Burg" bezeichnet im Allgemeinen das südliche Ende der in langer Fläche von Norden her ausgestreckten Agora. Die genaueren Bestimmungen folgen erst nach: dem Metroon gegenüber und in der Nähe des Altars der Eudanemen." Der Schriftsteller hätte sich kürzer fassen können, wenn der Name "Orchestra" allgemein gebraucht, nicht vielmehr eine Art von Spitznamen gewesen wäre.

Es würde unter diesen Umständen und da die Lage des Metroums sowohl als diejenige des Eudanemenaltares uns nicht bekannt sind, vergeblich sein, den Standort der Tyrannenmörder bestimmen zu wollen, wenn nicht innerhalb der gesteckten Gränzen eine Lokalität noch vorhanden wäre, welche den Vergleich mit dem Tanzplatz des Chores im Theater gewissermaßen herausfordert. Es ist dies die Felsterrasse am Nordabhange des Areopags, auf welchem sich heut zu Tage die kleine Kirche des heiligen Athanasios erhebt. Keiner der mir bekannten Stadtpläne giebt eine ganz genaue Vorstellung von der Lage und Gestalt derselben, sowie denn überhaupt der Areopag sowohl kartographisch als stadtgeschichtlich bisher recht stiefmütterlich behandelt worden ist. Die Lage zum Theseion erhellt am Besten auf Tafel 3 des großen Kartenwerkes von Curtius und Beilage 3 zum erläuternden Texte; auf beiden Blättern ist die Kirche durch ein Kreuz bezeichnet<sup>1</sup>). Schroff steigt in halbkreisförmiger Gestalt die Terrasse über Manneshöhe aus dem Boden auf, mit der Sehne, welche 30 Schritte misst und an deren östlichem Ende sich eine alte in dem Felsen ausgehöhte Cisterne befindet, an den Areshügel angelehnt, von der Ebene her nur von Westen aus zugänglich. In wie weit die Oberfläche etwa künstlich geebnet sei, lässt sich jetzt wegen der

<sup>1)</sup> Taf. 4 bei Curtius, auf welcher der Name der Kapelle angegeben ist, giebt von dem nördlichen Profil des Areopag eine falsche Vorstellung, besser, aber ebenfalls nicht genügend, ist in dieser Beziehung die Aufnahme von Burnouf in den Archives des missions scientifiques, B. V.

96 KÖHLER

Kirche und einer dünnen Erdschicht, die einige kümmerliche Pflanzen nährt, nicht beurtheilen. Dass ein für Aufstellung so günstig gelegener Platz, der jedem von Norden her sich Nähernden schon von Weitem ins Auge fällt, im Alterthum unbenutzt geblieben sei, ist nicht glaublich.

Es ist eine halbkreisförmige, von allen Seiten abgesonderte, im Verhätniss zum Areopag tief liegende Fläche; von der Ebene aus gesehen "ein hochragender weitsichtbarer Standort" "eine stattliche Hochfläche noch innerhalb (am äußerem Rande) des Kerameikos" an welcher man vorüber ging, wenn man den Weg nach der Burg einschlug; ein τόπος ἐπιφανής εἰς πανήγυριν, wie die heute dort befindliche christliche Kirche beweist, die ihre πανήγυρις im Frühjahr feiert.

Die Felswand des Areopag östlich von der Orchestra trägt zahlreiche Spuren alter Bearbeitung und eingefügt gewesener Weihgeschenke. Mehrere Abtheilungen sind zu unterscheiden, zwischen denen als Scheidewände der Fels stehen geblieben ist. Die westliche derselben ist merkwürdig durch eine Treppenanlage mit einem  $\beta \tilde{\eta} \mu \alpha$ in der Mitte ähnlich wie abgesehen von der Pnyx in der bekannten Anlage am 'Westabhange des sogenannten Nymphenhügels 1). Die folgende ist durch Nischen für Weihgeschenke als altes Heiligthum hinreichend charakterisirt. Nach einer wie es scheint unvollendet gebliebenen folgt weiter nach Osten eine ausgedehntere Anlage, in deren östlichem Winkel eine vierstufige Felsentreppe auf den Gipfel des Hügels führt, wie eine solche sich auf der entgegengesetzten südlichen Seite des letzteren findet. Neben der Treppe mit derselben parallel laufend öffnet sich eine schmale Felsspalte. Der Felsen ist an seiner ganzen der Agora zugewandten Nordseite nur auf dieser Treppe ersteigbar. — Weiterhin öffnet sich dann die Flucht nach der Akropolis hin; es ist diejenige Stelle, wo früher die Kirche des heiligen Dionysios des Areopagiten und damit zusammenhängend die Wohnung des Erzbischofs von Athen, der christlichen Sage nach das Haus des

<sup>1)</sup> S. über diese Anlage Forchhammer Topogr. v. Athen S. 84. Curtius Att. Stud. I S. 11 Anm. Wegen der Nähe des Barathron könnte man an ein Gerichtslokal denken. Die ἔνδεκα richteten im παράβυστον (Poll. VIII 121), welches ἐν ἀρανεῖ τῆς πόλεως lag (Pausan. I 28, 8), die Anlage am Nymphenhügel befindet sich indess außerhalb der Stadtmauer. Eine auf eine Verurtheilung im παράβυστον bezügliche Inschrift (Rang. 860) ergiebt nichts für die Lage dieses Gerichtshofs. Für die Agora eines Demos will die Lage nicht recht passen.

Heiligen selbst, stand und wo Curtius den Arestempel und das Buleuterion ansetzt. In dem dabei befindlichen, jetzt durch ein altes Architekturstück aus guter Zeit verdeckten Brunnen sollte sich der Apostel Paulus vor dem erbitterten Volke verborgen haben, nachdem er in der bekannten Rede den Abstand des alten und neuen Glaubens blosgelegt und den Areopagiten Dionysios dem letzteren gewonnen hatte. Das Terrain liegt und lag immer um ein beträchtliches höher als die Fläche der Agora und die Thalsohle zwischen dem Burghügel und dem Areopag; am nördlichen Rande sind im Felsen die Spuren einer runden Basis. Der Jesuit Babin erzählt in seinem Briefe über Athen (d. d. Smyrna d. 8. Octbr. 1672), es sei unter den Ruinen der (in ihren Grundmauern noch jetzt erhaltenen) Kirche eine Marmorstatue, die Jungfrau mit dem Kinde auf dem Arm vorstellend, aufgefunden, aber auf Befehl des Erzbischofes zerschlagen worden, um den fränkischen Katholiken nicht Veranlassung zu geben, den Heiligen des Bilderdienstes zu bezüchtigen. Die Inschrift C. I. G. 418 copirte Cyriacus von Ankona in Areopago ad sedem Dionysii; Göttling sah dieselbe "wie der Augenschein ergiebt an ihrer alten Stelle, wenn man von der Gegend des Areopags aus nach der Akropolis hinaufsteigt"¹).

Der Orchestra diametral gegenüber nach Osten zu liegen die Trümmer der Kirche Hypapanti, welche auf dem 3. Blatte des Curtiusschen Kartenwerkes mit 9 bezeichnet sind. Die in den Jahren 1851/52 hier angestellten Ausgrabungen hatten bereits auf die Vermuthung geführt, dass hier das Buleuterion und Metroon gelegen habe, ohne dass dieselbe begründet werden konnte<sup>2</sup>). In der That liegen östlich von der hier entlang laufenden sogenannten Valerianischen Mauer, welche auch Curtius. Att. Stud. II S. 29 als der Ostgrenze des alten Marktes folgend betrachtet, gewaltige Grundmauern eines alten Gebäudes, wenn auch nicht vollständig freigelegt, deutlich zu Tage.

Es liegt nicht in meinem Plan hier die Consequenzen zu ziehen, welche sich aus der Fixirung der Orchestra und des Buleuterions für die Marktanordnung ergeben, doch erheischt die Vollständigkeit der Beweisführung noch die Prüfung, wie sich die gewonnenen Resultate

<sup>1)</sup> Ueber die Kirche und den Bischofssitz vgl. A. Mommsen Athenae Christianae p. 43; die Worte Babins bei de Laborde Athènes I p. 192; über die Inschrift Göttling Ges. Abh. I S. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. die Programme der Athener archäol. Gesellschaft aus den bezeichneten Jahren und Ross, Das Theseion S. 43 Anm. 129.

98 KÖHLER

zu der bisher absichtlich aus dem Spiel gelassenen Periegese des Pausanias stellen. Ich darf vorausschicken, dass die bisherigen Ansetzungen der Orchestra mit der von dem Periegeten eingehaltenen Reihenfolge nicht stimmen, ein Uebelstand, welchen Curtius sowohl als Wachsmuth gefühlt, aber nach meinem Dafürhalten nicht beseitigt haben <sup>1</sup>).

Pausanias sieht nach einander das Metroum, Buleuterion und die Tholos, oder wie den Inschriften nach zu urtheilen der officielle Name des Gebäudes gewesen zu sein scheint, die Σκιάς (I 3, 5. 5, 1). Wie das Prytaneion, in dem noch Solon seine Gesetze aufgestellt hatte<sup>2</sup>), den Mittelpunkt des alten Geschlechterstaates, so bildete diese Gruppe von Gebäuden, welche der Agora ihre politische Bedeutung verliehen, den Mittelpunkt der Klisthenischen Staatsordnung. Das Prytaneion hatte seitdem seine Bedeutung verloren, die Institute, welche noch späterhin an dasselbe geknüpft sind und um deren Willen es überhaupt noch genannt wird, sind aus diesem Grunde für vorklisthenisch zu halten. Man fasste diese Gebäude mit anderen in der nächsten Umgebung gelegenen wie dem Strategion, dem Amtslokal des ersten Archon und dem Thesmothesion, zusammen unter der Benennung τὰ ἀρχεῖα (Curtius Att. Stud. II S. 58). Zwischen der Skias und dem Areopage etwa befand sich die für die Auslosung der Dikasterien bestimmte, κληρωτήριον genannte Lokalität; eine andere Abtheilung von zweifelhafter Bestimmung scheint den Namen vô πουτανικόν geführt zu haben 3). Auch auf diesem Gebiete macht man bei weiterem Vordringen die Erfahrung, dass das öffentliche Leben der Alten und speciell der Athener eine bei weitem größere Mannichfaltigkeit der Formen und Einrichtungen darbietet, als man wegen mangelhafter Kenntniss im Gegensatze zum modernen Staatsleben anzunehmen in der Regel geneigt ist.

Nach der Skias nennt Pausanias eine Reihe von Bildwerken, woraus zu schließen ist, dass er auf diesem Theile seiner Wanderung

<sup>1)</sup> Curtius Att. Stud. II S. 22; Wachsmuth im Rh. Mus. XXIII S. 7. Beide nehmen eine nachträgliche Erwähnung an.

<sup>2)</sup> Die Angabe dass die Solonischen Gesetze ursprünglich auf der Burg aufgestellt gewesen seien (Harpocr. ὁ κάτωθεν νόμος Poll. VIII 128), beruht nach meinem Urtheil lediglich auf der falschen Interpretation von Dem. contr. Aristocr. 28.

<sup>3)</sup> Vgl. über diese Anlagen außer dem zu der oben angeführten Stelle aus Ar. Eccl. bemerkten Hermes 5, 336.

auf Gebäude nicht stiefs. Und zwar standen die Bildsäulen der Eponymen oberhalb (ἀνωτέρω) der Skias, also bereits am Nordabhange des Burghügels. Nach ( $\mu \varepsilon \tau \dot{\alpha}$  8, 2) diesen trifft er je zwei Statuen von Göttern und Sterblichen an. Amphiaraos und Eirene mit Plutos auf dem Arme, und den Redner Lykurg und Kallias, der den Frieden mit den Persern abgeschlossen haben sollte<sup>1</sup>). Wahrscheinlich standen diese bereits rechts vom Aufgange nach der Burg beim Heiligthume der unterirdischen Götter, in deren Kreis Amphiaraos gehört und mit denen zusammen er auch an anderen Orten verehrt wurde. Das Heiligthum des Amphiaraos in Oropos kam im ersten Jahr der Finanzverwaltung Lykurgs Ol. 110, 3 durch den Frieden des Demeas an Athen. Es scheint, dass die Bildsäule Lykurgs neben Amphiaraos und diejenige des Kallias neben der Gruppe der Eirene aufgestellt gewesen sei. Die Vermuthung liegt nahe, dass die im 17. Jahrhundert bei Hagios Dionysios gefundene Marmorgruppe der Madonna mit dem Christuskinde keine andere gewesen sei, als die Gruppe der Eirene mit Plutos auf dem Arme, nach Pausan. IX 16, 2 ein Werk des älteren Kephisodot, des Vaters des Praxiteles, deren Nachbildung Brunn in der Münchner Leukothea und auf attischen Münzen nachgewiesen hat2).

Der Perieget sieht sodann die Statue des Demosthenes (ἔστι δὲ καὶ Δημοσθένης κτλ.) und in der Nähe (πλησίον) das Heiligthum des Ares. Aus anderen Quellen ist bekannt, dass sich in der Umgebung der ersteren das περισχοίνισιμα und der von dem jüngeren Peisistratos gestiftete Altar der zwölf Götter befand und dass neben

<sup>1)</sup> Dieganze Stelle lautet: Μετὰ δὲ τὰς εἰχόνας τῶν ἔπωνύμων ἔστὶν ἀγάλματα θεῶν, ᾿Αμφιάραος καὶ Εἰρήνη φέρουσα Πλοῦτον παῖδα. Ἐνταῦθα Αυκοῦργός τε κεῖται χαλκοῦς ὁ Λυκόφρονος καὶ Καλλίας, δς πρὸς ᾿Αρταξέρξην — ἔπραξε τὴν εἰρήνην.

<sup>2).</sup> Schon Ross hat bei de Laborde a. a. O. diese Vermuthung geäußert. Nach Brunn (Ueber die sogenannte Leukothea S. 20 Anm.) wäre das Werk Kephisodots in Bronze ausgeführt gewesen. Friederichs, dem Brunns Entdeckung noch unbekannt war, sagt über die Leukothea in seinen Bausteinen I S. 229: "Die Gruppe berührt uns fast wie eine christliche Madonna;" vgl. den Nachtrag S. 551. — Die Statue des Lykurg war Ol. 118, 2. 307 gegen 20 Jahre nach dem Tode des Staatsmannes auf Antrag des Stratokles errichtet worden, vgl. C. Curtius im Philol. XXIV S. 91 ff. Die Basis dieser Statue mit der Aufschrift Δυπούργος ὁ ὁἡτωρ scheint wieder aufgefunden zu sein bei den Ruinen der Attalosstoa, s. Ἐπυγραφαλ ἀνεκδ. 1860 N. 22. An derselben Stelle ist ein Stück des betreffenden Volksbeschlusses zum Vorschein gekommen, s. N. 1 in den Ἐπιγρ. und bei C. Curtius a. a. O.

ihr später eine Platane stand 1). Für das Aresheiligthum bietet das Terrain keinen passenderen Raum dar als denjenigen, von welchem aus die oben erwähnte Felstreppe auf den Areopag führt2). In der Umgebung des Tempels (περὶ τὸν ναόν) standen Herkules, Theseus und Apollo, Kalades und Pindar, letzterer wie aus Aeschin. ep. 4 bekannt ist, bereits vor der am Westrand der Agora gelegenen στοά βασίλειος. Pausanias ist also etwas nach vorn zugegangen. Indem er hierauf in halber Wendung den Weg einschlägt, welcher zwischen jener Stoa und dem Areopag hindurch nach den westlich von der Agora im engeren Sinne und im Quartier Melite gelegenen Markttheilen einschlägt, erblickt er nicht weit (οὐ πόζοω) von der Statue des Pindar links vom Wege am Fusse des Areopag die Statuen der Tyrannenmörder. Die Sache liegt überhaupt so, dass, wer die Reconstruction der Agora von Bursian und Wachsmuth im Prinzip annimmt, die Orchestra consequenter Weise da suchen muss, wo wir dieselbe geleitet von der Formation des Terrains placirt haben. Dass die letztere nicht nur eine hochgelegene sondern freistehende Terrasse war, beweist der Gegensatz zu dem ἐπὶ τοῦ δαπέδου befindlichen Euda-Die Statuengruppe selbst wird nach Osten dem Einnemenaltar. gange in das Buleuterion zugewandt gewesen sein.

Pausanias nennt den Areopag als außerhalb der Agora und des Kerameikos im weiteren Sinne gelegen an dieser Stelle nicht, sondern erst am Ende seiner Wanderung durch die Stadt K. 28. Aus der Akropolis herausgetreten sucht er das rechts unterhalb der Propyläen gelegene Grottenbeiligthum des Apollo und hierauf die an der Nordwestecke des Hügels befindliche Grotte des Pan auf. Von hier aus lässt er sich den Areopag zeigen und erwähnt kurz die darauf bezüglichen Sagen. Den Hügel selbst, der nichts Sehenswerthes darbot, hat er nicht bestiegen, da er in diesem Falle nothwendigerweise hätte an dem Eumenidenheiligthume vorüberkommen müssen, dieses aber erst nachher erwähnt.

Letzteres gehört zu denjenigen Positionen, welche als feststehend zu betrachten sind und als Ausgangspunkte dienen müssen. Aus den oft citirten Stellen bei Euripides und Valerius Maximus ist bekannt,

<sup>1)</sup> Att. Stud. II S. 35 und 39.

<sup>2)</sup> Der Raum ist am Besten erkennbar auf dem Plane von Burnouf, wo auch die Felsspalte, freilich übertrieben, angedeutet, der Felsen aber, der diesen Raum von dem Terrain mit dem Bischofssitze trennt, zu weit nach Norden vorgeschoben ist, so dass er die Orchestra von Osten her verdeckt.

dass die Stiftung, von deren Bedeutung die magere Aufzählung bei Pausanias keine genügende Vorstellung giebt, in der Einsattelung zwischen Akropolis und Areopag und zwar hart an dem letzteren lag, und dass sich eine Erdspalte, vermuthlich das ἄδυτον des Heiligthumes, dabei befand. Es ist schon oben bemerkt worden, dass die Fläche, auf der sich die Ruinen der Kirche des heiligen Dionysius befinden, erheblich höher liegt als die Ebene der Agora und die Orchestra. Der Areopag bildet hier, bevor er in einer nach Osten vorspringenden Ecke abschließt, eine knieförmige Krümmung. Die nach Westen blickende Wand ist senkrecht bearbeitet, südlich stehen Reste von den Mauern der Kirche. Zwischen diesen und der compacten Felsmasse liegen gewaltige Felsblöcke wild durcheinander, unter denen jetzt durch üppige Schlingpflanzen verkleidet sich eine tiefe Felsspalte öffnet; im innersten Winkel der letzteren quillt Wasser 1).

Namentlich im Frühlichte, welches die Felsmassen mit röthlichem Schimmer überzieht, bietet diese Partie einen der eigenthümlichsten Anblicke auf dem an mannichfaltigen Eindrücken so reichen Boden von Athen. Dem Beschauer werden zunächst die alten Mythen von den Kämpfen der Titanen und Giganten, der Söhne der Gäa, vor die Seele treten, welche indess auf dem vulkanischen Einflüssen nicht ausgesetzten Boden von Attika nie lokalisirt worden sind. Dafür ist es der verwandte Kreis der chthonischen Götter, der hier seine Stätte gefunden hat. Es ist vielleicht nur eine Gegend auf dem alten Stadtgebiete, in welcher der Zusammenhang zwischen der äußeren Natur und dem Kult sich so zwingend aufdrängt, ich meine das obere Ilissusthal mit dem Kulte der Musen.

Pausanias besucht das Heiligthum (ieqo'v) der Eumeniden, der Töchter der Gäa, sieht Statuen des Pluto, Hermes und der Ge und ebenfalls innerhalb des Peribolos das Grabmal des Oedipus. Mit dieser Aufzählung sind indess die hier befindlichen Heiligthümer nicht erschöpft. Aus einem Fragmente des Polemon, der sich eingehend mit dem Kulte der Eumeniden beschäftigt zu haben scheint, beim Scholiasten zu Soph. Oed. Col. 489 kennen wir das Heroon des Hesychos, des mythischen Ahnherrn des Geschlechtes der Hesychiden, in welchem das Priesterthum der Göttinnen erblich war, und dasjenige Kylons, dessen Anhänger mit Verletzung des Asylrechtes an den

<sup>1)</sup> Vgl. die Karte von Burnouf, auf welcher indess das Terrain unverhältnissmäßig groß ausgefallen ist, und Wordsworth Athens and Attica S. 66.

102 KÖHLER

Altären der letzteren ermordet worden waren<sup>1</sup>), und von einem Heroon späterer Zeit rührt auch die hier gefundene Inschrift C. I. G. 916 her<sup>2</sup>).

Die Heiligthümer der unterirdischen Gottheiten an der Ostseite des Areopag sind zu den ältesten religiösen Stiftungen Athens zu rechnen. Dafür spricht schon die Natur jener Gottheiten, welche in Griechenland autochthon<sup>8</sup>) waren, später aber durch andere den Ideen der fortgeschrittenen Zeit mehr entsprechende Kulte verdunkelt wurden, so dass Neustiftungen von vornherein wenig wahrscheinlich sind. Die Art wie jene Kulte an dieser Stelle gewissermassen aus dem Boden herausgewachsen sind, weist in eine Periode zurück, in welcher die religiösen Vorstellungen noch vorwiegend von den Eindrücken der äußeren Natur wachgerufen und bestimmt wurden. Aber auch bestimmte Institute weisen auf ein hohes Alterthum zurück, wie das Gentil-Priesterthum der Hesychiden und vor Allem die engen Beziehungen zu dem Rathe auf dem Areopag. Die Sitzungen des letzteren fanden nicht nur an den drei den Unterirdischen geheiligten Monatstagen, sondern wie der Dienst der Eumeniden zur Nachtzeit statt, wenn auch dieser Gebrauch später abgekommen sein mag, und die von dem Gerichtshof Freigesprochenen opferten in dem Tempel der Göttinnen 4).

Die Erklärung für diese Erscheinung liegt nicht sowohl in der religiösen Bedeutung jener Göttinnen, als im gemeinsamen Ursprung aller attischen Blutgerichte, welcher im Asylrecht zu suchen ist. Daher sind dieselben aller Orten mit Heiligthümern verbunden. Es bedarf kaum der Bemerkung, dass der Gemeindeherd im Prytaneion hiervon keine Ausnahme bildet. Nachdem die Milderung der Sitten diesen Fortschritt herbeigeführt, blieb das Asylrecht zunächst noch an einigen Orten für die Sclaven in Kraft, wie dies für das Theseion

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Polemon hatte in seiner  $\pi \rho \delta s$   $T(\mu \alpha i \sigma v)$  betitelten Schrift ausführlich über den Dienst der Eumeniden gehandelt, vgl. die Sammlung seiner Fragmente von Preller S. 72 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Schriftcharakter ist derselbe wie in dem Dekret bei Ross Demen v. A. p. VII, welches nicht jünger sein kann als Hadrian.

<sup>3)</sup> Natürlich nur in dem Sinne, in welchem die pelasgische Bevölkerung für autochthon gilt.

<sup>4)</sup> Die Stellen s. bei Hermann gr. Staatsalterth. § 105, 12. 13; über das Opfer Pausan. I 28, 6. Otf. Müllers Ausgabe der Eumeniden von Aeschylos ist mir nicht zugänglich.

ausdrücklich bezeugt ist '). Wie nachweislich und erfahrungsmälsig die Blutgerichte älter sind als die Gerichtshöfe zum Austrag privatrechtlicher Streitigkeiten, so liegt kein Grund vor an der Richtigkeit der attischen Ueberlieferung zu zweifeln, wonach unter jenen dasjenige auf dem Areopag das älteste war. Aus dem Anschluss des letzteren an das Asylrecht folgt weiter, dass die gerichtlichen Befugnisse desselben die ursprünglichen, die politischen Attribute ein späterer Zusatz waren <sup>2</sup>).

Das enge Verhältniss des Rathes auf dem Areopag zu dem Heiligthume und Kultus der Erinyen ist auch in derjenigen Form der Stiftungslegende ausgedrückt, welche den Inhalt von Aeschylos Eumeniden bildet. Orest wegen Muttermordes von den Erinyen verfolgt slieht auf Apollos Geheiß zu dem Schnitzbilde der Burggöttin in Athen und wird von dem von dieser jetzt eingesetzten Gerichtshofe freigesprochen, die Erinyen aber durch Stiftung ihres Heiligthumes und Kultus besänstigt und in Eumeniden umgewandelt. Der Uebergang vom alten zum neuen Rechte, welcher in dieser Verwandelung seinen mythologischen Ausdruck gefunden hat, wird von der patriotisch-religiösen Dichtung auf wunderbare Weise als rettende That der Landesgöttin dargestellt; die Stiftung des Eumenidendienstes erscheint hierdurch als eine Folge der Einsetzung des Gerichtshofes. Der Areshügel führt in der Dichtung diesen Namen bereits, weil die Amazonen auf ihrem Zuge gegen Athen dort ihr Lager aufgeschlagen und dem Gotte, dessen Töchter sie bei Späteren (z. B. Lys. Epit. 4) genannt werden, geopfert haben. Ein wie es scheint an der Westseite des Hügels gelegener Ort, über dessen Bedeutung schon die Alten sich unbestimmt äußern, hieß das Αμαζόνειον<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Etym. M. unter Θήσειον: Φιλόχορος δὲ οὐ μόνον τοὺς οἰχέτας τὸ παλαιόν φησι χαταφεύγειν εἰς τὸ Θήσειον, ἀλλὰ χαὶ τοὺς ὁπωσοῦν ἰχετεύοντας. Das Eumenidenheiligthum und das Theseion sind als Asyle zusammengenannt Ar. Eq. 1312 vgl. Thesm. 224. Bei der Neuordnung des Dienstes der großen Göttinnen in Andania wurden Bestimmungen erlassen über das Asylrecht für Sclaven, s. Mysterieninschrift aus Andania § 15 Sauppe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So Curtius (Gr. Gesch. I S. 251) und neuerdings namentlich Oncken Athen und Hellas I S. 237 ff. Anders Schömann, Grote und Heffter. Der Name  $\beta o \nu \lambda \dot{\eta}$  für das Collegium auf dem Areopag braucht nicht älter zu sein als Solon.

<sup>3)</sup> Eumen. 680 ff. πάγον δ' ὄρειον τόνδ', Άμαζόνων ε΄δραν, σχηνάς θ', ὅτ' ἢλθον Θησέως χατὰ φθόνον στρατηλατοῦσαι χαλ πόλιν νεόπτολιν τήνδ' ὑιμιπυργον ἀντεπύργωσαν τότε "Αρει δ' ἔθυον, ἔνθεν ἔστ' ἐπώνυμος πέτρα, πάγος τ' ἄρειος. Ueber das Άμαζόνειον s. außer Plut. Thes. 27 und Diodor. IV,

104 KÖHLER

Es scheinen in früher Zeit zwei Sagen neben einander existirt zu haben, von denen die eine die Stiftung des Areopags von dem Gerichte über Orestes, die andere von demjenigen über Ares herleitete. Halirrhothios, der Sohn des Poseidon, hatte der Alkippe, der Tochter des Ares und der Agraulos, Gewalt angethan und war von dem ergrimmten Vater derselben erschlagen worden. Die Götter selbst traten hierauf zu dem ersten Blutsgerichtshof auf dem Areopag zusammen und sprachen den Ares frei, der Hügel aber hieß von da an der Areshügel. Seitdem Hellanikos, der ältere Zeitgenosse Herodots, die Sagenmasse in ein chronologisches System gebracht hatte, musste natürlich die Sage von Orestes in der Weise zurücktreten, dass nur noch dessen Freisprechung auf dem Areopag bestehen blieb. Oder aber die Sage von der Ermordung des Halirrhothios wurde jetzt zum ersten Male mit dem Gerichtshof auf dem Areopage in Verbindung gebracht, ebenso wie die Ermordung der Prokris durch Kephalos und des Talos durch Dädalos 1).

Nach einer mehr rationalistischen Auffassung, welche Apollodor in seinem Buche  $\pi \epsilon \varrho i$   $\Im \epsilon \tilde{\omega} \nu$  ausgesprochen hatte und welche auch bei Neueren Beifall gefunden hat, war der Areopag dem Ares als Blutgericht heilig²). Allein von einem Zusammenhange des Gerichtshofes auf dem Gipfel des Hügels ( $\mathring{\eta}$   $\mathring{\epsilon} \mathring{\xi}$   $\mathring{A}\varrho \epsilon iov$   $\pi \acute{\alpha} \gamma ov$ , nie  $\mathring{A}\varrho \epsilon i\alpha$   $\beta ov \mathring{\lambda} \mathring{\eta}$ ) mit dem Kultus des Gottes ist auch nicht die leiseste Spur vorhanden. Die Ueberlieferung schweigt über diesen Kultus vollständig, der Tempel selbst wird nur von Pausanias erwähnt. Der Reisende sieht darin das Bild des Gottes von Alkamenes, also aus der Zeit des peloponnesischen Krieges; ein Bild der Athene  $\mathring{A}\varrho \epsilon l\alpha$ , deren angeblich von Orestes gestifteten Altar er bei Gelegenheit des Areopags erwähnt, von einem parischen Künstler Namens Lokros; zwei Bilder der Aphrodite und eine Statue der Enyo, letztere von den Söhnen des Praxiteles³).

<sup>28</sup> Harpoer. u. d. W., wo erklärt wird ξερον ο Δμαζόνες ίδρίσαντο und Steph. Byz. u. Δμαζόνειον.

¹) S. Preller de Hellanico Lesbio historico, Ges. Aufs. S. 42 ff. und aufser Suid. und im Etym. M. u. Ἄρειος πάγος namentlich d. Schol. zu Eur. Or. 1643, über die chronologische Anordnung aufserdem im Marm. Par. Die Gründungslegenden der vier Blutgerichtshöfe haben den späteren Anführungen nach zu schließen frühzeitig kanonische Geltung erlangt, die Varianten sind unwesentlich.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Steph. Byz. u. Άρειος π. und Preller Gr. Myth. I<sup>1</sup> S. 207: ,, Außerdem wurde Ares besonders in Athen verehrt als Gott des Areopags, der ihm als Blutgericht geheiligt war."

<sup>3)</sup> Opfer auf dem Areopag werden erwähnt in Bekk. Anecd. p. 417 und viel-

Nach den vorliegenden Daten ist der Ursprung des Namens des Areshügels nicht auf dem religiös-mythischen Gebiete zu suchen. Vor dem städtischen συνοικισμός und so lange die Ansiedlung auf dem Burghügel noch eine Gemeinde für sich bildete, bot jener Hügel durch seine Lage die natürliche und einzige Angriffsbasis gegen dieselbe, von wo aus der angreifende Theil, seinerseits gegen plötzliche Ueberfälle geschützt, die Brandgeschosse von oben her in die hölzernen Befestigungen (φράγματα) des Burgaufganges zu schleudern vermochte. Mancher harte Strauss mag in jenen langen Zeiten des Faustrechts und beständigen Kriegszustandes hier ausgefochten worden sein, denn die Ansiedelungen auf dem Burghügel reichen, wie die auf demselben sich findenden Ueberreste aus dem Steinzeitalter beweisen, in unvordenkliche Zeiten hinauf. Auch die Perser ließen sich, nachdem sie 480 die Unterstadt eingenommen hatten, auf dem Areopag nieder und beschossen von da aus die Burg, wie dies Herodot anschaulich schildert 1). Eine Erinnerung an diese Zustände hat sich in der Sage von den Amazonen erhalten, welche nach der Darstellung des zweitältesten Atthidenschreibers Kleidemos ebenfalls vom Areopag aus die Burg belagerten, bis diese durch Zuzug der Nachbargemeinden in Melite und am obern Ilissos entsetzt wurde<sup>2</sup>). Der Volksmund aber drückte dasselbe Verhältniss durch die Benennung des Hügels aus, welche dann zum Dienste des Gottes an dieser Stelle und später, vermuthlich in der Zeit zwischen dem Perser- und dem peloponnesischen Kriege, selbst zur Erbauung eines Tempels Anlass gab, ähnlich wie in Rom der campus Martius ursprünglich desshalb diesen

leicht in der Panathenäeninschrift Rang. 814, 9. 10, vgl. A. Mommsen Heortol. S. 18 Anm. S. 170 und 192, doch ist die Herstellung in der letzteren nicht sicher. Der Stein hat τὴν ἐν τῷ Αρ (Lücke von 12 Buchstaben) μένην. Ein ἱερεὺς Ἄρεως Ἐνυαλίου καὶ Ἐνυοῦς ist bei Rofs Demen p. VII. Weihinschriften an Ares aus Athen sind mir nicht bekannt. Auf Bildwerke im Tempel habe ich früher vermuthungsweise die in den römischen Annalen 1865 S. 315 ff. besprochenen Inschriften aus Ol. 89, 4 bezogen.

<sup>1)</sup> VIII 52 οἱ δὲ Πέρσαι εζόμενοι ἐπὶ τὸν καταντίον τῆς ἀκροπόλιος ἄχθον, τὸν Αθηναῖοι καλέουσι Αρήιον πάγον, ἐπολιόρκεον τρόπον τοιόνδε· ὅκως στυπεῖον περὶ τοὺς ὀϊστοὺς περιθέντες ἄψειαν, ἐτόξευον ἐς τὸ φράγμα.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich behaupte nicht, dass Kleidemos eine klare Vorstellung von dem wahren Sachverhältniss gehabt habe, dass aber die Traditionen, welchen er folgte, denselben voraussetzten, scheint mir unabweislich. Vgl. Wachsmuth im Rh. Mus. XXIII S. 175.

Namen führte, weil hier in der Ebene am Tiber die Bürgerschaft ritterlichen Uebungen oblag 1).

An der oben bereits erwähnten, für das Lokal des Eumenidenheiligthums besonders bezeichnenden Stelle aus Euripides Elektra V. 1270 ff. heißt es mit Bezug auf die zukünftige Freisprechung des Orestes:

δειναὶ μὲν οὖν θεαὶ τῷδ' ἄχει πεπληγμέναι πάγον παρ' αὐτὸν χάσμα δύσονται χθονός, σεμνὸν βροτοῖσιν εὐσεβὲς χρηστήριον.

Von einer Orakelstätte in der Eumenidenschlucht erinnere ich mich sonst nicht irgendwo gelesen zu haben, kann aber freilich nicht einsehen, was die Erklärer des Dramas etwa beigebracht haben; die Topographen pflegen den letzten Vers nicht mit anzuführen. Genauere Auskunft gewähren die zwei nachstehenden Inschriften:

Τούςδε ἐπιώψ[ατ]ο ὁ ἱεροφάντης [κλίνην στρῶ-]
σαι τῷ Πλούτων[ι] καὶ τὴν τράπ[εζαν κοσμῆσαι]
κατὰ τὴν μαντείαν τοῦ [ઝεοῦ·]
Κριτόδημον [Ἐ]νδίου Λαμπτ[ρέα]
5 Ἐπικράτην [Πε]ισιάνακτος — — —
Θράσυλλον [Θ]ρασύλλου [Δεκελεέα]
sic
Αντιγένης Ξενοκλέους [Ο]ῆ[ઝεν]
Πύρξος Πυθοδώρου [Α]κερδ[ούσιος]
Βούλαρχος [Β]ουλάρ[χ]ου Φλ[υεύς]
10 ᾿Απολλόδωρον ᾿Απολλοδώ[ρου — —
sic
Ἐτεοκλῆς Χρεμωνίδο[υ — —
σιλότιμος ᾿Ακεσστοθέμι[δος — — —

[ [ [ Ιεροφάν] της Νουφρά [ δου — — άν-] [ έγραψεν] τοὺς ἐπιοφθ[έντας τήν τε] κλίνην στρῶσαι τῷ [Πλούτωνι καὶ τὴν]

[A]ριστ[iω]ν (?) Aριστοδήμο[v - - -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Einen Fingerzeig für das Alter des Dienstes in Athen giebt der Ephebeneid, in welchem Aglauros, Enyalios und Ares als Zeugen aufgerufen werden. Aglauros war von Ares Mutter der Alkippe.

```
τράπεζαν κοσμῆσα[ι κατὰ τὴν μαντείαν]
              τοῦ θε[οῦ]
5
  Ίεροφάντην Νουφρ[άδου — — —
  Χαρικλην Θεοδώρο[ν — — —
  Εύμνηστον Άνδροκ — — —
  Φιλιστίδην Φιλίνο[υ - - -
10 Τελεσίδημον Χαρι — — —
  Θεόβουλον Θεοφαν — — —
  Λυσίθεον Θεοδως — — —
  Θεόφιλον Θεο[φ]ίλ[ov - - - -
  Διονυσόδωρον Ή[ρ — — —
15 Αγνωνίδην Θεο — — —
  ['Αστ]ύοχον Θεοφ — — —
  [---\eta \nu \ \Phi v ---]
                     (frei?)
```

No. 1 habe ich zusammengesetzt aus Ἐφ. ἀρχ. 1034 (= Rang. 1251) und 3838, die Originale besinden sich auf der Burg. Die Schrift in den Eigennamen ist sehr ungleich, als wenn sie von verschiedenen Händen eingehauen wären; die Buchstaben der beiden vorletzten Namen sind doppelt so groß als vorher. Die Inschrift rührt aus den letzten Jahrzehnten des 4. Jahrhunderts her; Kritodemos war Trierarch Ol. 113, 4. 325 nach Böckh Seeurk. S. 452, Thrasyllos trug als Choreg Ol. 115, 1. 320 den Sieg davon nach C. I. G. 224. Bularchos, der Vater des Z. 9 Genannten, Sohn eines Aristobulos, war Taxiarch Ol. 110, 1. 339 nach Rang. 1160, wo ἐπὶ Δυσιμαχίδου ἄρχοντος herzustellen ist.

No. 2 scheint bei den Ausgrabungen in der Nähe der Hypapanti gefunden zu sein und war bisher unedirt. Die Inschrift ist den äußeren Merkmalen nach zu schließen einige Jahrzehnte jünger als No. 1. Z. 1 hat das Demotikon des hieronymen Hierophanten nicht ergänzt werden können, der Eigenname Nuphrades findet sich noch einmal in der noch nicht zusammengesetzten Liste der Epheben aus dem Jahre des Archon Φιλόνεως.

Die enge Verwandtschaft der beiden in der Nähe des Eumenidenheiligthumes zu Tage gekommenen Denkmäler bedarf keiner Erörterung. Von der Feier, welche zur Aufstellung derselben Veranlassung gegeben hat, ist mir sonst nichts bekannt; Lektisternien zu Ehren des Zeus Soter und der Athene Soteira sind erwähnt in dem Volks-

108 KÖHLER

beschluss bei Rang. 794 (=  $E\pi\iota\gamma\varrho$ . ἀνέκδ. 1852. 65. Meier Comm. epigr. II S. 66 ff.), wo Z. 12 ff. die Herstellung der Herausgeber in folgender Weise zu vervollständigen ist: ἐπεμελήθη[σα]ν δὲ [καὶ τῆς στρώσεως τῆς κλί]νης καὶ τῆς κ[οσ]μή[σεως τῆς τραπέζης κτλ. Von einem anderen Heiligthume des Pluton in Athen außer demjenigen am Fuße des Areopag ist nichts bekannt. Den Ausdruck ἐπιώψατο erklärt Suid. u. d. W. durch κατέλεξεν, ἐξελέξατο. ἔστι δὲ ᾿Αττικόν. Ὁ βασιλεὺς ἐπιώψατο ἀρξηφόρους. οἷον κατέλεξεν, ἐξελέξατο, Πλάτων ἐν Νόμοις, vgl. Plat. de legg. XII 947: φέρειν τὴν κλίνην (es ist von dem Begräbniss der Priester die Rede) ἑκατὸν τῶν νέων τῶν ἐν τοῖς γυμνασίοις, οῦς ἂν οἱ προςή-κοντες τοῦ τελευτήσαντος ἐπιόψωνται.

Merkwürdig ist die Betheiligung des Hierophanten, welche auf mystischen Kult und Beziehungen zu Eleusis schließen lässt. Beides fand nachweislich in Bezug auf das Heiligthum der chthonischen Götter, worunter auch die Eumeniden, in Phlya Statt 1). Das hohe Alterthum und der pelasgische Ursprung der Stiftungen am Areopag wird dadurch bestätigt. Hier ist der Ort, auch der sagenhaften Ueberlieferungen von Epimenides zu gedenken, welcher vom Areopag aus die Landschaft gesühnt haben sollte. Nach einer schwerlich ganz erfundenen Tradition liefs er weiße und schwarze Schafe vom Hügel auslaufen mit der Anweisung, sie da wo sie sich niederlegen würden, der Lokalgottheit ( $\tau \tilde{\varphi}$   $\pi \varrho \sigma \sigma \dot{\eta} \varkappa \sigma \nu \tau \iota \vartheta \varepsilon \tilde{\varphi}$ ) zu opfern. Wenn demselben die Gründung des Eumenidenheiligthumes und die Stiftung von Altären der Hybris und Anädeia auf dem Areopag zugeschrieben wird, so beweist dies jedenfalls, dass man später seine Thätigkeit vorzugsweise an diese Lokalitäten knüpfte. Das sitzende Bild des kretenser Weihepriesters befand sich an einer anderen Mysterienlokalität Athens, vor dem Tempel des Triptolemos in Agrai<sup>2</sup>).

Während die dem Einflusse des Nordwindes ausgesetzte Nordund Nordostwand des Areopags jäh und steil abfällt, senkt sich der Hügel nach Westen hin allmählich nach der Einsattelung ab, welche ihn von den Pnyxhöhen scheidet. Daher wollten manche Athener wissen, der Raub der Oreithyia durch Boreas habe auf dem Areopage stattgefunden<sup>3</sup>). Der westliche Abhang war im Alterthum ebenso wie

<sup>1)</sup> S. Sauppe, Die Mysterieninschrift aus Andania S. 5 ff.

<sup>2)</sup> Diog. Laert. I 110, 112. Clem. Al. protr. p. 41. Pausan. I 14, 3.

<sup>3)</sup> Plat. Phaedr. 229; Forchhammer im Briefe an Otfr. Müller S. 67.

der Ostabhang des gegenüberliegenden sogenannten Nymphenbügels dicht bewohnt, wie die zahlreichen Spuren im Felsen beweisen. Die Configuration des Bodens und die Entwickelung des städtischen Lebens machten diese Strafse, heut zu Tage unter veränderten Verhältnissen ein einsamer Spaziergang, zu einer der Hauptverkehrsadern des alten Athen. Hier in den nordwestlichen Theilen concentrirte sich, seitdem sich die Schifffahrt wohl lange vor Themistokles künstlichen Hafenbauten nach dem Piräus zog, das ganze Verkehrs- und im Anschluss daran das damals neu aufblühende politische Leben. Für den Verkehr zwischen den Häfen und der Nordstadt einer und der Südstadt anderer Seits war die Einsattelung zwischen den Pnyxhügeln und dem Areopag die nächste Verbindung, da die Benutzung des östlich davon zwischen dem Areopag und dem Burghügel hindurchführenden Weges durch den Aufgang zur Akropolis für den Alltagsverkehr wenn auch nicht verschlossen, so doch nothwendiger Weise sehr beschränkt war. Daher sind von den Namen der städtischen Demen nur diejenigen der westlichen, wenn auch in veränderter Bedeutung, noch späterhin in Gebrauch geblieben. Dies wird jetzt allgemein zugestanden für Kerameikos und Melite, für Kollytos ist die westliche Lage erst zu erweisen, da neuerdings noch Bursian und Curtius diesen Demos unter die Nordseite der Akropolis östlich von Kerameikos legen 1).

Die Hauptstelle über diese Frage steht bei Strabo I 65, der sie den γεωγραφικά des Eratosthenes entnommen hat: μὴ ὅντων γὰρ ἀκριβῶν ὅρων καθάπερ Κολλυτοῦ καὶ Μελίτης (οἶον στηλῶν ἢ περιβόλων) τοῦτο μὲν ἔχειν φάναι ἡμᾶς, ὅτι τοῦτο μέν ἔστι Κολλυτός, τοῦτο δὲ Μελίτη, τοὺς ὅρους δὲ μὴ ἔχειν εἰπεῖν. Forchhammer hat diese wohl nur ungeschickt wiedergegebenen Worte in der Weise erklärt, dass der Name Melite als Bezeichnung eines Stadtviertels im Laufe der Zeit eine größere Ausdehnung gewonnen und die beiden aneinander anstoßenden Demen Melite und Kollytos umfasst habe, so dass man wohl noch zu sagen wusste, nach welcher Seite jeder der beiden Demen lag, die alten Grenzen aber nicht mehr angeben konnte²). Die Forchhammersche Auffassung wird bestätigt durch Plut. de exil. p. 601 C, wo von Kollytos gesprochen, und wei-

<sup>1)</sup> Bursian Geogr. I p. 275, de foro Athen. p. 12. Curtius Att. Stud. Π p. 54 Erläut. Text p. 12.

<sup>2)</sup> Topographie von Athen S. 737. Als Stadttheil ist Kollytos genannt Lys. XXXII 14.

110 KÖHLER

terhin dafür der umfassendere Name Melite gesetzt wird: τὸ δέ σε μή κατοικείν Σάρδεις ούδέν έστιν. Ούδε γάρ Αθηναίοι πάντες κατοικοῦσι Κολλυτὸν οὐδὲ Κορίνθιοι Κράνειον οὐδὲ Πιτάνην Λάκωνες δρα οὖν ξένοι καὶ ἀπόλιδες εἰσὶν Αθηναίων οἱ μεταστάντες εκ Μελίτης είς Διωμίδα (Ι. Διόμεια), ὅπου καὶ μηνα Μεταγειτνιώνα καὶ θυσίαν έπώνυμον ἄγουσι τοῦ μετοιχισμοῦ τὰ Μεταγείτνια, την πρός έτέρους γειτνίασιν εὐκόλως καὶ ἱλαρῶς ἐκδεχόμενοι καὶ στέργοντες; — wir werden auf diese Stelle weiter unten zurückzukommen haben. Der Name Kollytos aber blieb haften an einer Gasse, welche indess ihr Renommé nicht dem ehrwürdigen Namen, sondern dem Bedürfniss des Marktverkehrs verdankte, Himerios in Phot. bibl. p. 375 Bkk. στενωπός τις ην Κολυττός οθτω καλούμενος έν τῷ μεσαιτάτω τῆς πόλεως, δήμου μεν έχων επώνυμον, άγορας δε χρεία τιμώμενος. κατά δη κλέος τὸ πάλαι ἔρχεται καὶ οδτος ἐπὶ τὸν τόπον, ύπὸ τῆς φήμης δημαγωγούμενος ἰδών δὲ τὴν μὲν φύσιν ήγάσθη τοῦ τόπου, τῆ κατασκευῆ δὲ ἠσχύνθη ὑπὲρ τῆς πόλεως, οὐ μὴν ἀφῆκε πλέον ἐρυθριᾶσαι τὴν πόλιν ἐπὶ τῷ πράγματι.

Da der Demos Melite die westliche Hügelkette bis zu der Stadtmauer einnahm und Kerameikos sich vom Dipylon bis an den Fuß des Burghügels erstreckte, so kann Kollytos, welches mit Melite so zusammenlag, dass es später unter diesen Namen mit einbegriffen wurde, nicht östlich, sondern nur nördlich von der Agora gelegen haben. Denn dass der Burghügel zu Kollytos oder Melite gehört habe, ist offenbar weder die Ansicht von Bursian noch von Curtius, welche vielmehr ebenso wie Wachsmuth (Rh. Mus. XXIII S. 174 Anm. 14) anzunehmen scheinen, dass die Burg zu keinem der Demen gerechnet worden sei und also eine Sonderstellung eingenommen habe. Was hiervon zu halten sei, ist für die vorliegende Frage gleichgültig; mir ist es unmöglich, den Namen Kydathenäon vom Burghügel zu trennen 1).

Die Veranlassung zur Ansetzung von Kollytos an die Nordseite der Burg hat die Sage gegeben, wonach Diomos, der Eponym des am Fuße des Lykabettos außerhalb der östlichen Stadtmauer gelegenen Demos Diomeia, der Sohn des Kollytos war. Hieraus haben schon

<sup>1)</sup> Zu den städtischen Demen wurde bisher Skambonidae gerechnet, mit Unrecht, wie aus der neuerdings von Evstratiades publicirten Athener Stiftungsurkunde erhellt; die Lage dieses Demos ist auch bei Pausan. I 38, 2 angedeutet.

Leake und Otfr. Müller auf die Nachbarschaft der beiden Demen geschlossen<sup>1</sup>). Beide setzen aber auch Melite in die Nordregion; wer Melite westlich setzt, der muss nothwendiger Weise auch Kollytos verlegen. Die attische Sage steht hiermit nicht im Widerspruch, dieselbe meint wirklich die Abstammung der Diomeer von den Kollyto-Meliteern, nicht die Nachbarschaft der beiden Demen. Nach der oben angeführten Stelle Plutarchs waren ja die späteren Diomeer von Melite dahin gezogen, wo sie dem gemeinsamen Stammgott Herakles, dem Liebhaber der Melite und Gastfreund des Kollytos, im Kynosarges ein neues Heiligthum gegründet hatten. Ja es scheint als ob der Name Diomeer selbst nichts anderes besage als die aus dem Verbande Ausgeschiedenen<sup>2</sup>). Diomos ist Sohn des Kollytos, weil sich nach attischem Familienrecht der Sohn nach dem Vater nennt, die Mutter wird Melite gewesen sein. Nach dieser Sage war Diomos der Liebling des Herakles, der ihn im Hause des Vaters sah. Es scheint aber auch eine andere Version existirt zu haben, wonach Herakles der Vater des Diomos war; von diesem ist überliefert, dass er der Melite beiwohnte 3).

Es ist gewiss eine der schönsten Entdeckungen auf dem Gebiete der Stadtgeschichte, dass in Melite ursprünglich phönikisch-karische Elemente saßen. Als diese um den Preis ihrer Sonderstellung mit den reinhellenischen Siedelungen im Süden und Osten zu einem städtischen Gemeinwesen verschmolzen, da trennten sich ein Theil von ihnen von den alten Stammgenossen und schlugen ihre Wohnsitze im Osten außerhalb der neugegründeten Stadt auf. Erst der staatliche συνοικισμός führte diese Diomeer wieder in den gemeinsamen Bürgerverband mit den alten Gau- und Stammgenossen zurück, das Heraklesheiligthum und Gymnasium im Kynosarges aber blieb bis in historische Zeiten herab der religiöse Mittelpunkt der Halbbürger, wie ja an Herakles selbst, dem zugewanderten Gotte, der Makel der νοθεία für immer haften blieb 4).

<sup>1)</sup> Steph. Byz. u. Διόμεια. Hesych. u. Διομειεῖς. Schol. z. Ar. Ran. 651. Leake Topogr. v, A. S. 316. Otf. Müller Dorier S. 441.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) δι — όμο —. Wenn die von Plutarch zum Beweise seiner Angabe angeführten Thatsachen auch schwerlich richtig von ihm angegeben sind, vgl. Mommsen Heortol. S. 205 ff., so ist an dem Factum der Ansiedelung selbst doch nicht zu zweifeln.

<sup>3)</sup> S. Schol. zu Ar. Ran. 651 und Meineke Anal. Alex. p. 177 f.

<sup>4)</sup> S. über Kynosarges Athen. VI 234e und Philippi Beiträge zu einer Geschichte des att. Bürgerrechts S. 54ff.

Der στενωπός, welcher im 4. Jahrhundert der christlichen Aera den Namen Kollytos führte, ist die Straße zwischen den Pnyxhügeln und dem Areopag, welche nördlich auf die westlichen Theile des Marktes, den Kolonos Agoräos und den Eisenmarkt') ausmündete. Der Areopag lag in Kollytos, doch dürften die Heiligthümer am Ostfusse des Hügels ursprünglich mit der Ansiedelung auf dem Burghügel zusammengehangen haben<sup>2</sup>). Ein fragmentarisch erhaltener Demenbeschluss der Kollyteer, aus der 2. Hälfte des 4. Jahrhunderts, welcher südlich von den Propyläen gefunden sein soll, bezieht sich auf Opfer an die Heroen und andere unterirdische Gottheiten 3). Südlich dehnte sich Kollytos ebenso wie an der entgegengesetzten Seite Kerameikos bis jenseits der Stadtmauer in das Ilissusthal und die Ebene von Phaleron aus. Hier im äußeren Kollytos befand sich ein Theater, in welchem die Demoten die ländlichen Dionysien mit scenischen Aufführungen feierten und der Redner Aeschines in seiner Jugend als Tritagonist den Oinomaos in dem gleichnamigen Stücke des Sophokles dargestellt hatte 4). In der Phalerosebene wird noch jetzt guter Wein gekeltert. Daher stellt Plutarch Kollytos mit den Vorstädten von Sparta und Korinth, Pitane und Kraneion, zusammen, von denen indess Pitane ebenfalls zum Theil innerhalb der Stadt gelegen zu haben scheint. Während der äußere Kerameikos seit der Verlegung der Häfen und dem Ausbau des Dipylon ganz in das städtische Leben gezogen wurde, trug der äußere Kollytos einen mehr ländlichen Charakter; die Städter zogen hinaus um dort in nächster Nähe die ländlichen Dionysien mitzufeiern.

<sup>1)</sup> Wachsmuth im Rh. Mus. XXIII S. 87.

<sup>2)</sup> Wordsworth Athens S. 67: the contrast of the silence and gloom of this sacred place with the noise and splendour of the City in the heart of which it was, must have been inexpressibly solemn, richtig aber ursprünglich gewiss nicht beabsichtigt. Die Heiligthümer der Unterirdischen mit den Gräbern der Ahnen werden sich am äußeren Thorweg befunden haben.

<sup>3)</sup>  $E\varphi$ .  $\alpha \varrho \chi$ . 1973 = Rang. 510.

<sup>4)</sup> Aeschin. contr. Tim. 157 Dem. de coron. 180 vgl. A. Mommsen Heortol. S. 325 f. Die westlichen Ausläufer der Agrähügel boten günstiges Terrain für eine Theateranlage.

## MISCELLEN.

## EXERCITATIONES VEGETIANAE.

- Flavi Vegeti Renati libros de re militari conscriptos glossis inprimis in verborum contextum illapsis esse corruptos inter omnes constat. Neque cur hoc miremur ulla est causa. Vegetium enim in eorum scriptorum fuisse numero, qui per medii aevi, quod dicunt, tempora diligentissime tractabantur, librorum manu scriptorum multitudo docet. Glossemata autem Vegetio multo inesse plura, quam novissimus eius editor Langius statuit, demonstrare posse mihi videor. Quod ita faciam, ut praemissis levioribus ad graviores pergam corruptelas.
- p. 38, 2, iurant milites omnia se strenue facturos, quae praeceperit imperator, nunquam deserturos [militiam]. Vegetius non dicit
  'militiam deserere' sed tantum 'deserere', cf. p. 86, 14; p. 53, 5;
  p. 158, 13.
- p. 18, 14, 'saepe enim adversum bellatores cassidibus cataphractis [loricis]que munitos' et q. s. 'Loricis' moleste abundat, cf. p. 21, 7; p. 22, 10; p. 12, 5 'catafractis et galeis'; p. 21, 22 'lorica et galea'; p. 21, 11 'cafractas deinde cassides'.
- p. 73, 1 codices editionesque exhibent cornu temperatum arte spirituque canentis flatus emittit auditum. Quid vero, quaeso, flatui est cum arte, et quid sibi vult spiritus flatus? Tolle flatus. Est enim aperte errore legentis nescio cuius adpositum, qui illud canentis non intellegeret.
- p. 95, 10 contra illum palum tiro se exercebat.... ut nunc quasi caput aut faciem peteret, nunc a lateribus minaretur, interdum contenderet poplites et crura succidere, recederet adsultaret et insiliret.

Hermes VI.

Stewechius scribere voluit 'accederet, recederet, adsultaret, insiliret'. Minus recte; nam 'adsultare' et 'insilire' non ita sibi respondent, ut 'accedere' et 'recedere'. Quare deleto altero scribe 'recederet et insiliret'.

- p. 5, 7 'In omni autem' proelio non tam multitudo et virtus indocta, quam ars et exercitium solent praestare victoriam.' Verba haec iu libris scriptis non in huius capitis initio, sed post elenchum librorum leguntur, Vegetii autem editores omnes inde movenda et huc transferenda censuerunt. Et illud quidem suo iure, hoc autem summa cum iniuria. Nam narratio, qualis in libris scriptis exhibetur, neque manca neque obscura est. Praeterea et similitudo sententiae sequentis editores deterrere debebat. Itaque verba illa omnino delenda sunt.
- p. 7, 20 'nec infitiandum est post urbem conditam ex civitate profectos semper ad bellum sed tunc nullis deliciis frangebantur. [sudorem cursu et campestri exercitio collectum iuventus natans in Tiberi abluebat;] idem bellator, idem agricola genera tantum mutabat armorum.' Langius 'cursu et' uncis inclusit. Minus recte; nam totum illud enuntiatum, in quo insunt haec verba, mihi quidem non a Vegetio scriptum esse videtur. Qui cum praeceperit, ut milites de agris non de urbibus sumerentur, illud declarat, cur tandem Romani tot victorias reportassent, scilicet quod idem bellator idem agricola fuisset. Haec sententiarum series pessime interrumpitur enuntiato illo, quod uncis inclusi. Ceterum idem fere legitur p. 14, 10 'ideoque Romani veteres.... campum Martium vicinum Tiberi delegerunt, in quo iuventus post exercitium armorum sudorem pulveremque dilueret ac lassitudinem cursus natandi labore deponeret. Quae hic aptissime, illic ineptissime dicuntur.
- p. 47, 14 'sed ante signa et circa signa nec non etiam in prima acie dimicantes principes vocabantur [hoc est ordinarii ceterique principales]. In his Langius non offendit. Attamen mirum est non quidem quod Vegetius in prima acie principes stetisse dicit id enim errori ipsius scriptoris tribuendum esse docent c. 20 l. I c. 14 l. III. sed quod idem et 'principes' et 'principales' confudisse dicitur. Verum vide de principalibus p. 41, 4; 52, 9 item de ordinariis p. 41, 19. Ceterum illo 'hoc est' saepius indicantur glossae apud Vegetium.
- p. 48, 5 'prima acies principum, secunda hastatorum armis talibus docetur instructa'. Haec verba spuria sunt. Nam cum ita incepta sit oratio 'sed ante signa... principes vocabantur', ac postea auctor ita pergat 'secunda acies similiter armabatur, in qua consistentes mili-

tes hastati vocabantur', non ab ipso Vegetio descriptio primae aciei illis verbis, quae notavi, interrumpi poterat.

- p. 87, 6 'Ad rem pertinet, qualis ipse adversarius vel eius comites optimatesque sint, nosse, utrum temerarii an cauti, audaces an timidi, scientes artem bellicam vel ex usu an temere pugnantes, quae gentes cum his fortes, quae ignavae sint, nostra auxilia cuius fidei quarumque sint virium, quae pars sibi magis victoriam repromittat. [Eiusmodi enim cogitationibus virtus augetur aut frangitur. Desperantibus autem crescit audacia adhortatione ducis, et si nihil ipse timere videatur crescit animus, si ex insidiis vel ex occasione aliquid fortiter feceris, si hostibus adversae res coeperint evenire, si vel infirmiores aut minus armatos ex inimicis potueris superare.] Cavendum enim est, ne dubitantem formidantemque exercitum ad pugnam publicam producas'. Quam uncis inclusi sententiarum farrago nec inter se nec cum eis, quae aut praecedunt aut subsequuntur, cohaeret; omissa autem ea omnia fiunt plana. Praetera eaedem sententiae apud Vegetium passim inveniuntur: p. 94 'et noveris te oportere differre proelium, si exercitati bellatores metuunt dimicare. Monitione tamen et adhortatione ducis exercitui adcrescit virtus et animus'; porro p. 94, 4 'ut ex occasione fusis et illis peritia et reliquis crescat audacia; p.88, 15 pauciores numero et infirmiores viribus superventus et insidias facientes sub bonis ducibus saepe reportaverunt victoriam'; denique p. 85, 15 'tractet, utrum ipsius an adversariorum homines magis armati sint et muniti".
- p. 129, 18 'Murus autem, ut nunquam possit elidi, hac ratione perficitur. Intervallo vicenum pedum interposito, duo intrinsecus parietes fabricantur. Deinde terra, quae de fossis fuerit egesta, inter illos mittitur vectibusque densatur [ita ut a muro primus paries pro rata inferior, secundus longe minor ducatur, ut de plano civitatis ad similitudinem graduum quasi clivo molli usque ad propugnacula possit ascendi] quia nec murus potest ullis arietibus rumpi, quem terra confirmat et quovis casu destructis lapidibus ea, quae inter parietes densata fuerat, ad muri vicem ingruentibus moles obsistit'. Offendimus statim in causa, cur parietes fiant, male collocata. Melius enim scriptor totum colon illud, quod est inde a 'quia' usque ad 'obsistit', statim post 'densatur' posuisset sequente 'ut — ascendi'. Deinde colon alterum ab altero valde discrepat. Nam illud, quod a 'quia' initium capit, praeter illos duos parietes nullum murum fieri statuit. Nam nisi hoc concesseris, quomodo intellegere vis haec verba et quovis casu destructis lapidibus ea quae inter parietes densata fuerat, ad muri vicem ingruentibus mo-

les obsistit'. Res igitur haec est: Primo extruuntur intrinsecus, hoc est ut in spatio xx pedum et ipsi muri collocentur, duo muri atque inter eos terra e fossis levata mittitur vectibusque densatur. Destructo pariete ea quae inter duos illos muros sive parietes missa est terra obsistit ingruentibus. — Aliter autem rem intellexit is qui colon scripsit, quod orditur ab 'ita ut', etenim praeter murum duos etiam parietes factos voluit. Utrumque igitur ab eodem scriptum esse non potest. Quaeritur num omnino Vegetio sit tribuendum. Equidem uncis adhibitis, quid mihi verum videatur, demonstravi; iam causae sunt adferendae. Primum ea, quae colon illud, quod incipit ab 'ita ut' duplicemque parietem praeter murum statuit, vel antecedunt vel sequuntur, optime intellegi possunt optimeque inter se cohaerent. Servato vero illo commate ratio muri aedificandi non solum obscura sed etiam inepta fit. Vide enim haec. Murus esto iam perfectus, inde a quo spatium metiamur xx pedum. Intrinsecus duos parietes institui iubes. Illud vero intrinsecus incertum est. Sane imperatur ut paries alter altero fiat altior: quanto vero altior fiat incertum manet. Iam terram inter utrumque parietem mittamus, ut iubes. Quo facto murus ille valde infirmus erit. Quare oportet aut paries alter ad ipsum murum aedificetur aut illud quoque spatium, quod existit inter primum parietem et ipsum murum, terra compleatur. Sed hac de re nihil dictum est. Si autem volueris rem ita fieri, ut de plano civitatis ad similitudinem graduum quasi clivo molli possit ascendi, etiam ante alterum parietem terra hac ratione congerenda erat. Neque vero quidquam hac de re praecipitur. Contra omnes veritatis numeros prae se fert illa muri conficiendi ratio, quam antea exposui, scilicet si deletur illud, de quo quaestio est, colon. Ceterum id quoque confidenter contendo servato illo colo nullam inveniri causam, cur ea quae sequuntur ('quia - obsistit') addita esse possint. Optime autem cognoscitur, quibus causis adductus nescio quis id, quod uncis inclusi, addiderit. Non enim intellexit, qui haec scripsit, quid sibi velit illud cvicenum pedum spatio interposito' ac deinde potissimum illud 'intrinsecus'.

147, 14 '[Saepe cum obsidio describitur, invenitur in historiis loricula urbem esse circumdatam.] Sed ex alto destinata missibilia sive plumbatae vel lanceae, verutae vel spicula in subiectos vehementius cadunt. Sagittae quoque arcubus missae et saxa manibus fundis sive fustibalis directa, quanto de excelsiore loco exeunt, tanto longius penetrant. Ballistae vero et onagri si a peritis diligentissime temperentur, universa praecedunt, a quibus nec virtus ulla nec munimina possunt defendere

bellatores. Nam more fulminis quicquid percusserint, aut dissolvere aut perrumpere consuerunt. Quae uncis inclusi, Langius delevit rectissime; debebat vero etiam cetera, quae ascripsi, expungere. Nemo enim negaverit Vegetium quae scripsit commode disposuisse. Quid igitur? num ipsum Vegetium primum de machinis tormentisque quantum satis exposuisse, deinde varios et obsidentium et obsessorum dolos enarrasse, tum iterum armorum tormentorumque mentionem fecisse, denique rursus dolum aliquem adiecisse credemus? Remoto autem hoc capite universa sententiarum series sit recta et plana. Ceterum etiam in singulis interpolationis vestigia aperta sunt.

Primum huius capitis enuntiatum et brevius et rectius legitur p. 95, 9 ita 'in subiectos enim vehementius tela descendunt et maiore impetu pars altior obnitentes pellit'. Displicet autem non solum repetitio eiusdem cogitationis sed etiam admodum molesta sunt tela tam imprudenter congesta. Vegetius enim voce 'missibilium' varia hastarum genera (cf. p. 48, 10; 23, 6), non vero plumbatas, quae e genere fundarum sunt, comprehendere solet. Utraque ita semper discernuntur: p. 57, 3, 'missibilia vel plumbatae'; p. 48, 8 'plumbatis, gladiis et missibilibus'; p. 48, 21. Neque scio an etiam hic scribi posset 'missibilia sive plumbatae' deletis lanceis, verutis, spiculis, dummodo cetera recte se haberent. Sed sagittas tanto longius penetrare, quanto de excelsiore loco mittantur, nego. Idem de fundis et fustibalis constat. Saxa vero nemo sanus in altiorem locum diriget. Ceterum ipse Vegetius p. 143, 9 dixerat fustibalos arcuballistas et fundas describere superfluum puto, quae praesens usus agnoscit. Quae vero in sine capitis de onagris ballistisque dicuntur, verbo tenus fere e p. 142 desumpta sunt, sed ita, ut quae illic sana sunt, hic insana fierent. Nam quid hoc est 'nam more fulminis quicquid percusserint aut dissolvere aut inrumpere consuerunt'?

lam interpolationes aliquot e poetis haustae tollendae sunt.

Homerus semel citatur (p. 9, 6) ita ut interpolatoris manum non agnoscere nequeas. Quam ob rem rectissime Langius haec sustulit.

Vergilium quinquies sed semel tantum (p. 155) ab ipso Vegetio laudatum invenias.

- p. 20, 14 scriptum est 'quam rem (scil. baiulare) antiquos factitasse Vergilio ipso teste cognosci qui ait, non secus et q. s.' Haec quoque Langius rectissime delevit. Non enim Vegetio talia probaturo Vergilio teste opus erat.
  - p. 110, 20. Langius recte sustulit versum illum 'una salus victis

nullam sperare salutem'. Debebat vero etiam expungere enuntiatum, quod praecedit, 'ceterum clausi licet exigui numero et infirmi viribus hoc ipso tamen sunt hostibus pares, quia desperantes sciunt aliud sibi licere non posse'. Sunt enim haec verba plane absurda. Nemo prudens contendet clausos licet exiguos numero et infirmos viribus, eo quod clausi sunt, pares esse claudentibus. Praeterea quid hoc est, aliud sibi licere non posse? Verba haec mihi tum tantum intellegi posse videntur, si versum illum addideris, vel potius si statueris illius versus causa ea scripta esse. Utraque igitur Vegetio abiudicanda.

p. 9, 20 'Namque non tantum in hominibus sed etiam in equis et canibus virtus multis declaratur indiciis, sicut doctissimorum hominum doctrina comprehendit. [quod etiam in apibus Mantuanus auctor dicit esse seruandum

"nam duo sunt genera, hic melior et ore insignis et rutilis clarus squamis, ille horridus alter desidia latamque trahens inglorius alvum".

Verba uncis a me inclusa non sunt Vegeti. 'Qui si ipse apum mentionem facere voluisset, sine dubio breviter dixisset, in equis et canibus et apibus'. Deinde si Vergilium nominare voluisset, non potuit doctissimos illos homines silentio praetermittere.

p. 33, 5 'Res igitur militaris [sicut Latinorum egregius auctor carminis sui testatur exordio armis constat et viris. haec] in tres dividitur partes equites pedites classes'. Miror quod nemo offendit in duplici rei militaris divisione tam mire coniuncta. Quae uncis a ceteris segregavi, mihi ad marginem adnotata, tum in textum videntur delapsa esse.

Has igitur glossas in Vegetio deprehendisse mihi videor et, ni fallor, multa menda similia in hoc scriptore latent.

Pyritz. A. GEMOLL.

### ARISTOTELES ÜBER DEN MITTELSTAND.

Madvig, dem unsere Wissenschaft so manches Muster methodischer Kritik verdankt, hat sich in seinen neulich erschienenen adversaria critica herbeigelassen, Beispiele sporadischer Kritik an einigen aristotelischen Schriften aufzustellen. Während seine ciceronischen und livianischen Arbeiten aus umfassender Kenntniss und zusammenhängender Würdigung der handschriftlichen Ueberlieferung so wie aus inniger Vertrautheit mit der Eigenart des behandelten Schriftstellers hervorgegangen sind, verzichtet er in den einleitenden Wor-

ten 1) zu seinen aristotelischen Beiträgen ausdrücklich auf den Anspruch, eine hinlängliche Bekanntschaft mit der 'harten und holperichten Redeweise' des Philosophen und praktische Erfahrung im Gebrauch der aristotelischen Handschriften zu besitzen. Eine so freimüthige Selbstkritik entwaffnet jede fremde; und nur um an den der Zeit nach jüngsten und dem wissenschaftlichen Ansehen nach bedeutendsten Vorgänger anzuknüpfen, gehe ich von Madvig's Bemerkungen aus, indem ich den folgenden Versuch über eine der schwierigeren Stellen der aristotelischen Politik zur Prüfung vorlege. Da die Behandlung der Stelle von der richtigen Rückbeziehung eines Pronomen abhängt, so wird es zur Deutlichkeit erforderlich, die umgebenden Sätze vollständig mitzutheilen.

Aristoteles will im elften Capitel des nach der einen Bücherzählung vierten, nach der anderen sechsten Buch es die Vorzüge des Mittelstandes darlegen. Rückblickend auf die Lehren der Ethik, welche die Tugend als die richtige Mitte erweisen, spricht er es aus, dass wie hiernach für den Einzelnen, so auch für den Staat der mittlere Lebenszustand der beste sei. Zur näheren Begründung fährt er dann fort (p. 1295 b 1):

γφ ακολουθείν.

ἐν ἀπάσαις δη ταῖς πό- In allen Staaten giebt es drei λεσιν ἔστι τρία μέρη της Klassen der Staatsmitglieder: sehr πόλεως, οξ μέν εξποροι Reiche, sehr Arme, und eine dritte σφόδοα, οἱ δὲ ἄποροι σφό- Klasse, welche zwischen den bei-5  $\delta \rho \alpha$ , of  $\delta \hat{\epsilon}$  reitor of  $\mu \hat{\epsilon} \sigma \sigma i$  den ersteren in der Mitte steht. τούτων. ἐπεὶ τοίνυν όμολο- Da nun das Maaſsvolle und Mittlere γεῖται τὸ μέτριον ἄριστον als das Beste anerkannt wird, so καὶ τὸ μέσον, φανερὸν ὅτι leuchtet es ein, dass auch in Beκαὶ τῶν εὐτυχημάτων ή κτη- zug auf den Besitz der Glücksgü-10 σις ή μέση βελτίστη πάν- ter der mittlere Besitzstand der  $\tau\omega\nu$ . δάστη γὰ $\rho$  τ $\tilde{\phi}$  λόγ $\phi$  allerbeste ist; denn bei ihm stellt πειθαρχεῖν, ὑπέρκαλον δὲ sich am leichtesten Botmässigkeit  $\hat{\eta}$   $\hat{v}\pi\epsilon \varrho i\sigma \chi v \varrho o v$   $\hat{\eta}$   $\hat{v}\pi\epsilon \varrho \epsilon v$  unter die Vernunft ein; für einen  $\gamma \epsilon \nu \tilde{\eta}$   $\tilde{\eta}$   $\tilde{\upsilon} \pi \epsilon \varrho \pi \lambda o \dot{\upsilon} \sigma \iota o \nu$ ,  $\tilde{\eta}$  überaus schönen Menschen hinge-15 τάναντία τούτοις, ὑπέρπτω- gen oder überaus starken oder χον ἢ ὑπερασθενῆ καὶ σφό- höchst adelichen oder überaus rei- $\delta \rho \alpha \ \ddot{\alpha} \tau \iota \mu o \nu \ \chi \alpha \lambda \epsilon \pi \dot{o} \nu \ \tau \tilde{\phi} \ \lambda \acute{o}$  chen, und wiederum für einen γίνονται überaus armen oder körperlich

<sup>1)</sup> P.462: neque a sermonis Aristotelii duri et salebrosi cognitione codicumve usu mihi ad criticam factitandam satis instructus videbar.

γὰρ οἱ μὲν ὑβρισταὶ καὶ überaus verkümmerten oder gänz-20 μεγαλοπόνηφοι μᾶλλον, οί lich verachteten wird es schwierig, 25 ἔτί δ' ήκισθ' οὖτοι φυλαρ- Spitzbuben und zu Bösewichtern 30 φοχαῖς εὐτυχημάτων ὄντες, diejenigen, welche die Glücksgüter, 35 (καὶ τοῦτ' εὐθύς οἴκοθεν sind zu gehorchen — sie bringen διδασχαλείοις άρχεσθαι σύνηθες αὐτοῖς), οἱ δὲ καθ' 40 ύπερβολην εν ενδεία τούτων ταπεινοί λίαν . ώσθ' οί μεν άρχειν ούκ επίστανται άλλ' άρχεσθαι δουλικήν άρχήν, ού δ' άρχεσθαι μέν ούδε-45 μίαν ἀρχήν [so statt οὐδεμιᾶ κην άρχην γίνεται οὖν καὶ δούλων καὶ δεσποτῶν πό-50 καὶ τῶν μὲν φθονούντων eines Herrenthums; daraus entτῶν δὲ καταφρονούντων ά πλείστον ἀπέχει φιλίας καὶ κοινωνίας πολιτικής.

δὲ κακοῦργοι καὶ μικροπό- der Vernunft zu folgen; denn die νηφοι λίαν· τῶν δ' ἀδικη- ersteren werden zu übermüthigen μάτων τὰ μὲν γίνεται δι' Frevlern und zu Bösewichtern ὕβριν τὰ δὲ διὰ κακουργίαν. mehr im Großen, die letzteren zu χοῦσι καὶ βουλαρχοῦσιν· im ganz Kleinen; Uebermuth und ταῦτα δ' ἀμφότερα βλα- Spitzbüberei sind aber die beiden βερά ταῖς πόλεσιν. πρὸς Quellen der Verbrechen . . . . . δὲ τούτοις οἱ μὲν ἐν ὑπε- Dazu kommt noch, dass einerseits ίσχύος καὶ πλούτου καὶ φί- Stärke, Reichthum, Freundesanλων καὶ τῶν ἄλλων τῶν hang und was dem ähnlich, in τοιούτων, ἄρχεσθαι οὕτε überschwänglichem Maaße beβούλονται οὔτε ἐπίστανται sitzen, weder gewillt noch fähig ύπάρχει παισὶν οἴσιν· διὰ dies schon als Knaben gleich vom  $\gamma \dot{\alpha} \varrho \tau \dot{\eta} \nu \tau \varrho v \varphi \dot{\eta} \nu o \dot{v} \dot{\delta}$   $\dot{\epsilon} \nu \tau o i \varsigma$  Hause mit; denn weil sie so üppig aufwachsen, können sie nicht einmal in den Schulen sich an Gehorsam gewöhnen — andererseits sind diejenigen, auf welche ein übermäßiger Mangel jener Güter drückt, gar zu sehr unterwürfig; so sind denn diese letzteren nicht fähig zu gebieten, sondern nur einem Sclavenregiment zu gehorchen; die ersteren sind zu gehorchen keinerlei Regiment fähig, λις, ἀλλ' οὐκ ἐλευθέρων, und zu gebieten nur als Inhaber steht also ein Staat von Sclaven und Herren, aber nicht von Freien; und die einen sind von Neid, die anderen von Verachtung erfüllt, Stimmungen, die so weit als möglich von Eintracht und staatlicher Gemeinschaft abstehen.

In Betreff der unübersetzt gelassenen Zeilen 25 — 28 äußert Madvig p. 466 Folgendes: Έτι δ' ήκισθ' οδτοι φιλαρχοῦσι καὶ βουλαρχοῦσιν· ταῦτα δ' ἀμφότερα βλαβερὰ ταῖς πόλεσιν. Mire homines genere, divitiis, viribus excellentes minime φιλαρχεῖν dicuntur, neque minus mire, inutile reip. esse, homines imperandi et magistratuum gerendorum cupidos non esse. Etiam minus ad reipublicae utilitatem pertinet, tales homines senatus principatum tenere; id autem in inscriptionibus, apte ad compositionis formam, βουλαρχείν significat. Pro φιλαρχοῦσι non dubito quin Aristoteles φιλεργοῦσι posuerit; alterum quid fuerit non reperio. Madvig hat also, wie es offener oder versteckter auch die früheren Erklärer und Uebersetzer thaten, ovtoi auf die den Schluss der vorigen Periode Z. 12-13 beherrschenden Subjecte d. h. auf die Extreme des Glücks und Elends bezogen; und nachdem er diesen Weg betreten, gerieth er so allseitig in das Unwegsame, dass er in eingestandener Rathlosigkeit inne hielt. Aber wenn jene Beziehung von ούτοι richtig wäre, so würde ja im Verlauf des ganzen Abschnittes von Z.12 bis Z.47 stets dasselbe Subject vorwalten, und es wäre nicht abzusehen, weshalb eben jene Extreme, welche schon Z. 12-18 ausführlich erwähnt waren, mit kaum minderer Ausführlichkeit Z. 28 ff. abermals erwähnt werden. Eine solche Wiederholung kann nur durch einen inzwischen eingetretenen Subjectswechsel veranlasst sein, und ovroi ist demnach nicht auf die Extreme sondern auf die Z. 5 genannten und Z. 9 durch ή κτῆσις ή μέση bezeichneten μέσοι zu beziehen, deren hoher staatlicher Werth dargelegt werden soll und auf die also Aristoteles, als er mit ži Z. 25 den zweiten Vorzug des Mittelstandes aufzuzeichnen begann, als auf den leitenden Hauptbegriff der ganzen Auseinandersetzung zurückblickte. aristotelische Schriften und ganz besonders die Politik sind eben deshalb schwierig und machen den Eindruck eines durus et salebrosus sermo, weil sie von dem Leser verlangen, dass er den inneren Gedankenwegen des Philosophen, der viel mehr für sich selbst als für Andere schreibt, auch da zu folgen wisse, wo die stilistischen Wegweiser nicht so zahlreich wie in anderen künstlerisch ausgearbeiteten Werken der griechischen Prosa vor dem Fehlgehen warnen. — Einen ferneren Anhalt zur Erledigung der Stelle gewährt ἀμφότερα Z. 27; es zeigt dass mit den vorhergehenden Wörtern, welche jetzt in der Gestalt von φυλαρχοῦσι καὶ βουλαρχοῦσιν vorliegen, nicht zwei verwandte, sondern zwei gegensätzliche oder doch wesentlich verschiedene Begriffe beabsichtigt waren; denn nur alsdann

konnte Aristoteles sagen, dass 'das Eine so sehr wie das Andere' schädlich sei. Schon dieser Grund nöthigt zur Annahme eines Verderbnisses in den überlieferten Wörtern φυλαρχοῦσι καὶ βουλαρχοῦσιν, da weder ihre sonst gebräuchlichen noch die nach Maassgabe ihrer componirenden Bestandtheile etwa neu zu ersinnenden Bedeutungen auf einen so weiten begrifflichen Abstand oder Gegensatz führen, wie ihn ἀμφότερα verlangt. Ich bin nun davon ausgegangen, dass βουλαρχοῦσιν nicht zwar, wie Schneider meinte, so viel wie σπουδαρχοῦσιν besagen soll, aber wohl aus σπουδαρχοῦσιν durch Abschreiberversehen entstanden ist; das \( \Delta \) ward für ein \( \Delta \) angesehen und dann das Unwort σπουλαρχεῖν zu dem doch wenigstens griechischen βουλαρχεῖν geändert. Zu diesem σπουδαρχεῖν, welches die ganz übliche, von Aristophanes zu einem scherzhaften Patronymikon (σπουδαρχίδης Acharn. 595 Meineke) verwendete, und auch von Aristoteles sonst (Polit. 5 (8), 5, 1305 \* 31) gebrauchte Bezeichnung für 'Aemterjagd' ist, wäre nun ein weit abstechender Begriff oder ein Gegensatz aus dem nebenstehenden Wort zu gewinnen. Dessen am zuverlässigsten überlieferte Form ist nicht φιλαρχοῦσι, wie man nach Madvigs Anführung glauben könnte, sondern Bekker hat φυλαρχοῦσι in seinem Text ohne eine Variante anzugeben, und Göttling notirt nur aus zwei Pariser Handschriften ein von zweiter Hand über v geschriebenes  $\iota$ ; für die quidam libri scripti, aus welchen Victorius das auch von ihm verworfene φιλαρχοῦσι erwähnt, ist die Möglichkeit, dass sie es ebenfalls nur von zweiter Hand gehabt, nicht ausgeschlossen. Von φυλαρχοῦσι aber gelangt man mittels Aenderung Eines Buchstaben zu φυγαρχοῦσι, einem nach Analogie von φυγοδικεῖν, φυγομαχεῖν regelrecht gebildeten Wort für 'Aemterscheu'; es ist sonst bisher nicht nachgewiesen; aber selbst wenn es überhaupt unnachweisbar sein sollte, würde uns dies nicht irren dürfen. Aristoteles schränkt seine Freiheit neuer Wörterbildung keineswegs auf das Gebiet der philosophischen Terminologie ein, sondern überall wo er zu einem sprachlebendigen Wort eine eben so kurze Bezeichnung des gegensätzlichen Begriffs zu haben wünscht und in dem gemeingültigen Sprachschatz nicht findet, schafft er sich im Wege der Neubildung was er braucht; Kenner des Aristoteles bedürfen dafür nicht erst der Belege; Fernerstehende seien auf ein nicht weit von unserer Stelle zu findendes' Beispiel verwiesen, wo Aristoteles das Prinzip der Arbeitstheilung, die οἰκειοπραγία, wie Platon sagte, folgendermaßen erwähnt (15 p. 1299 a 38): βέλτιον ξααστον έφγον τυγχάνει τῆς ἐπιμελείας μονοπραγματούσης ἢ πολυπραγματούσης. 'Jedes Geschäft gelingt besser, wenn die Verrichtung eine einthätige als wenn sie eine vielthätige ist.' Wie dort nach dem Stempel des gangbaren πολυπράγμων das sonst nicht nachgewiesene Wort μονοπράγμων geprägt ist, so tritt hier dem hergebrachten σπουδαρτεῖν ein neugeschaffenes φυγαρχεῖν gegenüber. Die ganze Stelle wäre demnach zu schreiben: ἔτι δ' ἥκισθ' οὖτοι φυγαρχοῦσι καὶ σπουδαρχοῦσιν ταῦτα δ' ἀμφότερα βλαβερὰ ταῖς πόλεσιν und etwa so zu übersetzen: 'Zweitens besteht ein Vorzug des Mittelstan-'des darin, dass bei ihm sich am wenigsten Aemterscheu und Aem-'terjagd findet; von diesen aber ist die eine so staatsverderblich wie 'die andere.'

Für den Fall, dass auch dem so gestalteten Text gegenüber noch Jemand den Madvig'schen Ausruf wiederholen und es wunderlich finden sollte zu sagen inutile reip. esse, homines imperandi et magistratuum gerendorum cupidos non esse, sei an die Zustände des demokratischen und demagogischen Athen erinnert, welche der dort lehrende Aristoteles nie aus den Augen verliert, wenngleich er als Nichtbürger aus Gründen der Vorsicht nur selten ausdrücklich auf sie hinweist. Gar manche Spuren führen darauf, dass hinsichtlich der gewöhnlichen, nicht militärischen Aemter die athenischen Verhältnisse den jetzigen amerikanischen nicht unähnlich waren; Viele der Besonneneren und höher gebildeten Bürger überließen dem Schwarm der Stellenjäger gern das Feld; Männer wie Sokrates und Platon enthielten sich grundsätzlich jeder ernsteren Betheiligungen an den athenischen Staatsgeschäften; und schon früher, seitdem durch Perikles' Athen unwiderruslich in die Bahnen der Demokratie gelenkt war, mögen, wie Ernst Curtius in seiner Schilderung dieser Zeit (Gr. Gesch. 2, 377, dritte Aufl.) ausführt, viele der alten und vornehmeren Geschlechter sich von der praktischen Politik in missmuthiger Unlust zurückgezogen haben; des thukydideischen Perikles spitze Ausfälle gegen die 'ruhigen Bürger (ἀπράγμονες 2, 40 und 63)' sind wohl hauptsächlich gegen diese Klasse gerichtet, die er gewiss gern mit der neuen Richtung versöhnt und zur staatlichen Mitarbeit herangezogen hätte. Den späteren, von Perikles' Höhe rasch herabsinkenden Führern der Demokratie war hingegen ein solches freiwilliges Zurücktreten ihrer natürlichen Gegner begreißlicherweise nicht unerwünscht; während daher in anderen, zur Aristokratie neigenden Staaten die Ablehnung der Aemter seitens der Vornehmen durch gesetzliche Vorkehrungen, die auch Aristoteles weiterhin in unserem 1) Buche berührt, verhindert war, ließ das demokratische Athen in dieser Beziehung das persönliche Belieben unbeschränkt; Niemand, wie Demosthenes<sup>2</sup>) rühmt, ward zur Theilnahme an den öffentlichen Geschäften 'weder aufgefordert noch gezwungen.' Die hierdurch in Athen entstandene Lage hatte dem Aristoteles das Musterbild geliefert zu der, in einem früheren Kapitel (6 p. 1293<sup>a</sup> 1) unseres Buchs geschilderten, letzten Entwickelungsstufe der Demokratie, welche alle Bürger zur Theilnahme an den Staatsgeschäften berechtigt, und den auf den täglichen Erwerb angewiesenen besitzlosen Sold zahlt, damit sie 'Muse' für politische Thätigkeit gewinne. 'Und — fährt dort (Z. 6) Aristoteles bitter fort—'eine solche besitzlose Menge hat am meisten 'Musse'); denn die Verwaltung ihres eigenen Vermögens hindert sie 'gar nicht, wohl aber werden die Reichen dadurch gehindert, weshalb 'diese sich auch vielfach der Theilnahme an der Volksversammlung 'und den Gerichten entziehen; die Folge davon ist, dass die besitzlose 'Menge die entscheidende Macht im Staat wird und nicht die Gesetze.' Eben so wenig nun wie in Betreff der Volksversammlungen und Schwurgerichte, konnte es dem Aristoteles in Betreff der Aemter verborgen bleiben, dass die politische Lauheit der höheren Klassen dem Staat die besten Kräfte entziehe und ihn der schrankenlosesten Demokratie überliefere; er erklärt daher die 'Aemterscheu' für eben so schädlich wie die 'Aemterjagd' und sieht einen Vorzug des Mittelstandes darin, dass dieser sich weder in ausschließlicher Hingabe an große Privatinteressen oder in vornehmer Zurückhaltung vor dem Amt versteckt, noch in dem Streben aus der Niedrigkeit emporzukommen an das Amt sich heranzudrängen braucht.

Bonn, April 1871.

JACOB BERNAYS.

<sup>1) 13</sup> p. 1297 a 19: περί δὲ τὰς ἀρχὰς [ἐν ταῖς πολιτείαις σοφίζονται πρὸς τὸν δῆμον] τὸ τοῖς μὲν ἔχουσι τίμημα μὴ ἐξεῖναι ἐξόμνυσθαι, τοῖς ἀπόροις ἐξεῖναι.

<sup>2)</sup> Fal. leg. § 103: οὐδένα τὰ κοινὰ πράττειν ὑμεῖς κελεύετε οὐδ' ἀναγ-κάζετε.

<sup>3)</sup> και μάλιστα δε σχολάζει τὸ τοιοῦτον πλῆθος οὐ γὰρ ἐμποδίζει αὐτοὺς οὐδεν ἡ τῶν ἰδίων ἐπιμέλεια, τοὺς δε πλουσίους ἐμποδίζει, ὥστε πολλάκις οὐ κοινωνοῦσι τῆς ἐκκλησίας οὐδε τοῦ δικάζειν διὸ γίνεται τὸ τῶν ἀπόρων πλῆθος κύριον τῆς πολιτείας, ἀλλ' οὐχ οἱ νόμοι.

#### ZU HYGIN.

Bei Hygin Fab. 95 heisst es von Odysseus, welcher den Abgesandten, die ihn zum Zug nach Troja abholen sollen, entgegensieht und sich der Theilnahme zu entziehen wünscht: itaque cum sciret ad se oratores venturos insaniam simulans pileum sumpsit et equum cum bove iunxit ad aratrum etc. Das Letzte ist bekannt und kehrt überall wieder; aber pileum sumpsit? Muncker denkt an den Pileus mit welchem Odysseus nach Apollodors (schol. Hom. Il. X 265) oder Nikomachos' Vorgang (Servius zu Verg. Aen. II 44) dargestellt zu werden pslegte, und bringt die litterarischen Zeugnisse für diese Tracht des Helden bei. Indess es ist unglaublich, dass Hygin oder seine Quelle nichts Anderes im Sinne gehabt haben sollte, als dass Odysseus seine Kopfbedeckung aufsetze, weil er ins Freie geht; hat sich doch schwerlich Jemand vorgestellt, dass er sie im Hause abgelegt habe. läge es an die Kappe zu denken, welche der Landmann, gewiss nicht bloss im Winter (Hesiod. opp. et dd. 546), bei der Feldarbeit trug: die Pflüger auf der Berliner Nikosthenesschale sind sämmtlich damit versehen (Gerhard Trinkschalen und Gefäße Taf. 1; O. Jahn Ber. der s. Ges. d. W. 1867 Taf. I 1 S. 76 ff.). Aber auch diese Deutung ist unwahrscheinlich: es kommt Odysseus nicht darauf an, sich in das möglichst getreue Costüm eines Pflügers zu werfen, sondern darauf, wahnsinnig zu erscheinen. Was die Worte andeuten, kann vielmehr eine Anecdote aus Solons Leben zeigen (Plut. Sol. 8). Die Athener, ermüdet von den Kämpfen um Salamis, fassen den Beschluss, es solle bei Todesstrafe verboten sein, Anregung zur Erneuerung des Krieges zu geben. Unglücklich über die Schmach, die darin liegt, ergreift Solon den Ausweg sich wahnsinnig zu stellen und so einen Versuch zur Umstimmung des Volkes zu machen: ἐσχήψατο μὲν ἔχστασιν των λογισμών καὶ λόγος εἰς τὴν πόλιν ἐκ τῆς οἰκίας διεδόθη παρακινητικώς έχειν αὐτόν. Έλεγεῖα δὲ κρύφα συνθεὶς καὶ μελετήσας, ώστε λέγειν από στόματος, έξεπήδησεν είς την άγοραν ἄφνω, πιλίδιον (so Bryan; πλινθίον die besten Hssn.; andere πίλον) περιθέμενος u. s. w. Den richtigen Sinn der Erzählung hat Korais erkannt unter Vergleichung von Plato de rep. III 406 D ἐἀν δέ τις (sc. ἰατρός) αὐτῷ (sc. τῷ κάμνοντι) μακράν δίαιταν προστάττη πιλίδιά τε περί την κεφαλήν περιτιθείς καί τά τούτοις επόμενα. ταχύ εἶπεν ὅτι οὐ σχολή κάμνειν u. s. w. Aehnlich Dem. XIX 255 coll. 124 und dazu Schäfer App. crit. II 671. Während man wie in so außer dem Hause, zumal in Athen (Luc. de

gymn. 16), stets in blossem Kopfe war, pslegten also Kranke sich mit einem Hut (vgl. Becker Charikles 12 250) oder Tuch (Ovid. ars am. 1 734 Rut. Lup. II 7; Salmasius zu Tertullian de pallio p. 308) zu bedecken, womit sich wol Umschläge um den Kopf und dergleichen verbanden. Wer in diesem Aufzug außer Hause sich zeigte, mochte denn allerdings den Verdacht erwecken, seinen Wächtern entsprungen zu So wird auch der sich wahnsinnig stellende Odysseus des Theaters, etwa in Sophokles Όδυσσεὺς μαινόμενος, in demselben Aufzug auf der Bühne erschienen sein und das ist es wovon wir eine Andeutung in den Worten Hygins finden dürfen.

R. SCHÖNE. Halle.

#### ZU SENECA.

Durch den Archivar Herrn Dr. Simson in Düsseldorf wurde ich kürzlich auf ein Citat in der vita Walae des Paschasius Radbertus (Mabillon Acta S. O. S. B IV<sup>a</sup> p. 453 sqq.) aufmerksam gemacht, von dem bereits Mabillon nachgewiesen habe (p. 767), dass es aus dem ludus de morte Claudii entnommen sei. Da dasselbe meines Wissens die älteste Spur des ludus ist (der erste Theil der vita Walae ist vor Ludwigs des Frommen Tode geschrieben) und da es auch für die Textkritik des ludus nicht gänzlich ohne Bedeutung ist, so lasse ich es hier neben der entsprechenden Stelle aus dem ersten Capitel des ludus folgen:

Mabillon Act. S. O. S. B IV a Lud. de morte Claudii ex p. 457: rec. Hasii c. I:

quis umquam ab historico iuraaguntur, quia divinis non credimus, sarem ad deos isse. forsitan se vidisse monstrabit.

quis umquam ab historico iuratores exegit? tamen si necesse tores exegit? tamen si necesse fuerit ..... aut non le- fuerit auctorem producere, quaegisti, quid nuper attulit gentilium rite ab eo, qui Drusillam euntem in thema 1) quod quidam Drusillam in caelum vidit: idem Claudium vidisse caelum euntem viderit? Fortassis se dicet iter facientem "non passibus idem vidisse Arsenium habentem aequis." velit nolit, necesse est illi iter in caelum narrabit. Qua propter omnia videre, quae in caelo aguntur. eum interrogate, si vobismet non Appiae viae curator est, qua scis et creditis, velit nolitve, quae in caelo divum Augustum et Tiberium Cae-

<sup>1)</sup> Handschrift hat tema.

#### Mabillon.

#### Haase.

Quem si interroges, vel soli narrabit, coram pluribus, ut aestimo, numquam verbum facturus. nam idem ex quo in senatu iuravit eandem se vidisse caelum ascendere eique pro tam bono nuntio nemo credidit, quicquid videritverbis conceptis firmavit se nulli dicturum, etiamsi in foro hominem vidisset oc- dio foro hominem occisum vidisset. cisum.

Hunc si interrogaveris, soli narrabit: coram pluribus numquam verbum faciet. nam ex quo in senatu iuravit se Drusillam vidisse caelum ascendentem et illi pro tam bono nuntio nemo credidit, quod viderit, verbis conceptis adfirmavit se non indicaturum, etiamsi in me-

Paschasius hat den Gedankengang beibehalten, den Wortlaut aber mehrfach so willkürlich geändert, dass das Citat für die Textkritik des ludus kaum brauchbar zu sein scheint. Nur an einer Stelle beweist unser Citat, dass Bücheler nach Heumanns Vorgang mit Unrecht ein Glossem angenommen hat. Jene Gelehrten streichen die Worte quod viderit vor verbis conceptis und so wie diese Worte in den Handschriften stehen, scheinen sie freilich mehr als überslüssig. Aber ein Glossem sind sie nicht, sondern verderbt und obiges Citat giebt uns die ursprüngliche Fassung quicquid viderit. Durch einen Schreibfehler siel von quicquid das eine quid in der Urhandschrift fort und die Abschriften schwanken dann zwischen quid und quod.

Berlin. F. JONAS.

#### INSCHRIFT DES L. VERGINIUS RUFUS.

In Valle bei Besana, einem kleinen Ort der Brianza zwischen Monza und Como ist vor Kurzem die folgende Inschrift zum Vorschein gekommen und durch die Fürsorge der Herren Biondelli und Caimi in die Inschriftensammlung der Brera in Mailand gebracht worden, wo ich sie abgeschrieben habe.

> IVOI 0 SALVTE PRO ET · VICTORIA · L **VERGINI RVFI** PYLADES · SALTVAR

> > $\mathbf{V} \cdot \mathbf{S}$

Ohne Zweifel gehört sie dem aus dem Berichte über die Katastrophe Neros und Othos wohl bekannten L. Verginius Rufus und

# 128 MISCELLEN: INSCHRIFT DES L. VERGINIUS RUFUS

eben dem J. 69 an. Die Formel pro salute et victoria kommt meines Wissens nicht anders vor als von regierenden Kaisern (C. I. L. II, 1305. III, 1083), und es dürfte auch kaum in correctem Inschriftenstil der Kaiserzeit von dem Siege eines andern als des Kaisers gesprochen werden können. Insofern scheint es mir nicht zweifelhaft, dass der Stein von einem der Leute des Rufus gesetzt ist während der nicht ganz kurzen Zeit (Tacitus hist. 1, 8), während welcher Rufus über das Annehmen oder Ablehnen der von den Truppen ihm angetragenen Kaiserwürde deliberirte; den kaiserlichen Titel setzte der Meier des Rufus allerdings nicht auf den Stein, wohl aber in Beziehung auf die Ueberwindung des Vindex eine der kaiserlichen Stellung entsprechende Formel. Außerdem geht aus dieser Inschrift, in Verbindung mit der Angabe des Comensers Plinius ep. 2, 1, 8, dass er und Rufus Nachbaren seien (utrique eadem regio, municipia finitima, agri etiam possessionesque coniunctae) mit Bestimmtheit hervor, was man längst vermuthet hat, dass Rufus ein Mailänder war; er wird seine Besitzungen eben dort gehabt haben, wo der Stein sich gefunden hat, an der Grenze der alten Stadtgebiete wie der heutigen Provinzen von Mailand und Como.

TH. M.

(Juni 1871.)

# RÖMISCHE NAMEN IN GRIECHISCHEN INSCHRIFTEN UND LITERATURWERKEN.

Da es mir für die Lautlehre beider Sprachen nicht ohne Interesse zu sein scheint, die lautliche Gestalt, in welcher lateinische Namen und andre Wörter von den Griechen wiedergegeben werden, im Zusammenhang zu betrachten, so will ich im Folgenden einen Beitrag dazu zu geben versuchen. Ich gehe dabei durchaus von den Inschriften aus, da nur hier die in solchen Fragen erforderliche Sicherheit der Texte vorhanden ist; die Anwendung der aus ihnen gewonnenen Resultate auf die Texte der Schriftsteller wird dann in einzelnen Fällen der bisher unbeachteten Ueberlieferung guter Handschriften zu ihrem Recht verhelfen, öfter aber zeigen, dass die Wortformen, die man den Schriftstellern selbst zuschreibt, vielmehr auf mittelalterliche Abschreiber zurückzuführen sind 1).

Die Veranlassungen zu Abweichungen in der Lautgestalt der Worte bei Uebertragung in eine fremde Sprache lassen sich auf drei Hauptgesichtspuncte zurückführen.

1. Die im Wesentlichen entsprechenden Laute beider Sprachen decken sich nicht ganz vollkommen. Hat z. B. die eine Sprache ein ganz reines i oder u, während in einer zweiten diese Laute mehr oder weniger nach e und o hinklingen, so wird bei der Uebertragung aus

Hermes VL

<sup>1)</sup> Die Vernachlässigung dieser in der Natur der Sache begründeten methodischen Regel ist neben der Nichtbeachtung zeitlicher und örtlicher Verschiedenheiten der Hauptmangel der sonst sehr fleissigen Zusammenstellung von A. Wanowski, Antiquitates Romanae e graecis fontibus explicatae, Königsberg 1846, die in ihrem ersten Theil bis p. 106 denselben Gegenstand behandelt. Sonst bin ich ihm für einzelne Ergänzungen meiner übrigens ganz selbstständigen Sammlungen verbunden. Die byzantinische Zeit, die W. ebenfalls hereinzieht, schließe ich aus.

letzterer in erstere der Fremde leicht dazu kommen, e oder o zu schreiben, weil er im Vergleich mit seinem ganz reinen i und u jene Vocale zu hören glaubt; wogegen dem Einheimischen, dessen Ohr kein anderes i oder u gewöhnt ist, der getrübte Ton dieser Vocale gar nicht auffällt. Eben dasselbe Verhältniss ist aber auch bei andern Vocalen und Consonanten denkbar.

- 2. Noch unvermeidlicher ist freilich die Abweichung, wenn die Sprache, in welche übertragen wird, gewisse Laute, und also auch die Schrift die Zeichen für diese Laute gar nicht besitzt. Hierher gehören für das Griechische im Verhältniss zum Lateinischen der kurze Vocal u, der Consonant v und die Lautverbindung qu, deren zweites Element keineswegs als mit dem Consonanten v identisch betrachtet werden kann. (Corssen Vokalismus 2. Aufl. I, 71.)
- 3. Während in den beiden erwähnten Fällen rein lautliche Verhältnisse die Ursachen der ungenauen Uebertragung ausmachen, kommt dazu als drittes Moment ein rein geistiges, das Bedürfniss nämlich, das fremde und deshalb unverständliche Lautgebilde nach irgend einem ähnlich klingenden der Muttersprache umzuformen und ihm so einen gewissen Sinn abzugewinnen. Um ganz klar zu machen, was ich meine, brauche ich nur an die bekannten Vorgänge der deutschen Sprache in fremden Appellativis und Namen zu erinnern (z. B. Armbrust aus arcubalista, Mailand aus Milano). Ganz Aehnliches werden wir auch bei der Uebertragung lateinischer Wörter ins Griechische finden.

Dass in allen diesen Beziehungen im Laufe der Jahrhunderte, während deren Griechenland und Rom in Wechselbeziehung zu einander standen, Veränderungen stattgefunden haben, ist sehr leicht begreiflich. Einmal musste jeder Wandel in der Aussprache, welchen die Laute der einen oder der andern von beiden Sprachen erlitten, sich auch in dem Verhältniss beider zu einander abspiegeln, andrerseits trat, je mannigfacher die Berührung und je inniger die Verschmelzung beider Völker wurde, naturgemäß das Streben immer mehr hervor, die aus ungenauer Auffassung des gesprochenen Wortes hervorgegangenen Abweichungen zu beseitigen und die lateinische Wortform möglichst diplomatisch treu wiederzugeben.

I. In nicht wenigen Fällen sinden wir in griechischen Inschriften  $\varepsilon$  für ein kurzes lateinisches i geschrieben. So sindet sich zunächst diese Schreibweise bei dem Pränomen *Tiberius* in der Inschrift  $E\varphi$ .

άρχ. nr. 381 (ὁ δῆμος Τεβέριον Κλαύδιον Τεβερίου υἰὸν Νέρωνα), und ebendaselbst nr. 3373, wo ohne Zweifel zu ergänzen ist

Ό δῆμ[ος Τεβέριον Κλ[αύδιον Νέρωνα εὐεργ[έτην

Z. 2 steht nach U. Köhlers Abschrift YA, nicht, wie Pittakis gibt,  $K: \Sigma$ , we shalb die Ergänzung P.'s  $T \in \beta \in \mathcal{L}(\alpha) \times K(\alpha) = \mathcal{L}(\alpha) \times \mathcal{L$ zu verwerfen it, die übrigens auch schon wegen der ganz unerhörten Abbreviatur (K : für  $K\alpha i\sigma\alpha\rho\alpha$ ) höchst bedenklich wäre. Auch  $E\varphi$ . άρχ. 4081 ist zu ergänzen Ἡ βο[υλη ή ἐξ Αρείου πά]γου Τε[βέριον  $K\lambda\alpha\dot{v}]\delta[\iota]o\nu$   $N\acute{e}\varrho[\omega\nu\alpha$  u. s. w. Diese drei Inschriften beziehen sich ohne Zweifel auf den späteren Kaiser Tiberius; absolut ausgeschlossen ist freilich die Möglichkeit, dass vielmehr dessen Vater gemeint sei nur bei der ersten derselben durch den Zusatz Τεβερίου νίὸν (denn der Grofsvater des Kaisers Tiberius hiefs Appius); doch ist dies auch für die beiden andern keineswegs wahrscheinlich. Es sind also wohl alle drei dem Tiberius vor seiner Adoption durch Augustus gesetzt, und zwar entweder ganz unmittelbar vor derselben, oder beträchtlich früher, denn in der Zeit, wo er in Ungnade zu Rhodus lebte, wird man schwerlich gewagt haben, ihm in Athen Statuen zu setzen, während man in Nemausus sogar die schon früher gesetzten umstürzte (Suet. Tib. 13). Dagegen finden wir nach der Adoption schon auf den Inschriften, die dem Tiberius noch bei Lebzeiten des Augustus gesetzt wurden, die Form mit i. Hierher gehört wahrscheinlich die attische Inshrift  $E\varphi \cdot \alpha \varrho \chi$ . 2698  $O\delta \tilde{\eta} \mu o T\iota \beta \dot{\epsilon} \varrho \iota o K\alpha \dot{\iota} \sigma \alpha \varrho \alpha$ , obwohl der Schluss aus dem Fehlen des Namens Σεβαστόν nicht ganz zwingend ist; sicher dagegen ist in diese Zeit zu setzen C. I. Gr. 2958 (bei Ephesus) Αὐτοκράτορι Καίσαρι Σεβαστῷ καὶ Τιβερίφ Καίσαρι  $\Sigma \epsilon \beta$ .  $v i \tilde{\phi}$ . Auch der griechische Text des Monumentum Ancyranum hat immer Tiβέquog. Ferner ist das Pränomen immer so geschrieben in den Ehreninschriften des Tiberius nach seiner Thronbesteigung und des Claudius, und unter den ausserordentlich zahlreichen Fällen, wo seit der Regierungszeit des letztgenannten Kaisers geborne Griechen ihrem griechischen Namen die römischen Τιβέριος Κλαύδιος vorsetzen, findet sich kein einziger mit ε.

Dieser Sachverhalt legt nun den Gedanken sehr nahe, dass eben die Erhebung eines Mannes, der dies in älterer Zeit verhältnissmäßig seltne Pränomen führte, zum Thronfolger, und die officielle Bedeutung und Wichtigkeit, die dem Namen dadurch zukam, den Ueber-

gang zum allgemeinen und ausschließlichen Gebrauch der correcten Namensform herbeigeführt hat. Dieser Vermuthung würde auch die einzige nicht attische Inschrift nicht widersprechen, in der ich die ältere Form gefunden habe, nämlich C. I. 2520 (auf der Insel Kos), wo Teβερίου Γρανίου Φιλέρωνος steht. Eine genaue Zeitbestimmung ist für diese Inschrift nicht möglich, doch spricht wenigstens nichts in ihr für eine jüngere Zeit, als die spätere republikanische oder augusteische. Schwierigkeiten macht dagegen die attische Inschrift C. I. 317 = Έφ. ἀρχ. 99 (oder 963.)

Ό δῆμος Νέρωνα Κλαύδιον Τεβερίου ¹) υἱὸν Δροῦσον τὸν ἑαυτοῦ εὐεργέτην.

Eckhel (D. N. VI p. 202) und Boeckh nämlich beziehen diese Inschrift auf den im Jahre 776 a. u. c. gestorbenen Sohn des Kaisers Tiberius. Indess ist diese Ansicht leicht zu widerlegen. Erstens kommt diesem, da sein Vater durch Adoption in die gens Iulia übergegangen ist, gar nicht das nomen Claudius zu; zweitens hat der den Namen Nero, so viel wir wissen, gar nicht, Drusus aber nicht als cognomen, sondern als praenomen geführt. Er heisst also entweder Drusus Iulius Caesar (Orelli-Henzen 641. 666. C. I. Gr. 2656. Δοῦσος Ἰούλιος Τιβερίου νίὸς Dio in dem Consulverzeichniss zu Buch 57 beim Jahr 21 n. Chr.), oder, da bei Augustus und seiner Adoptivnachkommenschaft gewöhnlich der Gentilname wegbleibt, Drusus Caesar (Orelli-Henzen 211. 660. 2265. 3874. 5359. 5379. 5381. 6470. Dio a. a. O. beim Jahr 15 n. Chr. Tacitus I, 55.) Eher könnte man daran denken, die Inschrift auf den nachmaligen Kaiser Nero, und zwar in der Zeit zwischen seiner Adoption und seiner Thronbesteigung, zu beziehen. Denn dieser ist ein Claudier, führt das praenomen Nero, und auch das cognomen Drusus kommt ihm zu, und wird ihm vor seiner Thronbesteigung auf Inschriften (Nero Claudius Drusus Germanicus Caesar Orelli-Henzen 74192). 650) und Münzen (Eckhel VI p. 260 ff.) ganz gewönlich beigelegt, ja sogar nach derselben findet es sich noch vereinzelt (Νέρων Δροῦσος Σεβαστὸς Καῖσαρ in einer Inschrift von

<sup>1)</sup> Böckh hat Τιβερίου. Pittakis Schreibung mit ε aber wird durch U. Köhlers Abschrift bestätigt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In Henzens Index steht die Inschrift sowohl unter *Drusus Senior*, als auch unter *Nero*, aber ersteres ist ein offenbares Versehen. (Die Berichtigung zum Artikel *Drusus Senior* in den Corrigenda bezieht sich nicht hierauf.)

Aphrodisias C. I. Gr. 2740). Dagegen aber spricht, dass vor Neros Thronbesteigung ihm fast immer auch die Namen Caesar und Germanicus beigelegt werden. So ausser den schon oben wegen des Namens Drusus angeführten Inschriften noch in einer attischen Φιλίστως ΙΥ p. 332 Νέρωνος Κλαυδίου Καίσαρος Γερμανικοῦ. Das Fehlen eines von beiden Namen kommt auf Münzen vor (Nero Claudius Caesar Drusus Eckhel a. a. O. Neroni Claudio Druso Germanico das. S. 261). Von Inschriften ist mir nur ein Beispiel bekannt, Or. H. 726, wo zwar der Name Germanicus steht, Caesar aber fehlt. Diese stimmt aber mit der zuletzt angeführten Münzaufschrift so genau, dass Orelli vermuthet, sie sei davon abgeschrieben. Auf jeden Fall ist so viel ich weiß weder eine Inschrift noch eine Münze bekannt, auf welcher Nero bei Lebzeiten des Claudius blos Nero Claudius Drusus, mit Weglassung der beiden Namen Caesar und Germanicus genannt würde; nach dem Tode des Claudius aber kann unsere Inschrift schon deshalb nicht entstanden sein, weil Σεβαστός und Αὐτοκράτωρ fehlt.

Da also auch die Beziehung auf Nero ausgeschlossen ist so bleibt nur der ältere Drusus, der Stiefsohn des Augustus übrig, der bekanntlich mit vollem Namen Nero Claudius Drusus heisst (Eckhel D. N. VI, 175. Or.-H. 615. 5375. Dio Consulverzeichniss zu Buch 55) und der Sohn des Tiberius Claudius Nero und der Livia ist. Das Cognomen Germanicus ist ihm erst nach seinem Tode beigelegt (Eckhel S. 176), das Fehlen desselben also beweist, dass die Bildsäule, zu der unsere Inschrift gehörte, ihm bei Lebzeiten gesetzt wurde. Und dies Resultat stimmt nun vortrefflich zu der oben geäusserten Vermuthung. Wenn dadurch der Zeitpunct bis zu welchem die Schreibung Τεβέριος gedauert hat, bestimmt ist, so ergiebt sich die Antwort auf die andere Frage, seit wann dieselbe aufgekommen ist, von selbst aus der einfachen Erwägung, dass, wenn schon vorher einmal die ganz genaue Schreibung mit i allgemein herrschend gewesen wäre, das Aufkommen jener abweichenden ganz unerklärlich sein würde.

Wir werden also annehmen müssen, dass die Schreibung Teβέριος von dem ersten Bekanntwerden der Griechen mit den Römern bis zur Adoption des Tiberius durch Augustus üblich, wenn auch in dem spätern Abschnitt dieser Periode schon nicht mehr alle in üblich gewesen ist 1).

¹) Wenigstens hat eine Inschrift von Nysa C. I. 2943 Tißeglov Klaublov Νέρωνος (1 v. Chr.).

Eine sehr willkommene Bestätigung dieses Resultates epigraphischer Beobachtungen giebt die Literatur. Unsere gedruckten Texte enthalten zwar nichts davon, wohl aber die handschriftliche Ueberlieferung. Bei Polybius nämlich, wo auch der neueste hochverdiente Herausgeber Hultsch im Text überall Tißégiog stehen lässt, hat die beste Handschrift (Vaticanus A) wiederholt die Form mit &, nämlich fünfmal (III, 61, 10. 69, 11. 70, 1. 6. 72, 1) diese Form allein, dreimal (III, 61, 9. 69, 8. 75,1) dittographisch neben Tißégios, während an den übrigen sieben Stellen (II, 40, 3. III, 41, 2. 68, 6. 12. 70, 12. 72, 10. 74, 2) wo dieser Name in den vollständig erhaltenen Büchern vorkommt, Hultsch die gewöhnliche Form ohne Variante giebt. Welche Lesart die ursprüngliche ist, entscheidet sich durch die einfache Frage: Welche kann aus der anderen entstanden sein? Wäre die mit t die ursprüngliche, so könnte e nur ein Schreibfehler sein. Das hartnäckige Wiederkehren eines solchen in so vielen Fällen ist aber nur dann denkbar, wenn er in der Aussprache der Zeit, wo unsere Handschriften entstanden sind, begründet wäre. Von derartigen Schreibfehlern ist, wie viele sonst treffliche Handschriften, der Vaticanus nicht frei. Wenn sich also Schreibungen wie Kexilios und Aρίμηνον finden, so wird niemand daran zweifeln, dass dies Abschreiberfehler sind. Allein  $\varepsilon$  für  $\iota$  ist nicht wie  $\varepsilon$  für  $\alpha\iota$  und  $\eta$  für  $\iota$ (oder umgekehrt) den Abschreibern der byzantinischen Zeit geläufig, und wir müssen also entschieden die nach den inschriftlichen Zeugnissen zur Zeit des Polybius herrschende, in der Entstehungszeit unserer Handschriften aber schon seit Jahrhunderten verschollene Schreibung Tepéquog als die allein polybianische an allen Stellen in den Text setzen. Alle erhaltenen Schriftsteller nach Polybius haben Tiβέριος; die ältesten von ihnen gehören ja auch schon der augusteischen Zeit an.

Wie das Pränomen, so ist auch der Flussname, von dem dasselbe herkommt, eine Zeit lang mit ε geschrieben worden. Sonderbarer Weise aber ist hier, gerade umgekehrt wie dort, diese Schreibweise in der Literatur zwar anerkannt, inschriftlich aber bis jetzt noch nicht nachgewiesen. Schon Wanowski p. 6 führt Τέβερις aus Stephanus Byz. s. v. an, und in neuerer Zeit hat Kiessling im Dionysius von Halikarnass überall aus den besten Handschriften diese Form hergestellt (s. seine Bem. zu I, 9). Inschriftlich weiss ich sie wenigstens an einer Stelle mit ziemlicher Sicherheit nachzuweisen, im griechischen Texte des Mon. Ancyranum 12, 21. Hier sind die

Buchstaben il ANTOYTE erhalten, und die entsprechende lateinische Stelle (tr] ans Tiberim) lässt keinen Zweifel über die Ergänzung. Mommsen schreibt nun  $\pi \acute{e}\varrho$  av  $\tau o \~{v}$   $Te[\iota β \acute{e}\varrho \iota \delta o \varsigma]$ . Nun hat aber diese Inschrift eine sehr consequente Orthographie, und es kommt in derselben  $\varepsilon\iota$  wohl für langes, aber nicht für kurzes  $\iota$  vor. An einer einzigen Stelle (16, 11. 12) ist  $\grave{e}\pi \varepsilon\iota\iota\iota\acute{a}\delta \varepsilon$  für  $\grave{e}\pi\iota\iota\iota\acute{a}\delta \varepsilon$  geschrieben, aber da hier die eine Zeile mit EΠΕΙ aufhört, die folgende mit  $TA\Delta E$  beginnt, so war ein Versehen leicht möglich. Man wird also auch hier wohl  $Te[β\acute{e}\varrho\iota o \varsigma]$  zu schreiben haben; denn dass das Mon. das Pränomen immer  $T\iotaβ\acute{e}\varrho\iota o \varsigma$  schreibt, kann um so weniger dagegen beweisen, als genau dieselbe Inconsequenz auch bei Dionysius vorliegt. Dagegen findet sich  $\pi\varrho o \varsigma$   $\mathring{o}\chi \vartheta \alpha \iota \varsigma$   $T\iotaβ\acute{e}\varrho\varepsilon o \varsigma$  C. I. 3991.

Ein drittes Beispiel giebt der Name Δέπεδος. So ist geschrieben Eq. dexilon 2. nr. 68 (= Rangabé Ant. Hell. 49)  $H \beta ov \lambda \dot{\eta} A \dot{\epsilon} \pi \epsilon$ δον Δὶμ[ίλιον. Die Zeit ist nicht mehr zu bestimmen. Ferner Έπιγοαφαὶ Έλληνικαὶ ἐκδ. δαπ. τῆς ἀρχαιολογικῆς ἑταιρίας. Athen 1860 ας. 38. Παῦλλον Αἰμίλιον Λευκίου υίον Λέπεδον, ανθύπατον, αΰγορα. Das Pränomen Paullus (Mommsen, röm. Forsch. p. 35) zeigt, dass kein anderer gemeint sein kann, als derjenige, der 34 v. Chr. Consul und 22 v. Chr. Censor gewesen ist. In eine spätere Zeit führt uns Έφ. ἀρχ. 1054 Ἰ]ουνίαν Δεπέδαν Σειλανοῦ Τορκουάτου θυγατέρα u. s. w. unter Kaiser Claudius!). Ausser Attika kenne ich nur ein einziges nicht einmal vollkommen sicheres epigraphisches Beispiel C. J. 5879, in einem 78 vor Chr. abgefassten Senatusconsult, wo allerdings nicht sowohl Δεπέδου als vielmehr AITE AOY steht. Dagegen Δέπιδ[og C. I. 5838] (Neapel, 71 nach Chr.) Nach diesen Zeugnissen uud den oben entwickelten Gründen ist also auch hier anzunehmen, dass die Schreibung mit & seit der ersten Bekanntschaft der Griechen mit den Römern gegolten, und weil hier die oben erwähnte Veranlassung wegfiel, noch erheblich länger als Teßégios sich im Gebrauch erhalten hat. An der einzigen Stelle, wo dies cognomen im Polybius vorkommt (II. 21, 7) hat denn auch wirklich der Vaticanus Δεπέδου, was demnach ebenfalls in den Text aufzunehmen ist.

Anders verhält es sich mit dem Namen Antistius, da hier schon

<sup>1)</sup> Aelter als alle die angeführten Beispiele ist Μάαρχος Δὶμύλιος Λέπεδος Μαάρχου υἰὸς bei Wescher-Foucard inscr. à Delphes n. 183. 118, worauf mich Herr Prof. Mommsen aufmerksam macht. Die Inschr. kann nicht jünger sein als 75 v. Chr., wegen der Schreibung Μάαρχος (Corssen. I, 15.).

im Lateinischen daneben die Form Antestius existirt (Mommsen Gesch. des röm. Münzwesens p. 864), ja sogar offenbar etymologisch die ursprünglichere ist. Griechisch findet sich dieselbe auf einer attischen Inschrift Έφ. ἀρχ. 2253 Ὁ δημος Γάιον Ανθέστιον Γαΐου δὸν Οὖέτερα, deren Zeit nicht genau zu bestimmen ist, da das Pränomen Gaius sich in der Familie der Antistii Veteres durch viele Generationen hindurch ununterbrochen vererbt hat. scheinlich gehört die Inschrift dem Anfang der Kaiserzeit an, wo derartige Inschriften auf römische Beamten und nobiles in so einfacher Form, ohne Aufzählung ihrer honores, in Athen sehr häufig sind. Ausser Athen in Smyrna C. J. 3336. Böckh liest hier Magnos 1) Αντέστιος Γαΐου υίος Φαβία Ιουνικός und bemerkt dazu: "De cognomine 'Ιουνικός dubitem. Simile est 'Ιώνιος n. 3341." Aber diese Analogie ist nur scheinbar, da Ἰωνιος doch gewiss mit Ἰων, 'Ιωνία, 'Ιωνικός zusammenhängt, wozu jenes Cognomen wegen seines ov nicht gehören könnte. Es ist aber gar nicht griechisch, sondern lateinisch; das Jota ist zum vorhergehenden Φαβία zu ziehen<sup>2</sup>), und Ovrinog ist das lateinische Unicus. Ob dies als Cognomen sonst schon bekannt ist, weiss ich augenblicklich nicht anzugeben. Viel kommt auch nicht darauf an, denn da es in der römischen Namenbildung die schlagendsten Analogien hat, so wäre eine anderweitige urkundliche Bestätigung zwar erwünscht, aber nicht nöthig. Gegenüber diesen Beispielen mit ε findet sich 'Αν | θιστίου in einer Inschrift aus dem J. 147 n. Chr. C. I. 5050. Von den Schriftstellern hat Av9έστιος Diodor XV, 51. Wie nun bei dem Namen Antistius die Abweichung nur darin besteht, dass sich die ältere Form bei den Griechen viel länger erhalten zu haben scheint, als im Lateinischen, so ist dies auch bei Δομέτιος und den davon abgeleiteten Namen der Fall. In Athen findet sich bei Pittakis  $E\varphi$ . άρχ. 728 die Inschrift 'Ο δημος Λεύκιον Δομέτιον 'Αηνόβαρβον άρετης Ένεκεν. Dieselbe bezieht sich entweder auf den bekannten Gegner Cäsars, der nach der Schlacht von Pharsalus umkam, oder

<sup>·</sup> ¹) Der Vocal ist unzweiselhaft lang, da auf griechischen und lateinischen Inschriften Maarcus  $M\alpha\alpha\rho\varkappa o\varsigma$  vorkommt, und die herkömmliche Accentuation  $M\dot{\alpha}\rho\varkappa o\varsigma$  erscheint daher ebenso ungerechtsertigt, als wenn z. B. noch in der Kiesslingschen Ausgabe des Dionysios zuweilen  $Tito\varsigma$  statt  $Tito\varsigma$  gedruckt ist.

 <sup>2)</sup> Dass die Ablative der Tribusnamen fast immer, die der Consuln häufig im Griechischen durch Dative gegeben werden, ist bekannt; τρίβου Κυρείνας
 C. I. 3497 ist eine ganz vereinzelte Ausnahme.

auf dessen gleichnamigen Enkel, Consul 15 v. Chr., den Großvater des Kaisers Nero<sup>1</sup>). In noch bedeutend späterer Zeit begegnet uns die Namensform Δομετιανός, indem sie in attischen (Αρχαιολογική Eφημερίς περίοδος B. ἀρ. 413) und andern (C. I. 5044) Inschriften aus der Zeit des Kaisers Domitian vereinzelt neben dem viel häufigeren Δομιτιανός (C. I. 1611. 4863. 5838. 5042. 5043) vorkommt. Endlich gehört hierher auch das cognomen Δομετε[i]νος C. I. 2781<sup>b</sup>. Ein mit Sicherheit nach Domitian zu setzendes Beispiel der Schreibung mit & ist mir nicht bekannt. C. I. 5081 (136n. Chr.) steht Δομίτιον und Δομιτιανόν. C. I. 4880 (145 n. Chr.) 4886 unter Antonius Pius oder M. Aurel. C. I. 1219 unter Aurelian (vgl. den Nachtrag vol. II p. 1969. col. 1) Δομίτιον Αὐοηλιανόν. Höchst auffallend ist die Inconsequenz Έφ. ἀρχ 3509 Κορ. Δομιτίαν Δ. Κοφ. Δομετιανοῦ.. θυγατέρα. Auf jeden Fall aber hat sich die Nebenform mit & bei den Griechen viel länger gehalten, als im Lateinischen, wo z. B. nur auf einer Kupfermünze CN- DOME(tius) vorkommt, die dem Uncialfuß angehört und also höchstwahrscheinlich vor 89 v. Chr. geschlagen ist (Mommsen a. a. O. S. 441), während alle späteren den Namen mit i schreiben. Auch hier stimmen unsere Schriftstellertexte ziemlich gut mit den Inschriften überein. Polybius und Dionysios haben diese Namen überhaupt nicht. der einzigen Stelle in den vollständig erhaltenen Theilen des Diodor XVII, 62, 1 steht Δομέτιος (in den Excerpten XXXVII, 13 allerdings  $\Delta o\mu i\tau \iota o\varsigma$ ). Auch Strabo wird so geschrieben haben. Meinekes Text gibt IV, 2, 3 (p. 191 Cas.) dreimal kurz hinter einander Δομίτιος, XIV, 1,42 (p.649) dagegen Δομέτιος, und wenn diese Form, wie zu vermuthen, an letzterer Stelle in den Handschriften steht 2), so wird sie doch wohl auch an der ersteren von Strabo geschrieben und durch die Abschreiber die gewöhnliche an ihre Stelle gesetzt worden sein. Auch Plutarch hat noch diese Form, sowohl

¹) Sonst finde ich  $\Delta o\mu \epsilon iii$  auf einer Gemme C. I. 7181, deren Alter sich nicht näher bestimmen lässt. Die Bemerkung "Nominis neglegentior forma est pro  $\Delta o\mu \acute{\eta} tios$  (Domitius)" ist sehr sonderbar, denn die Schreibung mit  $\eta$  hat gar keine inschriftliche Gewähr, und ist wo sie etwa in Schriftstellertexten noch vorkommt, nichts als ein mittelalterlicher Abschreiberfehler.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leider ist mir Kramers größere Ausgabe nicht zur Hand. Wenn derselbe übrigens an der erstgenannten Stelle zweimal  $\Delta o\mu \acute{\eta}\tau \iota o\nu$  hat, so lässt sich mit Bestimmtheit behaupten, dass Strabo so nicht geschrieben haben könne, auch wenn es in der Handschrift steht.

Aoμέτιος als Δομετιανός (Sintenis ad C. Caesar. c.  $34^{1}$ ). Appian hat Δομέτιος in dem Fragment p. 40. 41 Bekker, die vollständig erhaltenen Theile des Werkes aber immer Δομίτιος. Dio Cassius hat Δομίτιος und Δομιτιανός; bei Herodian steht auffallender Weise an den beiden Stellen; wo er den Kaiser Domitian erwähnt (I, 3, 4. IV, 5, 6) die Form mit  $\varepsilon$ , ebenso Philostratus vit. Apoll. V, 30. VIII, 25. In so weit also stimmt die Literatur mit den epigraphischen Zeugnissen überein, als im allgemeinen auch hier, wie in den bisher besprochenen Fällen, in früherer Zeit die Form mit  $\varepsilon$  als die herrschende erscheint, welche später von der mit  $\iota$  verdrängt wird.

In einer Reihe von andern Beispielen dagegen lässt sich ein solches Verhältniss nicht nachweisen, entweder weil wirklich die Form mit & fortwährend in Gebrauch gehlieben ist, oder weil das Material zur chronologischen Fixirung des Sprachgebrauchs nicht ausreicht. Ersteres ist entschieden der Fall bei der Form Καπετώλιον und allen davon abgeleiteten. So steht Καπετώλιον (oder irgend ein anderer Casus) C. I. 2485 (Astypalaea, 105 vor Chr.), dreimal C. I. 5879 (Rom, Senatusconsult vom J. 78 v. Chr.) 2167 d (Mytilene, Zeit des Augustus); Διὶ Καπετωλίφ 5880. 5882 (Rom) Διὸς Καπετωλίου 2943 (Nysa, 753 u. c.) 3074 (bei Teos) 3153 (Smyrna). Ebenso in dem Cognomen Καπετωλεῖνος 2810b (Aphrodisias) 3112 (Teos) und Καπετωλεῖνα 2924 (Tralles) 2944b (Nysa) 3356 (Pergamus), und in dem Namen der capitolinischen Festspiele Καπετώλεια oder Καπετώλια<sup>2</sup>) C. I. 1068 (Megara) 3425 (Kleinasien, wohl nicht vor Mark Aurel) 3674 (Kyzikos, um dieselbe Zeit) 5804 (Neapel) 5913.  $^{3}E\varphi$ .  $^{2}Q\chi$ . 4096 zweimal (Athen, nach dem Jahre 248 nach Chr., denn es wird in der Inschrift die tausendjährige Feier der Stadt Rom erwähnt). Andere attische Inschriften anzuführen, halte ich für überflüssig, da in denselben überhaupt nie eine andere Form, als die mit Wir finden also diese Form von der republikanischen ε vorkommt. Zeit (105 vor Chr.) bis in die späte Kaiserzeit (248 nach Chr.) und auch vor und nach diesen Zeitpuncten hat sie ohne Zweifel gegolten, es sind nur zufällig keine Zeugnisse vorhanden. Die Form mit i kommt daneben vor, aber selten und wie es scheint, erst in Das älteste Beispiel ist wohl im Monumentum Ander Kaiserzeit.

 <sup>1)</sup> Freilich hat eine ganz überwiegende Mehrheit der Stellen Δομίτιος (Anton. 63. 87. Pomp. 10. 11, 12 dreimal. 52 öfter. 54. 67. Crassus 15 mehrmals.)

<sup>2)</sup> Nach Herodian (T. I p. 374, 26 Lentz) vielmehr Καπετωλεῖα.

cyranum; von den übrigen lässt sich nur C. I. 5050 (Καπιτωλείνου) bestimmt datiren (147 nach Chr.), doch sind auch die anderen mit Bestimmtheit der Kaiserzeit zuzuweisen: Καπιτωλείνου 2797 (Aphrodisias) Καπιτωλείων 5896 (Neapel) Καπιτωλείοις 5907 (Rom).

Von den Schriftstellern hat die Form mit & Polybius 1) und Diodor (XIV, 115, 3. 4. 116, 2. 3. 4.) Bei Dionysius ist allerdings in unseren Texten die Form mit ¿ bei Weitem die vorherrschende. Doch kommt daneben Καπετώλιον I, 34. II, 66. VI, 1. XI, 4. 37. und Καπετωλίνος I, 34. II, 37. XI.15. 63 vor, und da Dionys gewiss nicht bald so bald so geschrieben hat, so wird aus den schon mehrfach angeführten Gründen auch hier die Form mit & überall aufzunehmen sein. Dasselbe Schwanken findet sich bei Strabo, doch sind hier die Beispiele mit & schon der Zahl nach überwiegend, und es kann daher um so weniger ein Zweifel bestehen, was der Schriftsteller geschrieben hat. Auch bei Plutarch finden wir dieselbe Inconsequenz in unsern Texten. Καπετώλιον steht z. B. nach den besten Hdschrr. Brutus 18 (dreimal) 19. Aemil. Paul. 30 zu Ende. Marius 12. 30. 32. Tib. Gracch. 15. 17. 19. 20. C. Gracch. 3. 13. Καπετωλίνος Marcell. 2. Καπιτ. dagegen Brut. 1. Anton. 14. 16. Numa 7. 12. Rom. 17. 18. 25. Marcell. 23. Sulla 6. 10. Cicero 31. 34. 44. Caes. 6. Appian und Dio haben auch hier die Form mit ., ebenso steht bei *Philostratus* v. Apoll. Tyan. V, 30 Ζεῦ Καπιτώλιε und dann ἐν τῷ Καπιτωλίψ; Herodian der Historiker dagegen die mit &, und ebenso scheint nach den bei Steph. Byz. und sonst erhaltenen Fragmenten auch Herodian der Techniker geschrieben zu haben (s. den Index der Lentzschen Ausgabe u. d. W.) Bemerkenswerth ist übrigens, dass zwar in dem Namen Capitolium und allen seinen Ableitungen das & vorkommt, nie aber in andern von caput abgeleiteten Worten, z. B. dem in Inschriften häufig begegnenden Cognomen Capito C. J. 2197 d (Mytilene) 2884 (Milet) 3264 (Smyrna) 4956 (Oberägypten, 49 n. Chr.) 5211. 5276. Αρχ. έφ. περ. Β. άρ. 182 (Athen).

Ebensowenig auf eine bestimmte Zeit beschränkt erscheint der Gebrauch des e in einigen Namen auf ilius. Inschriftlich bezeugt ist nur Καικέλιος durch drei ganz sichere Beispiele C. J. 2322b 30:

<sup>1)</sup> Denn dass an einzelnen Stellen, wie I, 6, 2, die Handschriften Καπιτωlov haben, ist der großen Mehrzahl der entgegenstehenden Fälle gegenüber ohne Bedeutung.

Αὐλε Καικέλι 1) Κοΐντο[v] 'Ρωμαῖε χαῖφε. Die Inschrift ist auf Rhenea gefunden, und muss aus früher, jedenfalls republikanischer Zeit sein, da sonst vié nicht fehlen würde. Denn in dieser Beziehung haben die Griechen bei römischen Namen zwar anfangs ihre nationale Sitte beibehalten, so dass dieselbe in älterer Zeit sogar in den griechischen Texten officieller römischer Actenstücke erscheint. So Μᾶρχος Οὐαλάριος Μάρχου στρατηγός — Τηίων τῆ βουλῆ etc. χαίφειν C. I. 3045 (193 v. Chr.). Κόϊντος Φάβιος Κοΐντου Μάξιμος, ἀνθύπατος Ρωμαίων, Δυμαίων τοῖς ἄρχουσι — χαίρειν C. I. 1543 (143 vor Chr. oder etwas später). Aber bald gewann die römische Sitte vollständig die Oberhand und schon im J. 105 vor Chr. finden wir auf der Inschrift von Astypalaea C. I. 2485 immer viòs hinzugesetzt<sup>2</sup>). Ebenso in dem Senatusconsult 78 v. Chr. Kotvov Δυτατίου Κοΐντου υίοῦ Κάτλου καί Μάρκου Διμιλίου ---Beispiel von der Schreibung Kaixéliog nicht nach Ende des zweiten Jahrhunderts setzen, so ist über ein zweites  $E_{\varphi}$ .  $d_{\varphi\chi}$ . 205 ( $T_{\varphi}$ ) κοινὸν τῶν Αἰνιάνων Κόϊντον Καικέλιον Κοΐντου υίὸν Μέτελλον) nicht mit solcher Bestimmtheit zu urtheilen. Am nächsten läge wohl, gerade in dieser Gegend, an Q. Metellus Macedonicus zu denken; dann wäre aber der Zusatz von υίον nach dem eben Bemerkten befremdlich, obwohl ja nicht nothwendig in allen Gegenden die ältere Sitte gleich lange gedauert zu haben braucht. Aus sehr später Zeit dagegen scheint das dritte Beispiel (Καικελία C. I. 5755, auf der Insel Malta) zu sein, denn auf derselben Inschrift ist Kaooeiov statt Kασσίου (also ει für ein kurzes ι) geschrieben. Möglicherweise liegt auch C. I. 5465, wo durch einen offenbaren Schreibfehler KAIKEIΛAC statt Καικιλίας geschrieben ist, die Nebenform mit ε zu Grunde; es könnte aber auch hier et für i geschrieben sein. Dass übrigens die gewöhnliche Form Kaixiliog auf Inschriften vorkommt (z. B. C. I. 5501 3)) brauche ich kaum zu erwähnen. In der Literatur

¹) Da die Inschrift an dieser Stelle nicht verstümmelt zu sein scheint, so vermuthet Böckh, diese Form sei eine Nachahmung des lateinischen Vocativs Caecili. Dieser Ansicht kann zur Bestätigung dienen C. l. 6633, wo Hergweigeschrieben ist.

<sup>2)</sup> Es sind vier Beispiele: [Γναί]ου Μαλλίου, Γναίου υἱοῦ, und drei andere, in denen der Name selbst verstümmelt oder ganz verschwunden und nur Δευκίου υἱοῦ und zweimal Ποπλίου υἱοῦ erhalten ist.

<sup>3)</sup> In Attika (z. B. Έφ. ἀρχ. 3790) ist sie sogar die einzige.

ist mir nun gerade bei diesem Namen das & nicht begegnet (denn die Schreibung Κικέλιος in einer Handschrift bei Plutarch Cic. 7 ist wohl nicht als eine Spur dieser Namensform, sondern nur als zufällige Umstellung der in den Hdschr. des Plutarch häufigen Schreibung Κεχίλιος (s. unten) anzusehen), wohl aber bei einigen ähnlichen. So schreibt Appian. b. c. IV, 27 Inélios für Icilius, und in dem plutarchischen Galba c. 26 steht 'Ατιλλίου Βεργελίωνος 1). Endlich fasse ich auch unter diesen Gesichtspunct die Form, in der das neuerdings mehrfach besprochene Cognomen des Sp. Cassius Consul 252. 261. 268 u. c. bei Dionysius V, 69 erscheint. Wenn Hertz in dieser Ztschr. V. p. 474 die bei Cicero vorkommende Form Vecillinus oder Vecilinus (in der Hdschr. steht Becillinus) für die ursprüngliche hält, so stimmt dazu das  $O\vec{v}[\epsilon]$  x  $\epsilon \lambda \lambda \tilde{i} vos$  (Hdschr.  $O\vec{v}\sigma x \epsilon \lambda \lambda \tilde{i} vos$ ) des Dionys sehr wohl, da der Name auf Vecilius zurückzuführen ist, wofür griechisch ebensogut Οὐεκέλιος geschrieben werden konnte, wie Καικέλιος oder Ἰκέλιος für Caecilius und Icilius. Das Zeugniss des Dionysios wird man also auf keine Weise benutzen dürfen, um die Form Vecellinus als die authentischere gegen die Ueberlieferung bei Cicero aufrecht zu erhalten. Von anderen Namen auf ilius, wie Quintilius, Sextilius, Rutilius, kommt, vielleicht zufällig, nirgends eine Von denen auf ilius, wie Servilius, Publilius, Lu-Form mit  $\varepsilon$  vor. cilius, Acilius, kann nicht wohl eine solche im Gebrauch gewesen sein; finden wir also C. I. 2979 'Ακέλιος für Acilius geschrieben, so ist wohl anzunehmen, dass der Steinmetz oder der Abschreiber & aus Versehen statt et geschrieben hat; in derselben Inschrift findet sich denn auch Aateriarós, also ebenfalls statt eines von Natur langen lateinischen i<sup>2</sup>). Gar kein Bedenken hat dagegen das & in der nur durch Position langen zweiten Silbe des Namens Ofillius. So findet sich C. J. 2958, obwohl in dem auf demselben Steine befindlichen lateinischen Exemplar Ofillius und Ofillia steht, im griechischen  $O\phi \epsilon \lambda \lambda \log$  und  $O\phi \epsilon \lambda \lambda i\alpha$ , worin man einen Beweis dafür sehen kann, wie dies ε für i in gewissen lateinischen Worten durchaus nicht aus Unkenntniss oder Flüchtigkeit hervorgeht, sondern ganz entschieden recipirter und herrschender Schriftgebrauch ge-

<sup>1)</sup> Allerdings ist dies Emendation, aber die hdschr. Lesart σερχελλιωνος bezeugt doch das  $\epsilon$ . (Atilium Vergilionem fuisse tradunt Tac. hist. I, 41.)

<sup>2)</sup> Atélios haben die Hdschr. bei Dionysius XI, 61. und z. Th. bei Plutarch Brutus 39. Welche Quantität in diesem Namen das i hat, gestehe ich augenblicklich nicht zu wissen.

wesen ist. Όφέλλιος findet sich ausserdem C. I. 5322b 86 (Rhenea) 2520 (Cos) 2994a. 6324 (Rom), Ὁφελλιανοῦ 4701 (bei den Pyramiden, 166 n. Chr.) Ὁφίλλιος dagegen 5328 (Teuchira) 3620 (ebend. ὑφιλλία. Parion am Hellespont).

Daran schliessen sich passend zwei Namen auf Inius, die aber ausschliesslich in attischen Inschriften mit & geschrieben vorkommen. Έφ. ἀρχ. 1564 nämlich (Κομένιος Αττικός Μαραθώνιος) und 2901 (Πόπλιος Φλαμένιος Βάκχιος). Für letzteren Namen ist wohl ein zweiter Beleg in den Ἐπιγραφαὶ Ἑλλ. ἐκδ. δαπάνη τῆς ἀρχαιολ. ἑταιρίας. Athen 1860. ἀρ. 13. Es ist dies ein Verzeichniss von Frauen, die zur Herstellung eines Heiligthums Beiträge gegeben haben. Hier steht in der zweiten Columne unter andern Namen auch ΦΛΑΜΕΝΙ, und die Vergleichung der vorhergehenden und folgenden Zeilen auf Kumanudis lithographischem Facsimile zeigt, dass wahrscheinlich ein Buchstabe, schwerlich zwei, ganz gewiss nicht mehr fehlen. Schon deshalb ist K's. Ergänzungsvorschlag  $\Phi \lambda \alpha$ . (=  $\Phi \lambda \alpha$ - $\beta i\alpha$ ) Mevi $[\pi\pi\eta]$  zu verwerfen. Uebrigens sind auch alle übrigen Frauen nur mit je ein em Namen bezeichnet, darunter eine (Δικινία) blos mit einem römischen Gentilnamen. Der andere Vorschlag K's., Φλαμενι[xή zu ergänzen, ist einfach desbalb unzulässig, weil dies gar kein Nomen proprium ist. Es wird also ohne Zweifel Φλαμενί[α zu ergänzen sein. In der Literatur ist mir weder der Name Flaminius noch Cominius mit & vorgekommen. Eine Spur von analoger Form könnte man vielleicht bei Polybius XVIII, 48 (31) finden, wo Ursinus aus dem handschriftl. Στερέννιος nach Livius Στερτίνιος hergestellt hat. Sollte der Schriftsteller vielleicht Στερτέννιος (über die Gemination des v s. unten) geschrieben haben?

Bis in die spätere Kaiserzeit ferner kommt λεγεών für das lateinische legio vor. So z. B. C. I. 4724 (an der Memnonssäule, zur Zeit Hadrians) 4750<sup>b</sup> (ebendas.) 4766 (Aegypten, 147 n. Chr.) 4713 d. 5101 (Nubien). Daneben freilich auch nicht selten die genauere Form mit ι. C. I. 4011 (Ancyra) 1813<sup>b</sup> (Nikopolis in Epirus) 3192 (Smyrna). 1128 (Argos) 5842 (Neapel). Ganz spät und barbarisch ist die Form λεγειῶνος C. I. 6627, in einer Ehreninschrift für den Vater des Heliogabalus, also aus dem dritten Jahrhundert. In der Literatur kommt das Wort nicht allzuhäufig vor, da viele Schriftsteller es durch griechische Ausdrücke ersetzen. Doch hat λεγεών Plutarch. Rom. 13. Otho 12. — Ganz vereinzelt finden sich nun noch die Schreibungen ἐν κομετίφ (in comitio) C. I. 5879 (römisches Senatusconsult 78

(v. Chr.) — μερμίλλωνι 3392 Smyrna), nach der lateinischen Form mirmillo, während μουρμίλλων (dreimal auf der milesischen Inschr. 2889) die Nebenform murmillo wiedergibt¹). — Νουμεδικούς μίονας 3148 (Smyrna, unter Kaiser Hadrian) gegenüber Νουμιδίας 6627 (Velitrae, Anf. des 3. Jahrh. nach Chr.) Νουμιδών 3497 (Thyatira). Die dem lateinischen direct nachgeahmten Formen dieses Namens sind überhaupt jung, indem die früheren Schriftsteller nur von Νομάδες sprechen; so noch Plutarch, der auch Νομαδική für Numidia hat (Pompeius 12). Bei Dio Cassius dagegen Novuidia 53, 23, 2. Die Form mit & findet sich bei keinem Schriftsteller. — Βετρούβιος und Βετρουβία findet sich mehrmals wiederholt in der Inschr. C. I.  $5858^{b}$ . — Endlich gehört hierher wohl auch  $E\varphi$ . άρχ. nr. 3535 Δέκμος Σωφήεος Σώπατρος. Pittakis freilich meint, CWΦHEOC sei nur ein Schreibfehler statt CWΦIΛOC. Aber schon die Stellung zwischen einem römischen Pränomen und einem griechischen Namen zeigt, dass wir es mit einem römischen Gentilnamen zu thun haben, und da der Name Saufeius auch sonst auf griechischen Inschriften mit ω geschrieben wird (Σωφήιος Έφ. ἀρχ. 2841, dagegen  $\Sigma \alpha v \varphi \eta i \alpha$  C. J. 1829), so haben wir wohl hier ein sicheres Beispiel von & für \(\ell\) in der Endung ius eines Gentilnamens.

Es kann nun durchaus nicht auffallen, wenn sich ebenso vereinzelt auch in der Literatur Beispiele für diesen Lautwandel finden, denen zufällig die epigraphische Bestätigung abgeht. So hat Dionys. Halic. bei Stephanus s. v. Μέντυρνα für Minturnae. Die Singularform findet sich übrigens auch bei Plutarch, der hier  $\iota$  hat ( $M\iota\nu$ τούρνης gen. Mar. 37) neben dem Plural (Μιντούρνας acc. das. 38). Ferner Zevovegavoi Polyb. III, 91, 4, wogegen die Späteren, wie Strabo an vielen Stellen, Diodor 16, 90, 2. Plutarch Otho 2. Dio Cass. (Xiphilin.) 67, 14 Σινόεσσα oder Σινούεσσα schreiben. — So hat Plutarch Rom. 21 τὰ γὰρ ἔπη κάρμενα καλοῦσι, wāhrend Dionysius I, 31 κάρμινα schreibt, und Plutarch selbst den Accusativ von flamen durch φλάμινα wiedergiebt. Unter den von Wanowski p. 4 ff. angeführten Beispielen gehören noch hierher Νωβελίων (Nobilior) Appian Hisp. 45 ff. Τενέας (Tinia) Σητέα (Setia), Οὐιμενάλιος (Viminalis) bei Strabo, vielleicht auch Τέχηνος bei Aelian hist. anim. XIV, 22, wofür dann jedoch Téxivos zu schreiben wäre. Die

<sup>1)</sup> Dass kein μυρμίλλων vorkommt, ist wohl nicht Zufall, sondern analog andern später zu besprechenden Fällen.

Ueberblicken wir diese zahlreichen Beispiele, so ergeben sich zunächst folgende Resultate. Erstens kann der Grund dieser Vertauschung nur in einer eigenthümlichen Aussprache des lateinischen i gesucht werden, denn die Berührungen, die im Griechischen selbst zwischen ¿ und & vorkommen, haben durchaus keinen Zusammenhang damit. Zweitens kann diese dem e sich annähernde Aussprache des i sich nicht auf bestimmte Fälle beschränkt, namentlich nicht auf den Einfluss nachfolgender Laute gestützt haben Denn wir finden so geschrieben vor zwei Consonanten (μερμίλλων, Βετρούβιος, λέντιον, Μέντυρνα, Αντέστιος, Όφέλλιος) vor einfacher Muta (Δομέτιος, κομέτιον, Καπετώλιον, Δέπεδος, Novμεδικός, Τεβέριος, Τέκινος?) Liquida (Καικέλιος, Ἰκέλιος, Φλαμένιος, Κομένιος, Σενουεσανός) und vor Vocal (λεγεών, Σω- $\phi\eta'\epsilon\sigma\varsigma$ ,  $T\epsilon\nu\epsilon\alpha\varsigma$ ,  $\Sigma\eta\tau\epsilon\alpha$ ). Ebensowenig hat, wie die Uebersicht dieser Beispiele leicht ergiebt, der lateinische Hochton irgend eine begünstigende oder hindernde Einwirkung darauf. Drittens hat diese Eigenthümlichkeit des lat. i in der ganzen Zeit, für die die griechischen Inschriften und Schriftsteller Zeugniss ablegen können, sich kaum verändert, denn wenn man in einzelnen Fällen später allgemein  $\iota$  geschrieben hat, so ist dies gewiss nicht aus einer Veränderung der lateinischen Aussprache zu erklären, sondern aus einem immer genaueren Anschluss an die lateinische Schrift; sonst würde nicht in andern Fällen das & bis in die spätere Kaiserzeit in Geltung Alles bis hierher Ermittelte stimmt nun vortrefflich mit bekannten Thatsachen der lateinischen Lautlehre überein. seits hat bekanntlich die altlateinische Sprache bis ins Zeitalter der Gracchen e und i auch in der Schrift häufig verwechselt.

<sup>1)</sup> Ob nach Handschriften, weiß ich nicht.

erklärt sich eben aus einer dem lateinischen Organ eigenthümlichen Nüancirung in der Aussprache des i, und diese wird natürlich auch dann im Vergleich mit dem reinen griechischen i noch bemerklich geblieben sein, als in der lateinischen Schriftsprache die strengere Scheidung der Vocale durchgeführt war. Andrerseits zeigen die romanischen Sprachen (Diez, rom. Grammatik I p. 154 ff. 3. Aufl.) übereinstimmend, wenn auch nicht ausnahmslos, das Lautgesetz, dass ein kurzes i in e übergeht, wogegen das lange i mit äusserst seltenen Ausnahmen unberührt bleibt. Wenn Diez einen historischen Zusammenhang zwischen jenem altlateinischen und diesem spätlateinisch-romanischen ĕ == ĭ voraussetzt, so glaube ich zu dem Nachweis dieses Zusammenhangs durch die obigen Beispiele eines  $\varepsilon = 1$ , die chronologisch ziemlich genau die Lücke zwischen beiden Spracherscheinungen ausfüllen, etwas beigetragen zu haben. Ein Beispiel ist übrigens darunter, wo das Romanische gerade in demselben Wort das e hat, nämlich  $T\acute{\epsilon}\beta\epsilon\varrho\iota\varsigma$  = ital. Tevere. Endlich sei hier noch an die bekannte Erscheinung der nahverwandten oskischen Sprache erinnert, deren + einen zwischen i und e in der Aussprache in der Mitte stehenden, etymologisch aber meist ein i vertretenden Laut zu bezeichnen scheint.

Der Schreibung  $\varepsilon = 1$  gegenüber ist die entgegengesetzte  $\iota = \check{\varepsilon}$  in sehr enge Gränzen eingeschlossen. Unter einen ganz besonderen Gesichtspunct zu fassen ist es zunächst, wenn die Griechen lateinische Namen auf — ex durch —  $\iota \xi$  wiedergeben wie  $O\mathring{v}iv\delta\iota\xi$  Plut. Galba 4. 5 (gen.  $O\mathring{v}iv\delta\iota xog$  4. 6.)  $Biv\delta\iota\xi$  Philost. v. Apoll. V, 10.  $\Sigma \tilde{\omega} \varrho\iota\xi$   $\delta$   $\tilde{\omega}\varrho\chi\iota\mu\dot{\iota}\mu og$  Plut. Sull. 36, wozu doch die lat. Form nicht anders als Sorex heissen wird.  $\Sigma \dot{\iota}\mu\pi\lambda\iota\xi$  Dio Cassius 65, 17.

Hier liegt nämlich offenbar die Absicht zu Grunde, dem Wort eine griechische Endung zu geben, und da der Vocal in griechischen Wörtern auf  $\xi$  im No minativ nie ein anderer ist als in den casus obliqui, so lag es nahe, aus Ocirouxog einen Nominativ Ocirou $\xi$  zu bilden. Dies Streben, die Endungen zu gräcisiren, zeigt sich auch sonst sehr vielfach, und ist mit rein lautlichen Veränderungen nicht zu verwechseln. Diese Fälle aber abgerechnet, kommt  $\iota$  für  $\xi$  nur selten vor und zwar ausschliesslich vor einem Vocal. Das häufigste Beispiel dafür ist Ποτίολοι, denn so und nicht anders findet sich der Name der campanischen Seestadt auf den sehr zahlreichen griechischen Inschriften der verschiedensten Gegenden auf denen er Hermes VI.

vorkommt<sup>1</sup>), so auch noch in der später als 248 nach Chr. verfassten Inschrift  $E\varphi$ .  $d\varphi\chi$ . 4096 (Athen). In Puteoli selbst z. B. C. I. 5858 (174 n. Chr.) Ποτιολανός 5855. Die Inschrift C. I. 6708 (Rom) wo TOTEOAANO steht, macht davon nur scheinbar eine Ausnahme, denn sie ist überhaupt keine griechische, sondern eine mit griechischen Buchstaben geschriebene lateinische. Die Schriftsteller haben dieselbe Form, bis auf Dio Cassius, bei welchem sich Movtéoloi findet (z. B. 48, 50. 67, 14). Sonst sind Beispiele für diesen Lautwandel sehr selten. Wenn C. I. 4932 (Philä in Oberägypten) Δαβύων statt Labeo geschrieben ist (Δαβέων steht C. I. 3524, in einer Inschrift von Kyme aus augusteischer Zeit), so ist wohl zunächst eine Form  $A\alpha\beta i\omega\nu$  anzunehmen, und v für  $\iota$  ist dann ein auch sonst (s. u.) vorkommender Schreibsehler. Ferner gehört hierher Tiavītai bei Polyb. III, 91<sup>2</sup>),  $\lambda \acute{\epsilon} \nu \tau \iota o \nu = linteum$  (s. o.) und auch die von Wanowski aus Ducanges Lexikon angeführte Formen ἀρδιόλη, καπρίολος mögen, da sie so genau zu Ποτίολοι stimmen, nicht erst in byzantinischer Zeit aufgekommen sein. Dass vor Vocalen das e dem i sich näherte, beweisen übrigens auch solche Wechselformen im Lateinischen selbst, wie Cerealis Cerialis, Hordeonius Hordionius (Hordionia Polla C. I. Gr. 6200), und hier kehrt dann die Doppelform natürlich im Griechischen wieder: Κερεάλις C. J. 5767. 5843 Κεριάlig 5838 (die beiden letztgenannten Inschriften sind aus Neapel und aus Vespasians Zeit). Όρδεώνιος C. I. 3003 (Ephesus). Έφ. ἀρχ. 53 (Athen). 'Og διόνιον 3831 a 3).

Ganz anders als mit den bisher betrachteten Berührungen zwischen dem kurzen i und e beider Sprachen verhält es sich nun mit den entsprechenden langen Vocalen  $^4$ ). Das ist freilich nicht zu leugnen, dass in den Inschriften ebensowohl wie in den Handschriften unserer Schriftsteller nicht selten  $\eta$  für langes (auch wohl bei beginnender Unsicherheit der Prosodie für kurzes) i, und umgekehrt  $\iota$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Ursache dieses häufigen Vorkommens sind die daselbst gefeierten Festspiele.

<sup>2)</sup> Lateinisch findet sich hier die Form mit i einerseits in der alten Sprache, etwa 100 Jahre vor Polybius, andererseits in der spätern Volkssprache, 243 nach Chr. (Corssen II p. 340), und im Oskischen, dem der Name doch ursprünglich augehört, wird er mit + geschrieben.

<sup>3)</sup> Sehr eingehend behandelt diese Lauterscheinung Corssen a.a.O. p. 344ff.

<sup>4)</sup> Weshalb Wanowski gewiss sehr unrecht thut, beides ganz untereinander zu werfen.

für langes e der lateinischen Wörter geschrieben wird. Sehen wir aber näher zu, so ist diese Erscheinung von der oben besprochenen absolut verschieden. Erstens tritt sie viel später auf. Wenn C. I. 2739 in einer Inschrift von Aphrodisias unter Kaiser Claudius Τηβέριον Κλαύδιον steht, so ist dies (zweihundert Jahre nach Polybius) nicht nur der früheste mir bekannte, sondern auch noch ein ganz vereinzelter Fall, während, je nach der Verschiedenheit der Gegenden, erst gegen Ende des zweiten, oder, wie in Athen, gar erst im dritten Jahrhundert nach Christus Derartiges häufiger wird. Zweitens kommt dies ganz ebenso in griechischen wie in lateinischen Worten vor, oft auch in derselben Inschrift, wie 2588 (Gortyn auf Kreta) Κυντήλιος für Quintilius und Κυρίνης für Κυρήνης geschrieben ist (Καλλητύχη — Καλλήστρατος ἀνέθικε C. I. 6672 (Rom), ἐψηφησμένα 2790 (Aphrodisias). Hier kann also durchaus nicht von einer Eigenthümlichkeit der lateinischen Sprache die Rede sein, vermöge deren I dem ē oder umgekehrt sich genähert hätte<sup>1</sup>), sondern der alleinige Grund dieser Schreibweise ist die bekannte Thatsache der griechischen Lautentwickelung. Endlich ist diese Schreibweise zwar nicht ganz selten, aber doch keineswegs herrschend, sie findet sich meist in solchen Inschriften, die auch sonst nachlässig geschrieben sind. Dass sie immerhin eine Ausnahme bleibt, zeigt folgendes Beispiel: Wanowski p. 3 führt aus Schriftstellern die Namensform Φίληξ und im Dativ Oiline an 2). In Inschriften aber kommt dieser Name und mehrere davon abgeleitete bis in späte Zeit sehr häufig vor, ist aber nie anders geschrieben als  $\Phi \tilde{\eta} \lambda \iota \xi$  (z. B. C. I. 5789, 5858b, 7271, 7271b) Φηλίκλα 5767. 6515. Φηλικίτας 6891, mit gräcisirter Endung  $\Phi_{\eta}$ λικίτα 5634. 6292. Φηλικισσίμη 6525).

Dieses Beispiel führt uns zu der Frage: wie sind nach diesem Ergebniss solche Formen zu behandeln, wo sie in der handschriftlichen Ueberlieferung unserer Schriftsteller vorkommen? Dass man Derartiges im Text des Polybius, Diodor, Dionys und Strabo, auch wohl noch des Plutarch und Appian, schon deshalb nicht dulden darf, weil zu ihrer Zeit überhaupt noch nicht so geschrieben worden ist, daran ist kein Zweifel. Aber auch bei Spätern bis gegen die constantinische Zeit spricht alles dafür, dass diese Dinge von den Abschrei-

<sup>1)</sup> Es sei hier an das obenerwähnte Gesetz der romanischen Sprachen erinnert, wonach langes lateiuisches i im Gegensatz zum kurzen unverändert bleibt.

<sup>2)</sup> Ich kann auch die vierte mögliche Form nachweisen. Φήληξ haben einige Hdschr. bei Plutarch Sulla 34. Natürlich sind das Alles bloße Schreibfehler.

bern herrühren. Niemand wird ἐψηφησμένος u. dergl. z. B. bei Dio in den Text setzen wollen, wenn er es in einer Hdschr. findet¹); ganz dasselbe wie von solchen griechischen Formen gilt aber auch von den entsprechenden lateinischen. Die Herausgeber verfahren darin höchst inconsequent. So steht z. B. bei Plutarch in dem Sintenisschen Text ganz richtig Cic. 41 Τίρων (Hdschr. Τήρων) Marcell. 4 Πικηνίδος (Hdschr. Πηκινίδος) Pomp. 62 Βρεντεσινούς (Hdschr. Βρεντεσηνούς) Mar. 34 Μισηνούς (Hdschr. Μησίνούς oder Μησίους). Aber warum wird nicht auf die ganz gleichartigen Fälle Φιτιάλην (schr. Φητιάλιν²) Numa 12 und öfter; διλίκια (deliciae, schr. δηλίκια) Anton. 59; Κιρραιάτωνι (schr. Κηρεατῶν) Marius 3.; Σικουανοῖς Caesar 20 (Σηκουανοῖς mehrere Hdschr. und die frühern Ausgaben) 26 dasselbe Verfahren angewendet? Ebenso in dem Namen Αἰνό-βαρβος (᾿Δηνόβαρβος inschriftlich bezeugt Ἦς. άρχ. 728. 729) und n ähnlichen Fällen.

Ein scheinbares  $\eta$  für  $\iota$  kehrt allerdings in den Inschriften mit ziemlicher Consequenz wieder, wenigstens in italischen und sicilischen. Es findet sich nämlich Κερ]εάλης 5767 (Rhegion) Μαρτιάλης 6512 (Rom) Μαρτιάλη 6959. Πρωβινκιάλης 6235. Βιτάλης 5700 (Katana) Μερχουριάλης 5716 (ebendas.). Hier ist indess an das zu erinnern, was oben über Οὐίνδιξ und ähnliches gesagt ist; nicht sowohl ein lautlicher Uebergang von i in e hat stattgefunden, als vielmehr eine grammatische Umgestaltung der Endung zu dem Zwecke, dem Namen ein griechischeres Ansehen zu geben und ihn bequemer declinirbar zu machen. Dies geht auch daraus hervor, dass man zu demselben Zwecke noch ein anderes Auskunftsmittel anwendete, die Verwandelung von -ις in -ιος. So finden wir Νατάλιος C. I. 5977 (aus der Zeit Traians). Οὐιτάλιος 6707. ἀγορανόμον κουρούλλιον 1133 (= 1327), und ebenso bei den Wörtern auf -ensis, wo jenes ης nicht vorkommt, Γαλατίας της Ναρβωνησίας 5800, Φρετηνσία 5470. Daher ist es entschieden unberechtigt, wenn Sintenis bei Plut. Galba 25 die handschriftliche Ueberlieferung Μαρτιάλιος in Μαρτιᾶλις ändert mit Berufung auf Tac. hist. 1, 28, wo dieselbe Person Iulius Martialis heifst; denn jenes ist nur eine griechische Form dieses Namens. Daneben freilich kommen im Nom. und Acc. sing. auch

<sup>1)</sup> Wie sich z. B. bei Plut. Galba 26  $\iota\nu\delta\rho\iota\sigma\sigma$  für  $\tilde{\eta}\nu$   $\Delta\tilde{\eta}\nu\sigma\sigma$  findet, also unmittelbar neben einander derselbe Schreibfehler in einem griechischen und einem lateinischen Worte. Ebend. 24  $\pi\sigma\lambda\ell\tau\alpha$  statt  $\pi\omega\lambda\eta\tau\dot{\alpha}$ .

<sup>2)</sup> oder Φητιάλην, s. unten.

die unveränderten lateinischen Formen bei beiden Wörterklassen vor, so Κεφεᾶλις C. I. 5843. Δειβεφᾶλις 6341. Μαφτιᾶλις 4713. — ἐπίτφοπον καστρῆσιν (procuratorem castrensem) 3888. Καινεινῆνσιν. Ἐφ. ἀρχ. 59.

Außer diesem Falle kann  $\eta$  für  $\iota$  höchstens da geduldet werden, wo ein gewisser Anklang an ein griechisches Wort die Abweichung verursacht haben könnte. So ist allerdings Κυρήνιος (offenbar wegen Κυρήνη) für Quirinius nicht nur bei Lucas und Iosephus überliefert, sondern steht auch auf der attischen Inschrift Έφ. ἀρχ. 3297. Deshalb will ich auch nicht entschieden absprechen über die Form Σκηπίων, die Sintenis (s. seine Bem. zu Marius 1) überall in den Text des Plutarch gesetzt hat, sie könnte sich durch Anlehnung an σκηπτρον und ähnliches erklären. Inschriftlich kommt freilich nur Σκιπίων vor, z. B. C. I. 364. 3186. Möglicherweise findet ganz dasselbe Anwendung auf die bei Dionysius (z. B. VII, 27) vorkommende Form Μηνύκιος, wegen des Anklangs an μηνύω. Was Wanowski anführt, sind, soweit es nicht der byzantinischen Zeit angehört, Abschreiberfehler, z. B.  $K\varrho i\sigma x\eta \varsigma$  für Crescens ( $K\varrho \eta'\sigma x\eta \varsigma$  C. I. 7206. Κρήσκηνς 6012 c. Κρήσκεντα 3888. Κρήσκεντος 1994 f. Κρησκεντείναν 6249. Κρήσκηντι, mit fehlerhaftem Vocal in der zweiten Silbe, 57881).

Ich knüpfe hier gleich einige Bemerkungen an über die Schreibung  $\varepsilon = \alpha \iota$ , weil von ihr durchweg dasselbe gilt, wie von  $\iota = \eta$ . Auch dies ist spät, im Durchschnitt noch etwas später als jenes <sup>2</sup>), auch dies gilt in griechischen wie in lateinischen Worten, auch dies ist nicht consequente Orthographie, sondern Nachlässigkeit und Versehen, auch dies muss aus allen diesen Gründen wie jenes aus den Texten entfernt werden. Wenn also Sintenis nach Handschriften Kexillog schreibt (s. zu Mar. 4), während die Inschriften immer Kaixillog haben, wenn er Rom. 16 Kevinnum g gibt (die Inschrift

¹) Auch C. I. 189, wo Böckh im Minuskeltext  $K \rho \eta \sigma \acute{\alpha} \eta \varsigma$ ? schreibt, ist offenbar  $K \rho \acute{\eta} \sigma [\varkappa] \eta \varsigma$  zu lesen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sehe ich ab von der Schreibung  $\Gamma\nu\epsilon\varphi$  C. I. 5898 (Rom, 146 n. Chr.), schon früher  $\Gamma\nu\dot{\eta}\varphi$  2943, J. 1 vor Chr.), welche wegen des Schwankens in der lateinischen Schreibung nicht streng hierhergehört, so ist das früheste bestimmt datirbare Beispiel  $\dot{\epsilon}\varrho\alpha\varrho\ell\sigma\nu$  6627 (Ehreninschrift für den Vater des Heliogabalus). Es mag dies allerdings Zufall sein, aber herrschend wurde die Confusion von  $\epsilon$  und  $\alpha\iota$  im Ganzen erst spät, in Athen z. B. nicht vor der constantinischen Zeit (C. I. 356).

٠١

Έφ. ἀρχ. 59, etwa aus Plutarchs Zeit, hat Καινεινῆνσιν) oder Otho 5 Κεκίνας, so ist dies nicht zu rechtfertigen. Gerade so gut könnte man nach den Hdschr. Sulla 17 Χερρώνεια statt Χαιρώνεια schreiben.

Außer mit  $\epsilon(\eta)$  hat i nun noch eine gewisse Berührung mit v. Beide Laute müssen einander im Laufe der Kaiserzeit sehr nahe gekommen sein, so dass Schreibweisen wie Aφουκανήν C. l. 1999b (Ende des 2. Jahrh. n. Chr.) Τυβέριος 1168 sich erklären, aber natürlich blos als Schreibfehler zu betrachten sind. Nur da, wo ein gewisser Anklang an Griechisches sich geltend machte, hat diese Schreibung zum Theil dauernd bestanden, namentlich in dem Cognomen  $B\dot{\nu}\beta\lambda o\varsigma$  = Bibulus, das inschriftlich bezeugt (C. I. 1880, Corcyra), und bei Schriftstellern, z. B. Plutarch Brut. 13. Anton. 5. Pomp. 47. 54. Cäsar 14 handschriftlich überliefert ist<sup>1</sup>). Aehnlich verhält es sich gewiss auch mit der Form  $\Theta \dot{v} \beta \rho \iota \varsigma$  (Aem. Paul. 30) oder  $\Theta \dot{v} \mu$ -Bois (Romulus 1. Otho 4), die Plutarch für Tiberis hat, nur dass hier die griechisch gestaltete Form nicht allgemein recipirt war, denn die Inschriften und die meisten andern Schriftsteller haben Tißegig oder Τέβερις, sondern derselben Ziererei ihren Ursprung verdankt, aus der auch Plutarch und andere Schriftsteller der Kaiserzeit den Fluss, der bei Polybius Πάδος heifst, auch bei Erzählungen aus der historischen Zeit mit seinem griechisch-mythologischen Namen Hριδαvós bezeichnen<sup>2</sup>). Ein Anklang nicht an griechische Worte, aber doch an griechische Endungen mag der Schreibung Αἰμύλιος C. I. 2218 3) Πομπύλιος 3822b (aus Mark Aurels Zeit) zu Grunde liegen, und danach ist vielleicht auch Στατύλλιος Plutarch Brut. 51 zu rechtfertigen. Große Verbreitung hat aber gerade in diesen Endungen das v = i gewiss nicht gehabt, weil eine Verwechselung mit den Formen auf ulus und ullus zu fürchten war, in denen das u fast durchweg von den Griechen durch  $oldsymbol{v}$  gegeben wird. In andern Fällen ist  $oldsymbol{v}$ für i in den Schriftstellertexten nicht zuzulassen, also Αριόβυστον Plut. Caes. 19 zu verwerfen, zumal an zwei von den drei Stellen, wo

<sup>1)</sup> Jedenfalls auch Marcell. 27, wo Sint.  $B(\beta\lambda o\nu)$  hat, aus der Hdschr. D. in den Text aufzunehmen. Den Anklang finde ich hier an das griechische  $\beta \dot{\nu}\beta\lambda o\varsigma$ ,  $\beta \nu \beta \lambda (o\nu)$ , denn dies ist die richtige epigraphisch und an vielen Stellen auch handschriftlich bezeugte Schreibart dieser Worte.

<sup>2)</sup> Dagegen sagt Diodor. V. 23, 2, wo er die Phaëthonsage erzählt, ganz nüchtern und verständig τοῦ νῦν Πάδου καλουμένου ποταμοῦ, τότε δὲ Ἡριδα-νοῦ προσαγορευομένου.

<sup>3)</sup> An die bekannte Etymologie von aiμύλος ist dabei schwerlich zu denken.

der Name vorkommt, die Hdschr. P  $d\varrho\iota o\tilde{\upsilon}\sigma\tau o\nu$  hat, was wohl auf die Form  $A\varrho\iota \acute{o}o\iota \sigma\tau o\varsigma$  oder noch wahrscheinlicher  $A\varrho\iota o\acute{\upsilon}\iota \sigma\tau o\varsigma$  (wie  $No\acute{\upsilon}\iota o\varsigma =$  Novius) hinführt.

Für den Vocal e kommt selten a vor. Stehend ist zu allen Zeiten auf Inschriften und bei Schriftstellern Καλάνδαι. Ferner ist in der oben erwähnten Inschrift C. I. 3045 (193 vor Chr.) Οὐαλάριος für Valerius geschrieben. Es wäre interessant, die Ursache dieser Erscheinung zu kennen. Hängt sie zusammen mit der nach Corssen II p. 372 erst in der spätlateinischen Volkssprache auftretenden Entstehung eines a durch Assimilation an den Vocal einer benachbarten Silbe? Wenn unter den von ihm angeführten Belegen gerade auch Ουαλαρίων Βαλαρίου vorkommen, so könnte dies für den Zusammenhang sprechen. Allein zwischen 193 v. Chr. und der offenbar sehr späten Zeit, aus der jene Belege stammen, liegen unzählige griechische Inschriften, in denen der Name Οὐαλέριος sehr häufig, und zwar immer mit & geschrieben vorkommt. Ebenso ist bei den Schriftstellern, schon bei Polybius, von jener Schreibung keine Spur, und die Continuität zwischen dem altlateinischen und dem spätlateinisch-romanischen Lautwechsel, die oben für ĕ=ï in den griechischen Inschriften nachgewiesen ist, fehlt also hier gänzlich. Daher braucht die Ursache hier keineswegs dieselbe zu sein. Allerdings ist auch in diesen beiden Fällen in der vorhergehenden Silbe ein a vorhanden, es fragt sich aber, ob das a diesem seine Entstehung verdankt oder vielmehr der darauf folgenden Liquida. Ich bin sogar geneigt, letzterer Annahme den Vorzug zu geben, weil bei Polyb. III, 88, 5 und öfter Aovragía und Plut. Rom. 2 Asvragía für Luceria geschrieben ist, ein Fall, bei dem ein Assimilation bewirkendes a nicht vorhanden und dessen Analogie mit Οὐαλάριος für Οὐαλέριος doch kaum abzuweisen ist. Natürlich ist auch in diesen Fällen nicht anzunehmen, dass im Lateinischen ein wirkliches a gesprochen wurde, - denn dann würde diese Schreibung nicht nur bei den Griechen vorkommen — sondern vielmehr ein Laut, den der Fremde ebensowohl für ein a als für ein e halten konnte. Außer den genannten drei Beispielen finden sich aber nur wenige unsichere Spuren von einem solchen Einsluss der liquidae. Herodian der Techniker führt an IIIκίας, Πικίαντος als italischen Volksnamen. Ich wüsste nicht, was darin anderes stecken sollte als der Name der Picenter<sup>1</sup>). Ferner ge-

<sup>1)</sup> Wenn auch Mixeviivos bei ihm vorkommt, so kann er ja wohl beide For-

hört vielleicht hierher der Name 'Pάμμιος Μαρτιᾶλις, Präfect von Aegypten C. J. 4713. Das Gentile Rammius finde ich sonst nirgends<sup>1</sup>), wogegen außer dem Grammatiker Q. Remmius Palaemon (Sueton. rell. ed. Reifferscheid p. 73. 116) noch eine lex Remmia bei Cic. pro Rosc. Amer. 19, 55 vorkommt (s. Orellis Index legum p. 254).

Auf dem Gebiete der Consonanten tritt eine auffallende Abweichung in dem Gebrauche der einfachen und geminirten Laute hervor. Dieselbe hat nichts zu thun mit der bei beiden Völkern vorkommenden alterthümlichen Sitte, die Gemination in der Schrift nicht zu bezeichnen (Franz. elem. epigr. p. 49. Corssen I p. 14). Denn im Griechischen war diese Sitte schon Jahrhunderte vor der Zeit abgekommen, wo man die ersten lateinischen Namen in griechischen Inschriften sindet, und auch im Lateinischen reicht dieselbe nur bis zum jugurthinischen Krieg, in ganz vereinzelten Ausnahmefällen bis auf Sulla herab, während fast alle dafür anzuführenden griechischen Belege viel später fallen. Auch zeigt sich vorwiegend gerade die umgekehrte Neigung, den lateinischen einfachen Consonanten doppelt zu schreiben. Vor Allem geschieht dies in den Namen auf ilius und inius, ohne Unterschied der Quantität des i. Das bekannteste Beispiel ist Auxivriog neben Auxiviog. Die Form mit doppeltem v findet sich z. B.  $E_{\varphi}$ .  $d_{\varphi\chi}$ . 22. 2765 (um die Mitte des 1. Jahrh. n. Chr.) C. I. 3175 (139 n. Chr.) 3182 (unter Valerian und Gallienus), die mit einfachem dagegen  $E\varphi$ .  $\alpha\varrho\chi$ . 750 (kurz nach 27 v. Chr.) 5843.(unter Vespasian) 3173 a (80 n. Chr.) 6830 (Gallienus). Aus diesen Beispielen geht klar hervor, dass beide Formen immer neben einander gebräuchlich gewesen sind, und dass man also bei den Schriftstellern aller Zeiten diejenige von beiden wird gelten lassen müssen, die bei jedem von ihnen die besten Handschriften bieten. Bei Plutarch ist die durchaus vorherrschende Ueberlieferung Aixivviog und so wird mit vollem Rechte z. B. von Sintenis auch an den vereinzelten Stellen geschrieben, wo die Handschriften zufällig Aixivios haben. Ebenso hat Dionys (II, 6. VI, 89) Aixivvios, dagegen Diodor, Appian und Dio Cassius immer Aixivios. Hier ist also ebensowenig wie in den Inschriften irgend eine chronologische Abgrenzung des Gebrauchs

men aus verschiedenen Quellen haben; die mit  $\alpha$  ist mir aber sonst nirgend vorgekommen.

<sup>1) [</sup>Derselbe Mann Q. Rammius Martialis, praef. Vig., Kellermann Vig. 8, 2 und 9, 2. Der Brundisier L. Rammius bei Livius 42, 17. C. Rammius Conops Fabr. 159, 280 (= Or. 4505). E. H.]

beider Schreibweisen, sondern sie kommen beide zu den verschiedensten Zeiten neben einander vor. Dasselbe Verhältniss scheint aber auch bei allen ähnlichen Fällen obzuwalten, obwohl die geringe Zahl der inschriftlichen Zeugnisse dasselbe nicht so klar erkennen lässt. So ist Agivriog geschrieben C. I. 3732. Agivria 3781. 5905 (Rom, 3. Jahrh. n. Chr.) Ασίνιος dagegen Έφ. ἀρχ. 3767 (Athen, etwa 12 v. Chr.) C. I. 5144 (Cyrene, 68 n. Chr.). Die Inschrift C. I. 1370 (Sparta) hat sogar, wenn die Abschrift genau ist, unmittelbar hinter einander Aσσίνιον (sic) und Aσίννιον. Von Schriftstellern hat die Form mit doppeltem v Plutarch Pomp. 72. Könnte hier zufällig die Form mit doppeltem v jünger erscheinen, so finden wir umgekehrt Φολκιννίου auf makedonischen Münzen der republikanischen Zeit (Mommsen röm. Münzwesen S. 375), wogegen Φοιλκινίας bei Plutarch Marius 3 steht<sup>1</sup>). Dass die Gemination des  $\nu$  auf diese Nomina beschränkt sei, ist nicht anzunehmen, und also Schreibarten wie  $K\alpha$ φίννας Plut. Pomp. 7 nicht zu verwerfen, wenn sie auch zufällig nicht in Inschriften vorkommen; denn beim λ finden sich ganz analoge Fälle, wie  $\alpha \gamma o \rho \alpha \nu \delta \mu o \nu \kappa o \nu \rho o \nu \delta \lambda \iota o \nu$  C. I. 1133 (Megara) = 1327 (Sparta); dadurch wird denn geschützt z. B. das plutarchische Οὐαλλέφιος, obwohl ich dies häufige Nomen in Inschriften so gefunden zu haben mich nicht erinnere. Die meisten Beispiele beim  $\lambda$  aber sind allerdings Gentilnamen auf ilius, darunter solche die entschieden langes i haben. So findet sich Katiltog im Verse C. I. 4923. 4924 und daneben Κατίλλιος 3509 und Κατιλλία 3763, wodurch Δουχιλλίω Plut. Ant. 69 und das so häufige 'Απρίλλιος vollständig gerechtfertigt werden. Sonst habe ich mir angemerkt 'Ωτακιλλία C. I. 6516 und Πετίλλιος 5879 (78 v. Chr.) neben Πεττιλία 3173. Letzteres Beispiel zeigt übrigens, dass sich die Erscheinung auch auf die mutae erstreckt. Hier ist sie aber äußerst selten; ich weiß außerdem nur  $\Delta o \acute{v} \pi \pi o v$  3487. 6999 anzuführen.

Die umgekehrte Anomalie dagegen findet sich so viel ich sehe ausschliefslich bei  $\lambda \mu \sigma$ , also nicht einmal bei allen Liquidae. Für  $\lambda$ ist das hauptsächliche Beispiel Μάλιος für Μάλλιος<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Dasselbe Schwanken findet sich bei den Schriftstellern in andern derartigen Namen wie Σιχίννιος (vielleicht Στερτέννιος s. oben) u. A. Darüber verweise ich auch die reichhaltige Zusammenstellung von Wanowski p. 23 ff.

<sup>2)</sup> Mallius und Manlius sind zwar im Lateinischen verschiedene Namen; da aber im Griechischen vl nie vorkommt, so wird es immer assimilirt und beide fallen zusammen. Diodor XV, 51 darf wohl kaum Mávliov (die Hdschr. haben

schrieben C. I. 2885 (Ende der republikanischen Zeit) 5643. Μάλλιος dagegen 2485 (105 v. Chr.). Μάλιος steht durchweg bei Polybius (I, 26, 11. 39, 15. II, 33, 1. III, 40, 11 bis auf eine Stelle überall ohne Variante), während bei den spätern Schriftstellern Μάλλιος die herrschende Form ist. Halten wir also Inschriften und Schriftsteller zusammen, so findet sich auch hier ein regelloses Schwanken. Sonst kommen mit λ noch vor 'Oφελίου C. I. 2520. Μαρυλίνα 6255,  $M\alpha\varrho\dot{\nu}\lambda\alpha$  6648,  $\Gamma\dot{\epsilon}\lambda\iota\varrho$  auf einer attischen Inschrift, die aus  $E\varphi$ . άρχ. 2833 und 3851 zusammenzusetzen ist, und danach müssen in der Literatur Schreibungen wie Πολίων (Plut. Pomp. 72), Μεσάλας (ibid. 54), Κουλεῶνα Appian civ. III, 83 neben Κουλλέωνι Plutarch Pomp. 49, Βιτέλιος bei Philostratus v. Apoll. Tyan. V, 11. 30 32ff. für völlig unbedenklich gelten. Mit  $\mu$  kommt hauptsächlich  $K \delta \mu o \delta o c$ vor, so C. I. 2741. 3841 und häufig Κομόδεια in attischen Inschriften. Dagegen Kóμμοδος 2264. 2742. 3011. 4768. 5889. 5891. 6505. Κομμο[δείων 2885 c. Hier zeigt sich das Schwanken um so deutlicher als alle diese Inschriften aus der Zeit des Kaisers Commodus oder aus wenig späterer stammen. Etwas älter dagegen ist 5888, denn hier ist unter Λούχιος Αὐρήλιος Κόμμοδος nicht Commodus, sondern L. Verus der Bruder des M. Aurel zu verstehen.

Das einfache  $\sigma$  endlich für das doppelte kommt zuweilen in dem Namen Cassius vor. So steht  $K\alpha\sigma i\varphi$  C. I. 6600,  $K\alpha\sigma i\sigma v$  5053 C. I. 272 (in derselben Inschr. auch  $K\alpha\sigma \iota\alpha v\delta \varsigma$ ) 270.  $K\alpha\sigma \iota\alpha v\delta \varsigma$  außerdem noch 271. 189. In 6243 wird sogar im Verse die erste Silbe von  $K\alpha\sigma i\alpha$  kurz gebraucht (freilich sind diese Verse überhaupt sehr fehlerhaft).  $K\alpha\sigma \iota\sigma \iota\sigma \varsigma$  dagegen steht C. I. 3759. 5054.

Da nun diese Vernachlässigung und umgekehrt die unberechtigte Einführung der Gemination in griechischen Wörtern den Inschriften der hier in Rede stehenden Zeit fremd ist, da ferner nirgends die Abweichung vom Lateinischen stehend oder auf bestimmte Zeiträume beschränkt gewesen ist, sondern immer beide Formen neben einander vorkommen, so lässt dieser Thatbestand wohl keine andere Erklärung zu, als dass in der lateinischen Aussprache der Unterschied einfacher und geminirter Consonanten lange nicht so deutlich hervortrat, wie im Griechischen. Ob dies mehr daran lag, dass im Lateinischen die

Mάνιον) beibehalten werden, zumal ein anderer Manlius (nicht Mallius) in demselben Tribunenverzeichnisse Μάλλιος heißt (es sind zwei Manlii Capitolini). Wenigstens ist epigraphisch nirgends die Schreibung Μάνλιος nachzuweisen.

einfachen Consonanten stärker artikulirt wurden, als im Griechischen oder umgekehrt daran, dass dort die Aussprache der geminirten eine weniger geschärfte war als hier, ist nicht zu entscheiden. Vielleicht ist in manchen Fällen dieses, in andere jenes der Fall gewesen, da sich ja auch die beiden Erscheinungen, die Weglassung der lateinischen Gemination und die Einführung derselben, da wo sie im Lateinischen nicht ist, in ihrem Umfang nicht genau entsprechen.

Dies sind diejenigen Fälle von abweichender Wiedergabe lateinischer Wörter in griechischer Schrift, die sich auf den ersten von den drei oben aufgestellten Hauptgesichtspunkten zurückführen lassen. Den zweiten und dritten gedenke ich demnächst in einer zweiten Abhandlung in gleicher Weise zu behandeln.

Rudolstadt.

W. DITTENBERGER.

Nachtrag. Zu einigen der angeführten Beispiele von  $\varepsilon = 1$  sind mir noch von den Herren Mommsen und Hübner entsprechende altlateinische Nebenformen nachgewiesen worden: Ofellius C. I. L. I, 1184 (= I. R. N. 4317) I. R. N. 1694. Senuisani I. R. N. 4021 = C. I. L. I, 1199. Menturnius (Freigelassener der Colonie Minturnä) I. R. N. 4073. — Die Angabe S. 131, der Großvater des Kaisers Tiberius habe Appius geheißen, ist ein Irrthum; Orelli Onom. Tull. III, 2 p. LIX. LX. nennt ihn so, vielleicht aus einem freilich kaum zu begreifenden Missverständniss der Stelle Sueton Tib. c. 3 zu Anfang. Prof. Mommsen macht mich darauf aufmerksam, dass zwar nichts darüber überliefert, aber doch längst vermuthet und durchaus wahrscheinlich sei, dass der bei Sall. Catil. 50 erwähnte Tiberius Claudius Nero der Großvater des Kaisers ist.

W. D.

## ÜBER EINE BLATTVERSETZUNG IM FRONTIN.

In den Handschriften des Frontin, wenigstens in denen der bessern Classe, steht ein Stück des zweiten Buches (wie man gewöhnlich annimmt, das zehnte, elfte und die beiden ersten Exempla des zwölften Capitels) am Ende des vierten. Dies Versehen ist frühzeitig bemerkt worden und schon die Italiener haben die Exempla, deren Titel und Inhalt auf das zweite Buch wiesen, hier eingeschaltet, freilich ohne allzu genau zu untersuchen, ob die Stelle, wo sie das versetzte Stück einschoben, wohl die richtige sei. Dass dies nicht der Fall ist, erkannte zuerst Friedrich Haase: er behauptete (im Rhein. Mus. N. F. III p. 312 sq.), dass die am Ende des vierten Buches befindliche Stelle nicht nach II, 9, 7 einzureihen sei, sondern dass es in die Mitte dieses Exemplum gehöre. Während nämlich im Anfange desselben erzählt werde, dass der Syracusaner Hermocrates, als nach einem erfochtenen Siege seine Soldaten in ihrer Freude sich dem Schlafe und Weintrinken überlassen hatten und dadurch in kampfunfähigem Zustande waren, einen Soldaten als Ueberläufer an den Feind abschickte, um diesen vor einem Vorgehen während der Nacht zu warnen, da Hinterhalte gelegt seien, folge plötzlich die Angabe, dass die Feinde in aufgeworfene Gräben gefallen und so leicht besiegt seien: diese letzten Worte, hier ganz unpassend, bildeten vielmehr den Schluss von II, 12, 2, dem letzten Exemplum des an das Ende gerathenen Stückes, denn dort werde berichtet, wie Quintus Sertorius, weil der Feind besonders an Reiterei überlegen war, in der Nacht Gräben gezogen und dann vor diesen die Schlachtordnung aufgestellt habe, um beim Angriff der Reiterei seine Truppen zurückzuziehen und die Angreifer in die Gräben fallen zu lassen: der Schluss aber mit der Angabe, dass dies geschehen, fehle. Haase wollte deshalb die beiden Paragraphen (II, 9, 7 und II, 12, 2) so schreiben:

- II, 9, 7: Idem rebus prospere gestis et ob id resolutis suis in nimiam securitatem somnoque et mero pressis in castra transfugam misit, qui praemoneret se fuga elapsum; dispositas etiam ubique a Syracusanis insidias, quarum metu \* \* \*.
- II, 12, 2: Q. Sertorius in Hispania hostium equitatui maxime impar, qui usque ad ipsas munitiones nimia fiducia succedebat, nocte scrobes aperuit et ante eos aciem direxit. Cum deinde turmales secundum consuetudinem redire vellent, pronuntiavit comperisse se insidias ab hostibus dispositas; idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent. Quod cum sollerter ex disciplina fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit; illi cum adventarent, recepit aciem; in fossas deciderunt et eo modo victi sunt.

Unzweifelhaft richtig hat Haase erkannt, dass in II, 9, 7 der Anfang des Exemplums nicht mit dem Ende stimmt und dass der Schluss von II, 9, 7 vielmehr der von II, 12, 2 ist, dass demnach das ans Ende gerathene Blatt ursprünglich zwischen dem Anfange und dem Ende von II, 9, 7 seinen Platz gehabt hat. Aber freilich bei seiner Anordnung bleiben zwei Bedenken: einmal fehlt der Schluss von II, 9, 7, der, wenn man an die Ueberschrift des neunten Capitels denkt: de eis quae post proelium agenda sunt: si res prospere cessit, de consummandis reliquiis belli und vergleicht, was andere Schriftsteller (Thucyd. VII, 73. Plut. Nic. 26. Diodor. XIII, 18. Polyaen. I, 43, 2) über diese Kriegslist des Hermocrates erzählen, lauten musste: die Feinde verbrachten aus Furcht vor Hinterhalten die Nacht unthätig und wurden am folgenden Tage, als die Syracusaner ihren Festrausch ausgeschlafen hatten, von diesen leicht überwältigt und so der Krieg beendet (vgl. Curtius griech. Gesch. II p. 602 der 2. Ausg.). Sodann sind die Worte II, 12, 2 cum deinde turmales secundum consuetudinem redire vellent, pronuntiavit comperisse se insidias ab hostibus dispositas; idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent. Quod cum sollerter ex disciplina fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit sehr störend, da sie die Erzählung vollständig zerreißen, ja geradezu als falsch zu bezeichnen, da Frontin nie zweierlei in einem Exemplum vereinigt. Außerdem verstehe ich nicht, was hier die Worte cum deinde turmales secundum consuetudinem redire vellent bezeichnen sollen: sie könnten sich, da vorher von der Reiterei der Feinde die Rede ist, nur auf die Feinde beziehen und dann wäre redire und das folgende pronuntiavit comperisse se insidias ab

**HEDICKE** 158

hostibus dispositas sinnlos. Beide Schwierigkeiten können aber leicht beseitigt werden: denn warum muss das aus der Ordnung gerathene Blatt gerade den Schluss des Frontin gebildet haben? konnte es nicht auch mitten in die Worte eingeschoben sein? ja ist das nicht sogar wahrscheinlicher? denn welcher Handschriftenschreiber des achten oder neunten Jahrhunderts, mögen wir ihn uns noch so stumpfsinnig denken, würde nicht stutzig geworden sein, wenn er nach Beendigung des ganzen Werkes noch ein einzelnes Blatt gefunden hätte, und gesucht haben dieses an der richtigen Stelle einzureihen? Wenn wir hingegen annehmen, dass das Blatt nicht ans Ende gerathen war, sondern mitten in die Worte des Frontin, so ist es sehr erklärlich, dass der gedankenlose Schreiber ruhig abschrieb, wie die in Unordnung gerathenen Blätter der Handschrift aufeinanderfolgten, unbekümmert, ob das, was er schrieb, zusammenpasste oder nicht. Dazu kommt, dass die Subscription Julii Frontini strategematon liber QUARTUS EXPLICIT nicht, wie es sonst zu erwarten wäre, vor dem Stücke aus dem zweiten Buche, sondern am Ende des Ganzen steht. Nehmen wir nun an, dass das versetzte Blatt mitten in den Text des vierten Buches hineingerathen ist, so dürfte das Auffinden des Anfanges wie des Endes nicht schwierig sein, da ja nothwendigerweise an diesen beiden Stellen die Worte des Frontin sinnlos geworden sein müssen, in derselben Art wie II, 9, 7: Anfang und Ende des Exemplums können nicht zusammen passen. Die erste Stelle, die hier sofort in die Augen springt, ist IIII, 7, 42. Um die Beweisführung zu erleichtern, will ich zunächst die in Frage kommenden Stücke aus Frontin (II, 9, 7, II, 12, 2 und IIII, 7, 42) nach der Oudendorp'schen Ausgabe (Lugd. Bat. 1779) und gegenüber die handschriftliche Ueberlieferung nach der besten Handschrift, dem cod. Harleian. no. 2666 saec. X, mittheilen.

Oudendorp.

cod. Harleianus 2666.

II, 9, 7: Idem (Hermocrates) readventarent, persecuti, in fossas de- deciderunt & eo modo uicti s. ciderunt, et eo modo victi sunt.

Idem rebuf prospere gestif & bus prospere gestis, et ob id resolu- ob id resolutis suis in nimiam setis suis in nimiam securitatem, curitatem somnoq, & mero pressis somnoque et mero pressis, in castra in castra transfugam misit qui pretransfugam misit, qui praemoneret, moner& se fuga dispositas enim se fuga elapsum; dispositas enim ubiq, a syracusanis insidias quarum ubique a Syracusanis insidias, qua- m&u illi conaduentar& recepit rum metu recepit aciem. (illi quum aciem persecuti aciem in fossas

II, 12, 2: Q. Sertorius, in Hispania, hostium equitatui maxime hostium equitatui maxime impar impar, qui usque ad ipsas munitio- quiusq, ad ipsas munitiones nimia nes nimia fiducia succedebat, nocte fiducia fuccedebat nocte fcrobef scrobes aperuit, eas ante aciem di- aperuit & ante eof aciem direxit. rexit: quum demum turmales se- cum deinde turbamales secundum cundum consuctudinem redire vel- confu&udinem nere uellent prolent, pronuntiavit, comperisse se nuntiauit conperisse se insidias ab insidias ab hostibus dispositas; id- hostibus dispositas. idcirco ne discirco ne discederent a signis, neve cederent a signis neue agmen lalaxarent agmen. Quod quum so- xarent. quod cum soluer& ex dilerte ex disciplina fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit.

spania castra moturus, quum in moturuf cum in agmine militef agmine milites \* continerent se in- continuerunt fe intra castra hertra castra, Hermocrates detentos mocrates dotentos eos postero die eos postero die habilioribus jam suis habilioribus iam suis tradidit beltradidit, bellumque confecit.

Quintuf fertoriuf in hispania fciplina feciss& exceptus forte uerif infidiif quia predixerat interritof militef liabuit. Julii Fron-TINI STRATEGEMATON LIBER IIII EX-PLICIT.

IIII, 7, 42: Q. Metellus in Hi- Q. metellus in hispania castra lumq, confecit.

Wie wir aus dem Vorstehenden ersehen, hat man sich IIII, 7, 42 entschließen müssen, da alle Verbesserungsversuche nicht ausreichten, eine Lücke anzunchmen: denn während der Anfang eine List des Q. Metellus zu erzählen verspricht, folgt plötzlich der Schluss einer List des Hermocrates, desselben Mannes, von dem II, 9, 7 eine List erzählt wurde, der der Schluss fehlte; dort stand: als der Syracusaner Hermocrates sah, dass seine Soldaten nach einem Siege über die Feinde durch Schlaf und Wein kampfunfähig waren, und fürchtete, dass die Feinde Nachts entkommen würden, sandte der Feldherr einen Soldaten an die Feinde ab mit dem Auftrage die Feinde zu warnen Nachts abzuziehen, da Hinterhalte gelegt seien; aus Furcht vor diesen, hier heisst es: sie hielten sich im Lager: nachdem Hermocrates so die Feinde festgehalten hatte, überlieferte er sie am folgenden Tage, als seine Soldaten wieder in kampffähigem Zustande waren, diesen und beendete den Krieg. Dass beides Stücke ein und desselben Ganzen sind bedarf keines Beweises: der Inhalt des Schlusses entspricht vollständig dem, den ich oben auf Grund der Capitelüberschrift und der Be160 HEDICKE

richte der andern Schriftsteller, die diese Kriegslist des Hermocrates erzählen, angegeben habe; die Worte aber stimmen, wenn man, wie billig, von den Ausgaben absieht und nur die handschriftliche Ueberlieferung berücksichtigt, beinahe Buchstabe für Buchstabe, mag man nun mit Haase das Ende des vorhergehenden Blattes bei quarum metu annehmen oder, was mir wahrscheinlicher scheint, bei quarum metu illi con, da bei Wechsel des Subjects es besser ist dies durch illi hervorzuheben, con aber ist als Dittographie des folgenden continuerant zu streichen: quarum metu illi [con] || continuerunt se intra castra. Uebrigens steckt in den vorhergehenden Worten des Frontin noch ein Fehler, den ich bei dieser Gelegenheit verbessern will. Ich nehme nämlich Anstofs an den Worten transfugam misit qui praemoneret se fuga elapsum: dispositas enim ubique a Syracusanis insidias: ist es nicht albern, dass ein transfug a hervorhebt, er sei fug a elapsus, und noch alberner der Grund davon: dispositas enim ubique a Syracusanis insidias? Auch finden wir in den übrigen Berichten über diese Kriegslist des Hermocrates eine solche Albernheit nicht: Thucydides (VII, 73) schreibt: (Ερμοχράτης) πέμπει τῶν έταίρων τινας των έαυτου μετα ίππέων πρός το των Αθηναίων στρατόπεδον ήνίκα ξυνεσκόταζεν· οξ προςελάσαντες εξ όσου τις ξμελλεν αχούσεσθαι καὶ ανακαλεσάμενοί τινας ώς όντες των 'Αθηναίων ἐπιτήδειοι — ἦσαν γάρ τινες τῷ Νικία διάγγελοι τῶν ἔνδοθεν — ἐκέλευον Νικία μὴ ἀπάγειν τῆς νυκτὸς τὸ στράτευμα ώς Συρακοσίων τὰς ὁδοὺς φυλασσόντων, ἄλλὰ καθ' ήσυχίαν της ήμέρας παρασκευασάμενον αποχωρείν, Plutarch (Nic. 26): Έρμοχράτης αύτὸς ἀφ' έαυτοῦ συνθεὶς ἐπὶ τὸν Νικίαν απάτην έπεμψέ τινας των έταίρων πρός αὐτὸν, απ' έκείνων μεν ήκειν των ανδρων φάσκοντας, οί και πρότερον είωθεσαν κρύφα τῷ Νικία διαλέγεσθαι, παραινοῦντας δὲ μὴ πορεύεσθαι διά της νυκτός ώς των Συρακουσίων ενέδρας πεποιημένων αὐτοῖς καὶ προκατεχόντων τὰς παρόδους und besonders Polyaen (I, 43, 2): Έρμοχράτης μεθύοντας καὶ καθεύδοντας επὶ μάχην ὅπως μη εξάγοι αὐτόμολον πέμπει φράσοντα πρός Νικίαν, ώς μέχρι νῦν πάντα σοι μηνύοντες φίλοι προαγορεύουσιν ην αποκινήσης νύκτωρ, ενέδραις εμπίπτεις καὶ λόχοις: von Diodors Bericht (XIII, 18) ist hier abzusehen, da dieser den Vorgang ganz abweichend erzählt. Uebereinstimmend wird also von Thucydides, Plutarch und Polyaen angegeben, dass Hermocrates aus Furcht, dass die Feinde Nachts abziehen möchten, Jemand

- mögen es nun Vertraute des Hermocrates, die sich für syracusanische Freunde des Nicias ausgaben (Thucyd. Plut.), gewesen sein oder ein Ueberläufer (Polyaen, Frontin) — an diese abgeschickt habe, um sie vor einem nächtlichen Abzuge zu warnen, da Hinterhalte gelegt seien: eine ganz verständige Erzählung, die auch bei Frontin gestanden haben dürfte. Da nun noch dazu elapsum in den guten Handschriften fehlt, so wird wohl zu schreiben sein: qui praemoneret de fuga: dispositas enim ubique a Syracusanis insidias. Ebenso steht praemonere bei Cic. har. resp. 5, 10 reperietis ex hoc toto prodigio atque responso nos de istius scelere ac furore ac de impendentibus periculis maximis prope iam voce Iovis Optimi Maximi praemoneri. Dederichs Angabe (praef. p. X) praetenderet e bonis libris reposui veranlasst mich noch hinzuzufügen, dass in den guten Handschriften praemoneret steht: praetenderet ist nur Vermuthung irgend eines Italieners, der die Verderbniss der Stelle erkennend sie, freilich falsch, zu heilen suchte.

Ich kehre jetzt zur Untersuchung über das versetzte Blatt zurück: beginnt nun dasselbe statt mit II, 10, 1 schon mit den Worten continuerunt se intra castra IIII, 7, 42, so ergiebt sic hnaturgemäß, dass die folgenden Exempla IIII, 7, 43; 44 und 45 ebenfalls ins zweite Buch gehören und künftig als II, 9, 8; 9; 10 zu bezeichnen sind. Dem Inhalte nach passen sie vortrefflich dahin.

Nachdem so der Anfang des versetzten Blattes festgestellt ist, kommt es darauf an auch das Ende zu bestimmen. Dieses kann man nur in dem jetzt mit II, 12, 2 bezeichneten Exemplum suchen, dem Exemplum, welches in den guten Handschriften den Schluss des Frontin bildet. Bereits oben habe ich darauf hingewiesen, dass die Worte cum deinde turmales secundum consuetudinem redire vellent, pronuntiavit comperisse se insidias ab hostibus dispositas; idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent. quod cum solerter ex disciplina fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit sehr verdächtig sind, schon deshalb weil dieselben so, wie sie sowohl von Haase als gewöhnlich gelesen werden, keinen Sinn geben, denn cum deinde (demum Oudendorp) turmales secundum consuetudinem redire (nere H) vellent passt nicht zu dem folgenden pronuntiavit comperisse se insidias ab hostibus dispositas: idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent: diese Warnung ist für zurückkehrende Reiter ganz überslüssig. Dies hat Dederich eingesehen und deshalb geschrieben cum tamen turmales secundum consuetudinem Hermes VI. 11

162 HEDICKE

praedatum ire vellent, aber auch so werden — abgesehen von den palaeographischen Bedenken — nicht alle Schwierigkeiten beseitigt. Zunächst können die Worte turmales secundum consuetudinem nicht gut die Reiter des Sertorius bezeichnen, sie müssen vielmehr auf die feindlichen Reiter bezogen werden, von denen vorher gesagt war: hostium equitatui maxime impar qui usque ad ipsas munitiones nimia fiducia succedebat; sodann passt die Erzählung, wie Sertorius es erreicht habe, dass seine Soldaten sich nicht durch Hinterhalte bestürzt machen ließen, nicht in ein Capitel, welches überschrieben ist quae facienda sint pro castrorum defensione, si satis fiduciae in praesentibus copiis non habeamus; endlich vereinigt Frontin nie zweierlei in einem Exemplum, noch dazu auf so ungeschickte Weise, dass die Erzählung ganz zerrissen wird. Der e nfache Stil des Frontin verlangt vielmehr folgenden Gedankengang: als Sertorius sah, dass der Feind ihm überlegen war durch die Reiterei, welche ungestraft bis an seine Verschanzungen vordrang, liess er in der Nacht Gräben aufwersen und stellte vor diesen seine Truppen auf; als dann die feindlichen Reiter am folgenden Tage ihrer Gewohnheit gemäss anrückten, zog er seine Soldaten zurück, die Reiter aber nachsetzend stürzten in die gräben und wurden so besiegt. Unzweifelhaft findet sich in dem Exemplum eine Corruptel, eine gleiche Corruptel wie II, 9, 7 und IIII, 5, 42: Stücke von zwei verschiedenen Beispielen sind zu einem zusammengefügt worden. Und zwar muss das Ende des ersten Stückes hinter cum deinde turmales secundum consuetudinem gesucht werden, denn bis dahin ist alles verständlich, vom folgenden Worte dagegen beginnen die Schwierigkeiten. Vortrefflich aber schließen sich an cum deinde turmales secundum consuetudinem die Worte, welche bisher fälschlicher Weise den Schluss von II, 9, 7 bildeten: adventarent (so muss statt des handschriftlichen adventaret geschrieben werden), recepit aciem: persecuti aciem in fossas deciderunt et eo modo victi sunt.

Haben wir so Anfang und Ende des versetzten Blattes gefunden, so bleibt noch übrig einen Platz zu suchen für die Worte, welche ich aus II, 12, 2 entfernt habe und welche in der Harley'schen Handschrift so lauten: nere vellent, pronuntiavit conperisse se insidias ab hostibus dispositas: idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent. quod cum solveret ex disciplina fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit. Julii Frontini strategematon liber iiii explicit. Dies ist nicht schwer: denn wenn meine Annahme richtig ist, dass das versetzte Blatt mit continuerunt begann, mit se-

cundum consuetudinem endigte und hinter den Worten IIII, 7, 42 Q. Metellus in Hispania castra moturus cum in agmine milites eingeschoben wurde, so muss das aus II, 12, 2 entfernte Stück den Schluss zu den eben angeführten Worten von IIII, 7, 42 bilden. Und dies ist der Fall: beide Theile passen ausgezeichnet zusammen, nur muss für das in den Handschriften verdorbene nere nicht redire, sondern praedatum ire oder a signis discedere geschrieben werden oder noch einfacher, wie Hr. Th. Mommsen treffend vermuthet, cum in agmine milites ire nollent. Außerdem ist es wohl besser im Folgenden statt des verdorbenen quod cum solveret ex disciplina fecisset mit Dederich zu schreiben quod cum, ne solveretur disciplina, fecisset; gewöhnlich liest man quod cum solerter (oder solerte) ex disciplina fecisset. Es passt aber dieses Exemplum vollständig in das siebente Capitel des vierten Buches: de variis consiliis. Auch ist dann die Subscription ganz an ihrem Platze.

Auf diese Weise werden drei schwere Verderbnisse sowohl ihrer Entstehung nach hinlänglich erklärt, als auch durch ein paar geringfügige Aenderungen beseitigt: denn die Umstellung ist nicht zu erwähnen, da ja kein Herausgeber derselben entrathen kann. Die drei Exempla sind demnach so zu schreiben:

- II, 9, 7. Idem rebus prospere gestis et ob id resolutis suis in nimiam securitatem somnoque et mero pressis in castra transfugam misit, qui praemoneret de fuga: dispositas enim ubique a Syracusanis insidias. quarum metu illi [con] || continuerunt se intra castra. Hermocrates detentos eos postero die habilioribus iam suis tradidit bellumque confecit.
- II, 12, 2. Q. Sertorius in Hispania hostium equitatui maxime impar, qui usque ad ipsas munitiones nimia fiducia succedebat, nocte scrobes aperuit et ante eos aciem direxit: cum deinde turmales secundum consuetudinem || adventarent, recepit aciem: persecuti aciem in fossas deciderunt et eo modo victi sunt.
- III, 7, 42. Q. Metellus in Hispania castra moturus cum in agmine milites || ire nollent, pronuntiavit conperisse se insidias ab hostibus dispositas: idcirco ne discederent a signis neve agmen laxarent. quod cum, ne solveretur disciplina, fecisset, exceptus forte veris insidiis, quia praedixerat, interritos milites habuit.

Wollen wir das Resultat der vorliegenden Untersuchung noch

einmal kurz zusammenfassen, so ist es Folgendes: in der Handschrift, aus der das Archetypon unserer jetzigen Handschriften stammt, hatte ein Blatt sich von den übrigen losgelöst, welches folgende Worte des Frontin umfasste: IIII, 7, 42 von continuerunt an, dann IIII, 7, 43 (künftig II, 9, 8), IIII, 7, 44 (II, 9, 9), IIII, 7, 45 (II, 9, 10); II, 10, 1 und 2; II, 11, 1—7; II, 12 1 und 2 bis zu den Worten secundum consuetudinem. Dieses Blatt befand sich ursprünglich hinter dem Blatte, welches mit den Worten endigte quarum metu illi con (II, 9, 7), und vor dem, welches ansieng adventaret recepit aciem (II, 12, 2), kam dann aber zwischen die beiden Blätter, auf denen das Exemplum IIII, 7, 42 und die Subscription des vierten Buches stand, von denen das vorhergehende mit den Worten cum in agmine milites schloss, das Nachfolgende mit nere vellent pronuntiavit begann.

Haase hat in der oben angeführten Abhandlung die Zeilenzahl des versetzten Blattes (und dadurch der Blätter des Urcodex überhaupt) berechnet; eine Berechnung, die natürlich nun hinfällig wird, da das Blatt nach meiner Darlegung mehr enthielt, als Haase annahm; indessen wage ich nicht eine andere aufzustellen, weil eine solche bei Frontin sehr misslich ist, da bei jedem Exemplum ein Absatz gemacht wurde, auf dem in Frage stehenden also vierzehn, ungerechnet des Raumes für die Capitelüberschriften. Jedoch muss das Format sehr groß gewesen sein, da die bezügliche Stelle in dem in großem Quart geschriebenen Harleianus mehr als ein Blatt füllt: wenn es nicht vielleicht zwei Blätter waren, die an eine falsche Stelle geriethen, eine Annahme, der sonst nichts im Wege steht, ja welche sogar noch wahrscheinlicher ist, da einmal Handschriften von Profanschriftstellern in jener Zeit selten ein so großes Format haben, sodann auch ein Doppelblatt weit leichter von seinem Platze verrückt werden konnte, ohne dass eine weitere Unordnung eintrat.

Bernburg.

E. HEDICKE.

## ZU DEN GLOSSAE PLACIDI.

F. Ritschl hat im Rhein. Mus. N. F. XXV 1870 S. 456 — 463 dadurch, dass er auf eine Abhandlung von G. Corsi vom J. 1846 aufmerksam machte, die wenn nicht vergessenen so doch verachteten und falsch beurtheilten glossae Luctatii Placidi grammatici in Plauti comoedias wieder zu Ehren gebracht. Mit Forschungen über die gesammte lateinische Glossographie beschäftigt hatte ich schon vor Jahren erkannt, dass wir es bei den gl. Placidi mit einer Sammlung von Glossen zu den lateinischen Komikern zu thun hätten, und ich hatte eine kritische Ausgabe zu besorgen beschlossen, da ohne eine solche alle weiteren Studien in der Luft schweben. Indessen Hindernisse aller Art haben die Ausführung dieses Vorhabens hinausgeschoben, insbesondere der Umstand, dass es sehr schwer ist, auf diesem Gebiete, welches der Literaturgeschichte noch eine terra incognita ist, eine Uebersicht über das reichlich vorhandene handschriftliche Material zu gewinnen. So will ich denn inzwischen eine Reihe von Stellen besprechen, an denen ich theils durch Hülfe des mir zu Gebote stehenden Apparates, theils durch Conjectur den Text dieses Plautusglossares gebessert zu haben glaube.

Vor allem aber ist es nothwendig, die zwei Hauptquellen, in denen uns die gl. Placidi, vollständig oder theilweise, erhalten sind, streng auseinanderzuhalten, welche zugleich zwei verschiedenen Recensionen des Textes entsprechen. Die eine wird gebildet durch die Handschriften, welche eben nur die gl. Placidi selbst enthalten, zu welchen gehören cod. Ambrosian. D 498 saec. XVI, von A. Mai, Fronto ed. Mediol. 1815 II p. 550 benutzt, dann cod. Vatic. 3441 chart. saec. XV, cod. Vatic. 1552 membr. saec. XV, cod. Vatic. 1889 saec. XV, vielleicht cod. Vatic. 5216 chart. saec. XV vel XVI, endlich der Codex im Besitze von G. Corsi, membr. saec. XIV. Indem ich auf die

Erörterungen von A. Wilmanns Rhein. Mus. N. F. XXIV 1869 S. 362 ff. verweise, füge ich folgende Bemerkungen hinzu. Der cod. Vatic. 3441 war schon von Fulvius Ursinus, seinem früheren Besitzer (Festi fragmentum, Rom. 1581) in den Noten zum Festus und Paulus benutzt worden, dann neben anderen von A. Mai für die erste Ausgabe der gl. Plac. in Classic. auctt. III. Rom 1831. Mai sagt nun praef. p. VIII, er mache die Ausgabe nach quatuor Vaticani codices, quamquam heu mendosissimi. Wilmanns weist sie nach in den codd. Vatt. 3441. 1552. 1889, und als vierte Handschrift vermuthet er den cod. Vatic. 2741. chart. saec. XVI, welcher von fol. 20 an Excerpta ex Placido grammatico enthält "eine magere Auslese aus den Glossen, die in ihrer Fassung wesentlich von dem Texte der drei andern Handschriften abweicht und keinen Werth hat". Diese Vermuthung ist aber sehr unwahrscheinlich, denn einmal erwähnt Mai nicht das Geringste davon, dass eine seiner Hdss. nur Excerpta enthalte, und dann zeigen die von ihm mitgetheilten Varianten, dass seine vier Hdss. einen wesentlich gleichartigen Charakter gehabt haben müssen, wie er es selbst p. 478 ausspricht: et quidem totum hoc Placidi opusculum mendis scatet, quae quatuor aeque Vaticanos codices obsident; ita ut ab uno fere corruptissimo vetere derivati videantur. Ich möchte sie vielmehr suchen in dem cod. Vatic. 5216 chart. fol. saec. XV vel XVI f. 31 — 52: Incipiunt glosae Placidi grammatici, erwähnt von H. Keil (analecta grammatica, Progr. des Pädagog. zu Halle 1848 p. 19). Diese Ilds. ist auch Wilmanns, wie er mir schreibt, später zufällig in die Hand gekommen, nach ihm mindestens saec. XVI, auch hat er sich f. 34 r als Anfang der Glossen notiert. Sehe ich recht, so stammt dieser Vatic. 5216 aus einem alten cod. Bobiensis; er ist nämlich, sowohl hinsichtlich des Inhaltes der in ihm enthaltenen grammatischen Schriften als auch ihrer Reihenfolge, sehr ähnlich dem von H. Keil a. a. O. p. 18 beschriebenen cod. Vatic. 3402. saec. XV und dem cod. Ambros. D 478 saec. XV bei Keil p. 29 und dem oben erwähnten cod. Ambros. D 498 saec. XVI, welche vier demnach wohl aus einer gemeinsamen Quelle abzuleiten sind. Gerade jene grammatischen Schriften werden aber größtentheils schon erwähnt in dem Handschriftenverzeichniss der bibl. Bobiensis aus dem 10. Jahrh. bei Muratori Antiq. Ital. T. III p. 817 sqq., mehrere derselben noch in dem Verzeichniss der libri, welche im J. 1494 sich in Bobbio vorfanden, bei Raphael Volaterranus commentar. urban. lib. IIII (Basil. 1530 fol. 45 r). Endlich findet sich in dem inventarium librorum monasterii S. Columbani de Bobio

quod renovatum fuit in 1461, abgedruckt bei A. Peyron (Ciceron. oratt. fg. inedita. Stuttgart 1824 p. 29) unter n. 102 eine Handschrift, in der ebenfalls einzelne jener Schriften stehen. Ist meine Vermuthung begründet, so würde der cod. 5216 besondere Beachtung verdienen.

Die andere Recension liegt in dem sog. glossarium Salomonis, auch Ansileubus oder liber glosarum genannt, vor; in dieses nicht allein nach dem Anfangsbuchstaben der Wörter sondern genau lexikographisch geordnete Wörterbuch ist auch eine sehr große Anzahl von Artikeln aus den gl. Placidi aufgenommen. Es ist in einer außerordentlichen Menge von Handschriften enthalten, von denen diejenigen wieder besonderen Werth haben, in denen sich am Rande häufige Quellenangaben befinden, an der Spitze die älteste, der cod. Sangerman. 12. 13 (cod. Paris. 11529 — 11530) membr. saec. VIII 2°, dann der cod. Bernensis 16 membr. saec. IX (olim Floriac., deinde Bongars.) 2°, letzterer aber nur die Buchstaben A—E enthaltend. Zu den von H. Usener Rhein. Mus. N. F. XXIV 1869 S. 384 ff. und andern aufgezählten Exemplaren will ich hier nur einige wenige nachtragen. Eine Pgthds. des glossarium Salomonis, saec. XII 275 Bl. fol. fand in der Klosterbibliothek zu Heiligencreuz in Oesterreich am 11. Mai 1839 der auch um diesen Zweig der Litteratur wohlverdiente Hoffmann von Fallersleben (s. Hoffmann, Mein Leben 1868 III S. 63). Sodann befindet sich nach G. Hänel catal. libb. mss. 1830 p. 481 zu Tours in der bibliothèque publique à la préfecture eine IIds. Glossarium Ansileubi, episc. Gothi, saec. XI. membr. fol. Auch O. Müller zum Festus 1839 p. XXXIII sagt: certior factus eram a viris egregiis Rad. Rochettio et Fr. Orioli . . hoc Placidi glossarium etiam plenius, quam ab A. Maio editum erat, restitui posse ex magno lexico episcopi Gothorum, Ansileubi, cujus vetusta exemplaria scripta et Parisiis (duo nisi fallor) et Turoni extare, ex Placido, Isidori originibus et quae eidem tribuuntur glossis, Appulejo de orthographia scriptore, Paulo (sed ex hoc ipso pauca sumpta sunt) aliisque copiis ita composito, ut nomina eorum grammaticorum in margine singularum glossarum adscripta sint. Wenn man zu dem noch erwägt, dass das große Pariser Exemplar, Sangerm. 12. 13, auch die Bezeichnung quod Ansileubi putatur trägt, so kann es nicht zweifelhaft sein, dass wir es mit dem Lex. Salomonis zu thun haben; zugleich ergiebt die Beschreibung Müllers, dass der cod. Turonensis ebenso wie die große Pariser Hds. Quellenbezeichnung am Rande hat. Ferner muss auch hierher gehören eine

Hds. in Laon, welche von Hänel unter den Addenda auf der letzten Seite als Zusatz zu p. 177 verzeichnet wird, befindlich in der bibliothèque de la ville, in der division VIII, und enthaltend Ansileubi glossarium.

Der durch sein hohes Alter und seinen Umfang hervorragende cod. Sangerman. ist zuerst von Du Cange im Glossarium ad scriptores mediae et infimae latinitatis benutzt, später von Hildebrand und anderen, jedenfalls auch von Fr. Dübner Rhein. Mus. III 1835 S. 470—478, was Ritschl entgangen war, als er a. a. O. S. 458. 460 über die von Dübner benutzten Pariser Hdss. so urtheilte, als ob diese mit den von Mai benutzten Vaticani und der Hds. von Corsi in eine Kategorie gehörten. Dübner kannte in seinem aus dem November 1834 datierten Aufsatze nur Mai's Publication im 3. Band der class. auctt. Rom 1831, nicht dessen Nachträge in class. auctt. t. VI vom J. 1834, welche dem cod. Palatinus 1773, einem Exemplar der gl. Salomonis entnommen sind; sonst würde er sich vielleicht bestimmter ausgesprochen haben. Er erwähnt aber mehrfach einen optimus codex saec. VIII, und dieser muss ein Lexicon Salomonis, nicht die gl. Placidi gewesen sein, wie aus seinen Bemerkungen p. 476 zu Vasculus und ebendas. zu Exipitandum hervorgeht; auch die von ihm mitgetheilten Lesarten der codd. Pariss. stimmen mehr mit der Recension des Lex. Salom. als mit der der codd. Vatt. bei Mai (class. auctt. t. III) überein. Auch die übrigen Pariser von Dübner benutzten Hds., wenigstens ein Theil derselben, werden Hds. der gloss. Salomonis gewesen sein, wie ich aus der Art schließen möchte, in der dieser Gelehrte in der Bemerkung p. 476 über die Glosse Vascum von den posteriores MSS. spricht. H. Usener a. a. O. S. 387 findet sie in den codd. Pariss. 7610. 7612. Wahrscheinlich ist es mir, dass Dübner auch den cod. Paris. 7644 membr. saec. XIII benutzte. O. Müller nämlich bemerkt in der Ausgabe des Festus 1839 p. XXXIII, er habe von Fr. Dübner die mit dem Buchstaben A anfangenden Glossen des Placidus, die im cod. reg. 7644 entweder zu denen bei Mai neu hinzukommen oder anders geschrieben sind als bei jenem, erhalten, und p. 383 bringt er aus diesem die Lesart dreier Glossen bei. In dem catalogus codd. mss. bibliothecae regiae pars III tom. IV. Paris 1744 p. 381 a nun wird der Inhalt dieser Hds. schlechthin als vocabularium bezeichnet; dagegen sagt A. F. Rudorff (über die Glossare des Philoxenus und Cyrillus. Berlin 1866 S. 183), sie enthalte das Glossar eines Placidus, Aber trotz dieses bestimmten Zeugnisses scheint sie

nicht die gl. Placidi sondern die gl. Salomonis zu enthalten. Denn Hildebrand (glossarii latini fgtum. Progr. des Gymn. zu Dortmund 1845 p.8 n. 11) berichtet von der Glosse Arabia: idem glossema in cod. Paris. n. 7644 legitur, ut ex Origine. Also scheinen auch in dieser Hds. Quellenangaben zu stehen, wie in vielen andern Exemplaren des lex. Salomonis, und der Name Origenes wird nicht selten in ihnen gefunden. Dasselbe wird auch bestätigt durch die Vergleichung jener Citate bei Müller mit den Lesarten der übrigen Hds., aus denen sich ergiebt, dass der cod. Par. 7644 der Recension des lex. Salomonis näher steht als der des von Mai cl. auctt. t. III repräsentierten Textes. Nur bei dieser Annahme erklären sich auch genügend Müllers Worte p. XXXIII: eas Placidi glossas lit. A incipientes, quae in codice Regio 7644 vel novae accedunt vel aliter scriptae exhibentur quam apud Maium.

Einige gute Dienste leistet, so lange die besseren Quellen nicht zugänglich sind, eine Handschrift, welche ich im J. 1869 auf der Bibliothek des Kgl. Domgymnasiums zu Magdeburg fand, cod. Magdeburg. 258 saec. XV, 8°, fol. 97, über welche ich ausführlicher zu berichten mir vorbehalte; sie enthält fol. 38-85 in je 2 Columnen das Lexicon Salomonis im Auszuge, ohne Ueber- und Unterschrift und ohne Angabe von Quellen; den Text von A. Mai (class. auctt. t. III p. 427—503) bezeichne ich im Folgenden mit A, den codex Cors. mit B. Sodann von den Exemplaren der gl. Salomonis werde ich bezeichnen den cod. Sangerm. 12. 13 saec. VIII mit R und r, und zwar wähle ich den großen Buchstaben, wenn die Glosse am Rande die Quellenangabe Placidus hat, sonst den kleinen; ebenso bei den übrigen Hds. Cod. Bern. 16 saec. IX = Hh, die Lesarten der mit Placidus bezeichneten Glossen dieser Hds. aus den Buchstaben A und B verdanke ich der Gefälligkeit von H. Hagen. Cod. Palat. 1773 saec. X bei A. Mai class. auctt. t. VI p. 554—574 — P p; Cod. Monac. 14429 saec. IX vel X = M m; fragmentum Portense saec. X = D d; fragm. Cizense saec. XII in. = Cc; cod. Magdeb. 258 saec. XV = n, die Incunabel = s. Voran stelle ich den Text von A und gebe in Parenthese die für den betreffenden Artikel benutzten Hülfsmittel an, deren varietas lectionis vollständig mitgetheilt wird. Uebrigens verdient es bemerkt zu werden, dass am häufigsten folgende Corruptelen vorkommen: es werden b und u vertauscht, ferner c und t, und m n u i in ihren verschiedenen Gruppierungen.

Liuentia nomen factum ab eo quod dicitur liuet. (AB) dicitur om. B Stände nicht gerade die Form liuet da, so würde man

die Worte nicht nothwendig für verderbt halten müssen; es ist zu lesen Libentia nomen factum ab eo quod dicitur libet. Libentia gebraucht Plautus Stich. 276, Asin. 268. Die Emendation ist chenso sicher richtig als die von Luc. Müller Rhein. Mus. N. F. XXIV 1869 S.639 mit der Plautusglosse bei Paul. Fest. p. 28, 16 vorgenommene, welche jetzt lautet: Allibescit libere incipit hoc est libitum fieri.

Faeneuris cum a. (A B)

faeneutis B. Vielmehr Faenebris cum a. Jetzt ist die Glosse ein weiterer Beleg für die Schreibung des Wortes mit ae, s. Brambach Neugestaltung d. latein. Orthogr. S. 103 Anm. Aehnlich muss

Fauri compitum ubi nunc lacus captivus de hostibus recuperatos domus Fabricia data est. (A m s)

fabri competum ms locus cj Mai captivos ms captivis cj Mai reciperat m receperat s recuperatis cj Mai dicta ms die Lesung fabri aufgenommen werden und daher compitum zu fabri gezogen werden, das Uebrige herzustellen überlasse ich anderen; Fabri compitum ubi nunc...

Chlamys uestis purpurata. (ABMCn)

clauis M clamis Bn (in n praecedit gl. clater, sequitur gl. climax) clauus C porpurata M purpurea Bn. Hier hat nicht C allein sondern auch n das Richtige, denn die Buchstabenfolge fordert auch dort clauus zu lesen. Clauus uestis purpurata.

Divinum cum impediunt auspicia actionem. auspicium, quod quis secutus prospere rem gessisset. (AB)

deuimum B. Vergleicht man Paul. Fest. p. 74, 3: dextimum et sinistimum antiqui dixerunt. dextra auspicia prospera und andere Stellen (gloss. Philoxen. ed. Vulcan. p. 66: dextimum  $\delta \varepsilon \xi \iota \tau \varepsilon \varrho \acute{o} \nu$ ), so wird man nicht anstehen wiederherzustellen Dextimum cum impediunt auspicia actionem. sinistimum quod quis secutus prospere rem gessisset.

Liuimpescium heluesarium. (A)

Dies ist sinnlos; wir erhalten aber einen guten Sinn, wenn wir die folgende Glosse noch dazu nehmen

Luum lues enim dicuntur. (A)

Wenn wir dann die Punkte über den beiden i im ersten Worte weglassen und richtig trennen, so erhalten wir *Luum* pestium. hae lues harum luum has lues enim dicuntur. Auch in dem von Hildebrand herausgegebenen glossar. latin. bibl. Paris. antiq. saec. IX wird p. 199 n. 189 lues durch pestis mortalitas pernicies erklärt. Aehnlich wie hier aus liuim luum wurde, hat O. Ribbeck (Beiträge z. Lehre v. d. latein. Partikeln S. 6) aus connum proximum hergestellt coimum proximum. Dass aber zwei Artikel in einen zusammenzuziehen sind, ist nicht selten; ein Beispiel habe ich besprochen Kritische Bemerkungen z. Varro u. latein. Gloss. 1868 S. 36. Umgekehrt ist ein Artikel in zwei zu zerlegen

Excetra multiplex in rediueam redilebeam, quae nanne significat. (AB)

redineam redidebam B inane B. Ferner haben ms die Glosse: Excedra multiplex serpens und P: Enridhibeam redibeam quia.en.anne significat. Indem ich die Lesung letzterer Glosse von O. Ribbeck a. a. O. S. 34 annehme, schreibe ich

Excetra multiplex serpens.

En redhibeam anne redhibeam, quia en anne significat.

Das Wort excetra steht öfter bei Plautus, z. B. Pers. I 1, 3. Cas. 536.

Cordiagni qui post tempus nati sunt. (A)

Lies Cordi agni qui post tempus nati sunt, vgl. Varro r. r. II 1, 19: dicuntur agni cordi (sic optt. codd.) qui post tempus nascuntur und Plinius nat. hist. VIII 187.

Ibulsis id est illis. (ABm)

Ibussis B Illibus cj Ursinus Ibus his illis. plautus.inmitte glorioso ibus stipendia adīnumerē m. Dies ist das einzig Richtige: *Ibus* his illis. Plautus in Milite glorioso: ibus stipendia dinumerem. Ob dies Citat aus dem Miles gloriosus I 1, 74 noch zu dem ursprünglichen Placidustexte gehöre, kann bezweifelt werden, doch wird Plautus auch s. v. Exanclare citiert, wo die Worte Plautus secularis poeta comicus auch in m stehen; doch sind hier die Worte secularis poeta comicus von erster Hand durchgestrichen, ein Indicium gegen ihre Echtheit.

Faragonota intextura significans cujusque dei opus. (AB) faragonata B. Schreibe Forago nota in textura significans cujusque diei opus. auch n hat: forago nota textura. Vgl. Paul. Fest. p. 90, 12: forago filum, quo textrices diurnum opus distinguunt, a forando dictum.

Coepere incepere. (ABm)

incipere Bm also Coepere incipere, was genau ebenso Nonius p. 89, 16 hat. Die Glosse kann zu Plaut. Pers. I 3, 41: lubido extemplo coepere est conuiuium gehören.

Corrigiae a coriis vocantur vel a collectione, quasi colligae. (A s) coreis s colligacione s colligie s und so muss man auch schreiben. Corrigiae a coriis vocantur vel a colligatione quasi colligiae, womit

wörtlich übereinstimmt Isidor. etym. XIX 34, 13, welcher den Placidus mehrfach ausgeschrieben hat.

Calles genere masculino via in transitu pecorum, unde callum et calliclos dicimus. (PRMs)

So PR (R nach Hildebrand Zeitschrift für das Gymnasialwesen 7, 1853 S. 126), nur uia et transitus R callidus dicitur R. Dagegen haben Ms: Calles viae et rotae (vie trite s) transitu pecorum generis masculini. unde callum et callidus dicitur. Die Glosse heisst also jetzt Calles viae tritae transitu pecorum generis masculini. unde callum et callidus dicitur. vgl. auch gloss. Philox. p. 33: calles τρί-βοι ἀτραποί.

Persolas personas. (As)

persollauilis persona s. In der That muss man lesen *Persolla* vilis persona, dies ist Glosse zu Plaut. Curc. 192: ebriolae persolla, nugae.

Deportat despoliat detrahit sed proprie ad purum redigit: et ex. puro clarum accipiemus, manifestum ex claro. (A)

In dem Lexicon Salomonis habe ich die Glosse nicht gefunden, dagegen hat nach Hildebrand gloss. lat. bibl. Paris. antiq. saec. IX p. 98 n. 122 Papias folgenden Artikel depopulari, devastari, depotat, dispoliat, detrahit, sed propria ad purum redigit. Hildebrand will dies emendieren: depopulari devastari, depopulat, dispoliat, detrahit u. s. w. Dagegen beweist die Verschiedenheit der Verbalform, dass der Artikel in zwei zu zertheilen ist, deren erster depopulari devastari ist, und deren zweiter ein Auszug aus unserer Glosse ist. Es ergiebt sich hieraus depotat als Variante zu deportat, was ich in deputat ändere (man könnte auch an depurgat denken), vgl. Paul. Fest. p. 108, 20. Fest. p. 217b, 16. Die gloss. Philox. p. 68: deportat xa9aiqei ist demnach ebenfalls in deputat xa9aiqei zu ändern.

Captabat capiebat. (AMns)

In M lautet die Glosse captabat cupiebat, aber es geht voraus der Artikel cupos, es folgt cura, also wollte der Schreiber Cuptabat cupiebat schreiben, wie auch s hat; in n steht cuptabat capiebat (zwischen cuniculi und cuniculus). Ich halte die Lesung von Ms für richtig, wenn auch das Wort cuptare sonst noch nicht nachgewiesen ist.

Consatius magnus, e conlatio factus. (ABP) compacius B conlatus P enim B compactio B conlatione P. Hieraus bilde ich Conlativus magnus e conlatione factus, und ich glaube, dass die Glosse zu Plaut. Curc. 231: quis hic est homo cum conlativo ventre atque oculis herbeis gehört, denn auch Paul. Fest. p. 58, 17 sagt:

collativum ventrem magnum et turgidum dixit Plautus, quia in eum omnia edulia congeruntur. Vgl. noch Paul. Fest. p. 37, 13: collativum sacrificium dicitur quod ex collatione offertur.

Catum puerum catam puellam; si hoc genere dicti usi sunt antiqui. (AB)

So schreibt Mai, aber die 4 codd. Vatt. haben catum puerum ductam puellam catam puerum ductam puella sic B Ohne Zweifel schrieb Placidus *Catam pueram* doctam puellam. sic hoc genere dicti usi sunt antiqui.

Supremi et summi significat et imi. primi autem occultarii. (AB) et iniusti B occultari B. Lies Supremi et summi significat et ultimi. supprimi autem occultari. Denn in ms befindet sich der Artikel Suppremi et supprimi inter se differunt. suppremi (supremi s) et summi et ultimi significat. Supprimi autem occultari.

Confoeditos foedere copulatos. (ABMPrs)

Die Glosse ist unvollständig, vollständig lautet sie Confoeditos foedere copulatos, quoniam emere coniuges non erat usitatum. mit folgenden Varianten confoeditas M confederatus r confeditas s federe rs copulatus Mr copulatur s quod (apud add. Mai) innumeros coniuges P quoniam eminere coniuges uomeri usitatum B quoniam. usitatum om. AMs. Mit O. Müller die Stelle nach Anleitung von Paul. Fest. p. 41, 2 zu ändern ist kein Grund vorhanden; die Lesart von r theilt Hildebrand zu gloss. lat. p. 67 n. 246 mit, ohne jedoch die Glosse als mit dieser des Placidus identisch zu erkennen.

Verderbt ist auch folgende Placidusglosse, welche in A sowohl wie in P fehlt,

Delirat dissipat apud se non est. aliena loquitur. (Ms)

d. i. Delirat desipit apud se non est aliena loquitur. vgl. auch s: desipit sapere desinit aput se non est aliena loquitur vel infatuatur. und n: deliro despicio (d. i. desipio).

Lomentis laquearibus. (ABms)

laurentis B loramentis m s. Also Loramentis laquearibus. vgl. gl. Philox. p. 133: loramentum ἱμάντωσις οἰκοδομήν.

Camiris introrsus respicientibus curva . unde camiris cornibus contraria patula dicuntur. camiris cornua flexibus rotunda. (PR) So P. Die von Hildebrand Zeitschr. f. d. Gymnasialw. 7, 1853 S. 126 mitgetheilte Lesung von R ist Cameris introrsum respicientibus crocce. unde cameris cornibus contraria patula dicuntur. cameris cornua fletibus rotunda. Hier scheint zunächst in den Worten camiris corni-

bus ein Citat aus Virgil vorzuliegen, der in den gl. Placidi so häufig angezogen wird, Virg. Georg. III 55: et camuris hirtae sub cornibus aures. Da nun Servius zu dieser Virgilstelle camuris i. e. curvis sagt, so darf man das curva oder crocce in P und R wohl in curvis verwandeln. Ferner wird es nun nöthig, hinter cornibus zu interpungieren; so ergiebt sich Camiris introrsus respicientibus curvis. unde: camiris cornibus. contraria patula dicuntur. camiris cornua flexibus rotunda, womit zu vgl. Philargyr. in Virg. l. l.: camuri boves sunt qui conversa introrsus cornua habent, quibus contrarii patuli qui cornua diversa habent. Ob die letzten Worte camiris.. rotunda so richtig sind, will ich ungesagt lassen. Den Ausdruck patulum bovem gebraucht Plautus ap. Paul. Fest. p. 221, 1 (in obscoenem Sinne patulam bovem Plaut. Truc. II 2, 22).

Dedecet dispuditum, puduit, rubor fuit. (AB) ducet det dispuditum puduit robu sint B Die Lesart von A halte ich für unbedingt falsch, vielleicht ist zu emendieren Dispudet (oder Dispuduit) dispuditum, puduit, rubori fuit. Das Wort dispudet gebraucht Plautus Most. 1151; ich erinnere auch an die gl. Placidi: Depudescentem impudentem und Expudet est (ex B) quasi pudet, wofür etwa zu schreiben ist Expudet extra quasi pudet. Der Ausdruck rubori esse kommt auch vor in der Glosse Calorem faciet (colorem facies B) rubori erit uel exit, in welcher die ersten Worte wohl colorem faciet heißsen müssen, vgl. Plaut. Capt. 958: at ego faciam ut pudeat: nam in ruborem te totum dabo. Für die Worte vel exit wollte O. Ribbeck Com. lat. rel. p. 318, der nur die Lesart von A kannte, uel exciet schreiben, jetzt könnte man eher an vapulabit denken.

Caperassere inrugare contrahi. (AB) capessere in ruga gassere contrahi B Dies führt auf Caperassere inrugare in rugas contrahi. Dieselbe bei Plautus häufige Infinitivform (Neue, Formenlehre II 423 sq.) ist herzustellen in

Abiugare adducere. (AHP) abingassi abiungere asducere H abiugare abiungere abducere P Aus H entnehme ich Abiugassere abiungere abducere, wie auch gloss. Philox. p. 1 abiugassere ἀποζεῦξαι und die Glossen bei Mai class. auctt. VI 501: abiugassere disiungere bieten. Hiernach zu berichtigen Hildebrand zu gloss. lat. p. 2 n. 6.

Spurium baptisma falsum et corruptum et adulterinum. (AB) nummisma B L. Spurium nomisma (oder numisma) falsum u. s. w., vgl. Plaut. Cas. prol. 10: multo sunt nequiores quam nummi novi.

Th. Mommsen Rhein. Mus. N. F. X 124. Fr. Ritschl opusc. phil. II 658 f.

Chirrearum quod agunt inspirationum. (ABM) clirrearum B cirearum M cirrhearum P aiunt MP(et cj Klotz) L. Cirrhaearum (d. i. Kięęaios) quod aiunt inspirationum.

Romam ex aquilone retiae stringunt: vel conlimitant, vel finibus se ei adjungunt. (A)

Für retiae wird Raeti zu ändern sein, seit dem J. 222 v. Chr. konnte Plautus in einer Komödie recht wohl so sagen; für ei hat man dann wohl eius zu schreiben.

Apluda, furfurina, alii panici: quasi ductam a potu,  $\pi\eta\gamma\dot{\eta}$  dictam. (AB)

Apluna fusurinam. alii pannicique ductam a potu, a page dicitur B Es leuchtet ein, dass die letzten Worte mit den ersten unvereinbar sind, nun lautet die Stelle in den Exemplaren der anderen Recension aber

Apluda furfuribus alii panniciique. (MHs) allii s pannicieq. (corr. m. 1); H außerdem findet sich folgende andere Glosse

A pax te Ductu aput ua page dictu. (H)

Apaxte. ductu a piutiua page dictum. (D)

Es sind also in AB zwei Glossen in eine zusammengezogen, die erste mag gewesen sein Apluda furfuribus alii pannicique, vgl. Paul. Fest. p. 10, 14 und Gell. XI 7, 5, wo auf eine Stelle aus des Plautus Astraba Bezug genommen wird; die zweite ist noch schwerer mit einiger Sicherheit herzustellen; ich dachte früher daran, Plaut. Pseud. 653: set quid est tibi nomen? — Harpax. — Apage te, Harpax: hau places zur Emendation benutzen zu können, da ich aus den letzten Worten nichts anderes herauszulesen vermag als  $\mathring{\alpha}\pi\mathring{o}$   $\tauo\~{v}$   $\mathring{a}\pi\alpha\gamma\varepsilon$ , aber ductu oder ductam ist damit unvereinbar. Ich schlage vor Apaxte in dierectum  $\mathring{a}\pi\mathring{o}$   $\tauo\~{v}$   $\mathring{a}\pi\alpha\gamma\varepsilon$  dictum, womit sich vergleichen lässt Varro sat. Eumen. fr. XLIV: apage in dierectum a domo nostra istam insanitatem; s. Lorenz in Plaut. Most. 837. apaxte mag für apagite gesagt sein.

Frugem fecisti probe fecisti, unde quidem frugi. (AP)
Frugem fecisti perbene fecisti. unde quidam frugifat interdum P. Hier hat einmal A das Richtige erhalten, denn was P am Schlusse mehr bietet, ist aus der folgenden Glosse Facesse fac interdum eingedrungen, und man wird lesen müssen Frugem fecisti perbene fecisti, unde

176 KETTNER

quidem frugi. — Facesse fac interdum. Letzteres ist mit Rücksicht darauf gesagt, dass Plautus das Wort facessere nur bisweilen in der Bedeutung von facere hat, öfter in der von recedere, s. Placidus s. v. Facessite. Jetzt wird man nicht mehr mit Palmerius und Geppert an der handschriftlichen Lesart rütteln wollen bei Plaut. Poen. 882: erus si tuos uolt facere frugem, meum erum perdet. Noch um einen Schritt weiter als in dem Lexicon Salomonis ist die Verderbniss gegangen in dem aus ihm gezogenen Papias, aus welchem die bezügliche Stelle mittheilt Hildebrand zu gloss. lat. p. 148 n. 257: frugem fecisti pro bene fecisti, inde quidam frugificat dixerunt. Endlich steht die Glosse auch in dem von G. M. Thomas aus cod. lat. Monac. 6210 herausgegebenen lateinischen Glossar des saec. IX, p. 390: fruges fecisti bene fecisti, was C. Halm (Sitzungsber. d. bayer. Akad. d. Wiss. zu München 1869 II 1 S. 7) nicht in frugi hätte ändern sollen (entweder fruges oder besser frugem). Uebrigens hat man zum Schaden der Kritik übersehen, dass dies Münchener Glossar auch zu der Familie des Lexicon Salomonis gehört, wenn es auch nur eine sehr verkürzte Fassung bietet. Auch fehlt in ihm nicht allein der Anfang, sondern auch sonst sind Lücken wahrnehmbar, z. B. im Buchstaben P. Vielleicht ist es im Wesentlichen dasselbe wie das in cod. Bern. 357 membr. saec. X (olim P. Danielis, deinde Bongarsii). 4° f. 7°, 2 — f. 28° enthaltene, soviel sich aus Sinner catal. codd. mss. bibl. Bern. 1760 p. 395 -397. 558 sqq., F. Bücheler Petronii reliquiae 1862 p. XVII sq. und H. Usener Rhein. Mus. N. F. XXII 1867 S. 413-421 schließen lässt. So stimmt die letzte Glosse Zozia (l. Zodia) signa auch in dem Fehler überein, vgl. auch cod. Bern.: Bacillat ex vino mit cod. Mon.: Bacillum exuvium (l. Baci d. i. Bacchi latex vinum). Freilich sind in dem Mon. bei einzelnen Buchstaben die Anfangs- oder die Schlussglossen weggefallen.

Schließlich verdient noch ein anderer Punkt Erwähnung. O. Müller hat geschickt die Bestandtheile zu sondern angefangen, aus denen das Werk des Festus, bez. der Auszug des Paulus, zusammengesetzt ist, und unter andern auch in einer großen Anzahl von Buchstaben Reihen von Plautusglossen ausgeschieden. Da sich nun so viele Artikel des Festus in den gl. Placidi wiedersinden, so ist es offenbar auch für den Festus von Wichtigkeit, dass wir wissen, dass die gl. Plac. ein Glossar zum Plautus sind. Hiefür ein paar Belege. Th. Bergk (Allgem. Literat.-Zeitung. Halle 1842 Nr. 104 Sp. 223 fg.) vermuthet, dass die Reihe von Plautusglossen im Buchstaben A nicht erst, wie

Müller meint, mit Arabice olet p. 28, 10 beginnt, sondern schon mit Addues p. 27, 14. Diese Annahme wird noch wahrscheinlicher, wenn wir zwei der fraglichen Glossen bei Placidus wiederkehren sehen, vgl. Paul. Fest. p. 28, 5: Ad exitam aetatem ad ultimam aetatem mit Placid.: Exitam finitam exactam; und Paul. Fest. p. 28, 9: Ausculari dicebant antiqui pro osculari, quod est os cum ore conferre mit Plac.: Ausculatus osculatus. Im Buchstaben G rechnet Müller den ersten wesentlich alphabetisch geordneten Haupttheil bis p. 98, 13 Gutturnium. Von p. 98, 4 bis p. 98, 11 folgen acht Artikel, welche mit Gl beginnen, dann folgen die beiden mit Gu anfangenden Gulliocae (s. J. Klein Rhein. Mus. N. F. XXIV 1869 S. 294 und Literar. Centralblatt 1870 N. 50 Sp. 1336 f.; für Placidus weisen die Quellen auf die Schreibung Gallicula hin) und Gutturnium. Da aber diese beiden Wörter auch in den gl. Placidi stehen, wird man sie als Plautusglossen anzusehen und zum zweiten Haupttheil zu ziehen haben.

Dramburg.

HERMANN KETTNER.

## ZUR RÖMISCHEN TOPOGRAPHIE.

#### I. Ueber die Brücken.

Die Untersuchung über die Brücken Roms, welche durch die trefflichen Abhandlungen von Mommsen Ber. d. sächs. Ges. d. Wissensch. z. Leipz. 1850 S. 320 -- 326 und Jordan novae quaestt. topogr. Regiomont. 1868 weiter geführt worden ist, dürfte durch die umfassende und gelehrte Ausführung von Urlichs Studien zur Röm. Topographie. I. Die Brücken des alten Rom (Sitzungsber. der kgl. bayer. Akad. der Wiss. zu München 1870 I. Heft IV S. 459 ff.) noch nicht zum Abschluss gebracht sein. Denn, um sogleich das Bedenken gegen diese letzte Abhandlung hervorzuheben und damit meine erneute Untersuchung zu rechtfertigen, Urlichs muss wieder wie Mommsen und Jordan zu dem bedenklichen Auskunftsmittel greifen, zwei Brücken des Curiosum als eine einzige anzunehmen: Urlichs betrachtet den pons Aemilius als zusammenfallend mit dem p. Probi, während Mommsen den p. Aemilius an die Stelle des pons Cestius gesetzt, Jordan mit dem p. Fabricius identificiert hat. Sollten sich die sonst so zuverlässigen Angaben des Curiosum nicht auch in dieser Sache als richtig bewähren? Das Curiosum nennt 8 Brücken; wir wissen, dass 8 Brücken in Wirklichkeit vorhanden waren: 1. pons Aelius, ponte di S. Angelo; 2. pons Neronianus, wovon noch Trümmer bei S. Spirito sichtbar sind; 3. pons Antoninus bei ponte Sisto; 4. und 5. die beiden Brücken der Tiberinsel; 6. ponte rotto. Das waren die eigentlichen Stadtbrücken; zu diesen kommt noch 7. der als Alterthum erhaltene p. sublicius und 8. der außerhalb des Stadtbezirks liegende p. Milvius, ponte Molle. Das Curiosum kennt noch nicht den pons marmoreus Theodosii et Valentiniani, welchen die Graphia aureae urbis Romae und die Mirabilia haben, weil es ein Neubau (vgl. Ur-

lichs S. 459) späterer Zeit ist — dass die Annahme von zwei Brücken pons Theodosii et pons Valentiniani ein Missverständniss sei, hat Jordan in überzeugender Weise dargethan. Das Curiosum erscheint also in Bezug auf die Zahl der Brücken als durchaus glaubwürdig. Freilich finden Jordan und Urlichs, dass die zweite Brücke, der p. Neronis bei S. Spirito, im Curiosum nicht aufgeführt werde, und Jordan nimmt an, dass die Brücke des Nero bald wieder eingegangen und verfallen oder zerstört worden und deshalb im Curiosum nicht mehr erwähnt sei. Aber warum wird die Brücke noch in den späteren Verzeichnissen der Mirabilia und der Graphia genannt? Urlichs antwortet hierauf mit den Worten: "Den pons Neronianus nennt sie (die Urkunde der Mirabilia und der Graphia) allein, wahrscheinlich weil die Anlagen Neros im vaticanischen Gebiete für die Christen eine Bedeutung gewonnen hatten, welche den Namen der Ruinen bei S. Spirito erhielten". Die offenbare Wahrheit ist in diesen Worten angedeutet: der Name pons Neronianus ist späteren, christlichen Ursprungs und verdankt seine Entstehung nicht einem Baue, auch nicht einer Restauration der Brücke durch Nero, sondern nur den für die Christen so bedeutungsvollen Anlagen des Nero im vaticanischen Gebiete, wo man im Mittelalter das palatium Neronianum kannte. Wohl wird die Brücke nach der Anlage des p. Aelius eingegangen und allmählig verfallen sein, wie Urlichs aus dem Umstande schließt, dass Procopius die Brücke nicht nennt und dass man nach Prudentius περὶ στεφ. 12, 60 ff. von der Peterskirche zur Paulskirche nicht über den näheren pons Neronianus, sondern über den pons Hadriani ging. Aber das ist ein neuer Grund für die Annahme, dass der Name p. Neronianus nur eine mittelalterliche Bezeichnung der noch sichtbaren Brücke und dass der wahre, ursprüngliche Name in dem Curiosum zu suchen sei, welches viel mehr Veranlassung hatte die wohl bekannte Brücke aufzuführen, wenn sie auch theilweise verfallen und nicht mehr im Gebrauche war.

Um nun über den wahren Sachverhalt ins Reine zu kommen, gehe ich von der unzweideutigen Angabe in der Cosmographie des Aethicus Gron. p. 40 (Basil. 1575 p. 20) aus: facit (scil. Tiberis) insulam regionis quartae decimae, ubi duo pontes appellantur. Post iterum ubi unus effectus per pontem Lepidi, qui nunc abusive a plebe lapideus dicitur, iuxta forum boarium — transiens adunatur. Wir ersehen daraus, dass ponte rotto der alte p. lapideus ist. Wenn aber der Autor hinzusetzt, qui nunc abusive a plebe lapideus

dicitur, so scheint er gemeint zu haben, dass der Name p. lapideus eine missverständliche Verderbniss aus p. Lepidi sei; wir aber können aus dem "a plebe dicitur" schließen, dass pons lapideus der eigentliche und ursprüngliche Name dieser ersten steinernen Brücke Roms im Gegensatz zu pons sublicius gewesen ist und dass dieser Name sich im Munde des Volkes erhalten hat, auch nachdem es andere steinerne Brücken gab. Wir haben eine sprechende und bestätigende Analogie an dem Namen des Theaters des Pompejus, welches im Gegensatz zu den bisherigen hölzernen Theatern den Namen theatrum lapideum erhielt und auch nach dem Bau anderer steinerner Theater beibebielt (Vitruv III 3 quemadmodum est Fortunae equestris ad theatrum lapideum). Auf ähnliche Weise verhält es sich mit dem pons marmoreus Theodosii et Valentiniani. Urlichs bemerkt mit Recht gegen Jordan, dass die Bezeichnung mamoreus nicht auf die Nähe der Marmorata, sondern auf das Material der Brücke hindeute. Offenbar war pons marmoreus "die Marmorbrücke" die geläufige Benennung des pons Theodosii et Valentiniani.

Wenn aber pons lapideus der ursprüngliche Name der ersten steinernen Brücke gewesen ist und wenn Aethicus diesen Namen für einen Missbrauch hält statt des Namens p. Lepidi, so kann die erste steinerne Brücke nicht der p. Aemilius gewesen, vielmehr muss der Sachverhalt folgender sein: die erste steinerne Brücke war von einem Aemilius Lepidus erbaut, führte aber den Namen pons lapideus; als später der p. Aemilius von einem andern Aemilius Lepidus erbaut wurde, behielt der pons lapideus seinen Namen fort, wurde aber zum Unterschiede, wenn er näher bezeichnet werden sollte, pons Lepidi genannt, gerade sowie eine via (Aemilia) Lepidi von einer via Aemilia unterschieden wurde. Aus dem pons Lepidi wurde, wie sich später zeigen wird, in Folge einer Restauration durch den Kaiser Probus der p. Probi, welchen wir im Curiosum finden, während sich, wie es scheint, der populäre Name pons lapideus immer noch forterhielt. Nichts anderes dürfen wir aus Plut. Num. 9 folgern, wo es heisst: οὐ γὰρ θεμιτὸν άλλ' ἐπάρατον ἡγεῖσθαι Ῥωμαίους τὴν κατάλυσιν της ξυλίνης γεφύρας — ή δε λιθίνη πολλοῖς ὕστερον έξειργάσθη χρόνοις ύπ' Αἰμιλίου ταμιεύοντος. Plutarch giebt mit  $\dot{\eta}$   $\delta \grave{\epsilon}$   $\lambda \iota \vartheta \dot{\iota} \nu \eta$  den Namen an "pons lapideus," nicht mit  $\dot{v}\pi$ ' Aiμιλίου; ein Aemilius Lepidus ist nur der Erbauer gewesen. Ueber raschend ist die Angabe, dass ein Quaestor (ταμιεύοντος) den Bau der Brücke geleitet habe. Nibby und Becker lesen deshalb τιμητεύοντος für ταμιεύοντος, Mommsen ὑπατεύοντος. Auch ich habe an ὑπατεύοντος gedacht, darin aber den Consul M. Aemilius Lepidus zu sehen gemeint, qui bis consul augurque fuerat (Liv. XXIII 30) und dessen eines Consulat nach den fasti Capitolini in das Jahr 522 u. c. = 232 v. Chr. fällt. Jedenfalls führt unsere Annahme zurück in die Zeit der zweiten Dekade des Livius, welcher dieses für den Verkehr der Stadt so wichtige Ereigniss ebenso erwähnt haben wird wie die Zerstörung von Brücken. Natürlich ist z. B. das Jahr 522 u. c. im Vergleiche zum J. 100 u. c. (Ancus Marcius ist der Erbauer des pons sublicius) πολλοῖς χρόνοις ὕστερον, wie Plutarch sich ausdrückt. Doch ich will mich nicht weiter mit unsicheren Vermuthungen befassen und bemerke nur beiläufig, dass es sehr unglaublich erscheint, wenn der p. Fabricius, welcher von Jordan mit dem pons Aemilius und zugleich pons lapideus identificirt wird und nach Dio XXXVII 45 im Jahre 692 u. c. = 62 v. Chr. erbaut wurde, die erste steinerne Brücke von Rom sein soll, während die Römer längst vorher die großartigsten Kunststraßen, Viaducte und Wasserleitungen angelegt hatten; sollten sie sich so lange mit blossen Holzbrücken begnügt haben, welche jederzeit und immer in Gefahr waren von dem anschwellenden Flusse mitfortgerissen zu werden? Aber wir haben auch eine ausdrückliche Nachricht über den früheren Bau einer steinernen Brücke und damit kommen wir, nachdem wir nachgewiesen haben, dass der p. Aemilius nicht der p. Lepidi, also auch nicht der pons lapideus (ponte rotto) ist, zu der positiven Bestimmung des pons Aemilius.

Bei Liv. XL 51, 4 heißst es von den Censoren M. Aemilius Lepidus und M. Fulvius Nobilior: portum et pilas pontis in Tiberi, quibus pilis fornices post aliquot annos P. Scipio Africanus et L. Mummius censores locaverunt imponendos. Jordan will pilas pontis als Pfeiler einer Landungsbrücke (a. O. p. 12) erklären oder lieber pontis als Glossem betrachten, da pilae technischer Ausdruck für Landungsbrücke sei (Archäolog. Zeit. 1868 S. 91, Hermes IV S. 258). Jordan muss zu solchen Auskunftsmitteln greifen, weil er den p. Aemilius für eine Restauration des erst im J. 62 erbauten p. Fabricius hält und diesen als die erste steinerne Brücke betrachtet, während die Censur des Aemilius und Fulvius in das Jahr 575 u. c. = 179 v. Chr. fällt. Die einfachen und unzweideutigen Worte des Livius gestatten nicht an etwas anderes zu denken als an Brückenpfeiler, über welchen später die Brückenjoche errichtet wurden; sie gestatten weder die

Annahme von Mommsen (S. 324), welcher Wehren, Pfeiler und Bogen darüber zum Schutz des pons sublicius versteht (vgl. Jordan nov. quaestt. top. S. 12, Urlichs S. 480), noch die von Urlichs, welcher mit Mommsen theilweise übereinstimmt und fornices als arcuationes für die Wasserleitungen betrachtet, wogegen auch der Ausdruck fornices spricht1). Wie also die alte Basilica Aemilia, so verdankt auch der pons Aemilius seinen Ursprung der Censur des M. Aemilius Lepidus und M. Fulvius Nobilior. Mit dem Namen der Brücke verhält es sich ebenso wie mit dem Namen der Basilika. Was aber die Lage des pons Aemilius betrifft, so können wir schon aus den Worten des Livius portum et pilas pontis in Tiberi vermuthen, dass die Brücke mit einer Hafenanlage in Verbindung stand; eine Bestätigung dieser Vermuthung liegt in der Angabe der fasti Vallenses und Amiternini: XVI Kal. Sept. Portuno ad pontem Aemili, Iano ad theatrum Marcelli. Denn mögen wir die Angabe von Varro I. l. VI 19 Portunalia dicta a Portuno, quoi eo die (an dem nämlichen Tage, welchen jene Kalender haben) aedes in portu Tiberino facta est et feriae institutae, wie es durchaus wahrscheinlich ist, auf dieselbe Stelle beziehen oder mit Mommsen C. I. L. I 399 eine doppelte Feier zu Rom ad pontem Aemilium und zu Ostia am Tiberhafen annehmen; immerhin weist das Heiligthum des Portunus auf eine Hafenanlage hin. Diese Hafenanlage, von welcher Livius spricht, können wir schon nach der Art, wie Livius sich ausdrückt (vgl. Jordan Hermes IV 258), nicht mit dem Emporium in Verbindung bringen, was durch die Beziehung zu dem pons Aemilius geradezu ausgeschlossen wird. Jordan hat es gethan, weil seine Hypothese von den pilae pontis es verlangte. Eine Hafenanlage aber war bei den Navalia nöthig: es wurden daselbst nicht nur die erbeuteten Schiffe an's Land gezogen (Liv. VIII 14 naves Antiatium partim in navalia Romae subductae, partim incensae; XLV 42 naves regiae captae de Macedonibus inusitatae ante magnitudinis in Campo Martio subductae sunt), sondern es war dort auch der gewöhnliche Landungsplatz für Staats- und Privatschiffe; denn das Schiff, welches das Bild des Aesculap von Epidauros brachte, fuhr um zu landen erst an der Tiberinsel vorüber, und der Grimm des Volkes

<sup>1)</sup> Wenn Urlichs gegen die durchaus ansprechende Aenderung von pontis maximi in pontificis maximi, welche Mommsen S. 324 zu Obsequens 25, 75 pontis maximi tectum cum columnis in Tiberim deiectum macht, bemerkt, dass es dann doch wohl donus geheißen haben würde, so ist dieser Einwurf nicht treffend, da von dem eigentlichen Dache des Hauses, nicht vom Hause die Rede ist.

gegen Piso steigerte sich, quia navem tumulo Caesarum adpulerat (Tac. ann. III 9), d. h. weil er nicht weiter unten an der gewöhnlichen Landungsstelle der Navalia angelegt, sondern in demonstrativer Weise jenen Platz ausgesucht hatte. Die Navalia aber waren, wie Becker Topogr. S. 159 überzeugend nachgewiesen hat, in campo Martio. Ueber die nähere Bestimmung zweifelhaft setzt sie Becker am porto di Ripetta an, wie schon Cluver Geogr. ant. p. 866 (vgl. Urlichs Röm. Topogr. in Leipzig S. 4) gethan hat; aber die Navalia lagen nach Liv. III 26 den prata Quinctia gegenüber; dass nun der Name i prati, welchen die Ebene von der Engelsburg bis ponte molle führt, nicht eine Erinnerung an die prata Quinctia, sondern an die prata Neronis enthält, hat Becker selbst (Anm. 235) bemerkt. Wir müssen die Angabe des Plinius H. N. XVIII 3, 4, dass die prata Quinctia in Vaticano waren, schon deshalb viel genauer nehmen, weil die Navalia nach Procop. b. Goth. IV 22 εν μέση τῆ πόλει παρὰ τὴν τοῦ Τιβέριδος ὄχθην lagen; denn die Bestimmung εν μέση τῆ πόλει stimmt nicht zu einer Lage am porto di Ripetta, sondern lässt nur an die Lage unterhalb der Engelsburg denken. Wenn wir aber hier die Navalia, hier die fragliche Hafenanlage annehmen, so müssen wir in dieser Gegend auch den p. Aemilius suchen, d. h. in dem p. Aemilius des Curiosum den späteren p. Neronianus, die Brücke bei S. Spirito, erkennen.

Nach Lactant. I 21,6 wurde dem Saturn in der Weise geopfert, uti (homo) in Tiberim de ponte Milvio mitteretur. Nardini (vgl. Urlichs S. 473) und Jordan corrigiren Milvio in Aemilio. Ist diese sehr wahrscheinliche Verbesserung richtig, so scheint die Angabe des Lactantius nicht eine bloße Verwechslung und einen gänzlichen Irrthum zu enthalten, sondern aus einem Herkommen, Verbrecher vom pons Aemilius in den Fluss zu stürzen, erklärt werden zu müssen. So wird nach Lamprid. Heliog. 17 die Leiche des Elagabal durch die Stadt geschleift und von dem p. Aemilius in den Fluss geworfen. Auf gleiche Weise wurde der Leichnam des heil. Calepodius unter Alexander Severus durch die Stadt geschleift und in den Tiber gestürzt (Aringhi Roma subt. I p. 31) und zwar ante insulam Lycaoniam (ebend. p. 208) d. h. oberhalb der Tiberinsel; denn die Bedeutung des Zusatzes ante insulam Lycaoniam geht hervor aus Stellen wie "sub Claudio imperatore — in Tybrim proiectus, quem Christiani in insula Lycaonia invenientes etc." (ebend. p. 218), "Et praecepit eos adduci ad pontem Antonini — et relicta sunt corpora in eodem loco iuxta insulam Lycaoniam" (ebend. p. 258).

Bei dieser Bestimmung des pons Aemilius kommt auf einmal topographische Ordnung in die Aufzählung des Curiosum und stimmen die drei Urkunden, das Curiosum, die Graphia und die Mirabilia auf das vollkommenste mit einander überein. Es versteht sich von selbst und bestätigt sich bei näherer Betrachtung, dass in den Aufzählungen des dem Curiosum angehängten Summarium ursprünglich die topographische Ordnung eingehalten war und dass die Unordnung, welche wir darin finden, nur durch Nachträge und Interpolationen entstanden ist. So finden wir es bei der Aufzählung der Brücken: Pontes VIII. Aelius. Aemilius. Aurelius. Molvius. Sublicius. Fabricius. Cestius et Probi. Nur zwei Brücken unterbrechen die durch anderweitige Zeugnisse bestimmte Reihenfolge, nämlich der p. Molvius und der p. sublicius. Diese beiden Brücken waren anfänglich ausgelassen worden, weil der p. Milvius außerhalb des Stadtbezirks liegt und weil der p. sublicius nur mehr als Alterthum, nicht als eigentliche Brücke vorhanden war, wenn er überhaupt zu der Zeit noch in Wirklichkeit nicht mehr blos im Gedächtnisse fortbestand. Hiernach entspricht sich die Reihenfolge der drei Urkunden genau in folgender Weise:

- 1. pons Aelius = p. Adrianus (ponte di S. Angelo).
- 2. pons Aemilius = p. Neronianus (Pfeilerreste bei S. Spirito).
- 3. p. Aurelius = p. Antoninus (ponte Sisto).
- 4. p. Fabricius = p. Fabricius (ponte di quattro capi).
- 5. p. Cestius = p. Gratianus (ponte S. Bartolomeo).
- 6. p. Probi = p. Senatorum (ponte rotto), vulgo pons lapideus.
- 7. p. Theodosii et Valentiniani, welchen das Curiosum noch nicht kennt, vulgo p. marmoreus.

## II. Ueber die Richtung der sacra via.

Man nimmt seit Palladio gewöhnlich an, dass der Titusbogen über der sacra via gestanden und dass hier die heilige Straße als summa sacra via ihre höchste Erhebung erreicht habe (vgl. Ambrosch Studien und Andeutungen u. s. w. S. 105). Ein ausdrückliches Zeugniß oder ein zwingender Grund liegt nicht dafür vor. Dagegen scheint mir die Ueberlieferung mit dieser Annahme unverträglich zu sein. Nach Liv. II 13 stand die Reiterstatue der Cloelia

ŀ

in summa sacra via (vgl. Dionys. V 35 ανέθεσαν έπὶ τῆς ἱερᾶς ὁδοῦ της είς την αγοραν φερούσης, Plut. Popl. c. 19 ανάκειται δὲ την ίεραν όδον πορευομένοις είς το Παλάτιον [fehlt εν αριστερά?] ανδριάς αὐτῆς ἔφιππος; nach Plin. H. N. XXXIV 6, 13 stand sie contra Iovis Statoris in vestibulo Superbi domus). Da nun der Unterbau des Tempels des Jupiter Stator blossgelegt ist (vgl. Annali d. J. arch. 1865 S. 360), so kann über den Standort der Reiterstatue kein Zweifel sein. Darnach müssen wir die summa sacra via vor der Fronte des templum Iovis Statoris annehmen und in der ausgegrabenen Strafse nicht mit Rosa (vgl. ebd. S. 348) die summa nova, sondern die summa sacra via erkennen. Dem entsprechend sagt Dionys. II 50, dass Romulus dem Jupiter Stator einen Tempel errichtet habe παρά ταῖς Μυκωνίσι πύλαις αὶ φέρουσιν εἰς τὸ Παλάτιον ἐκ τῆς ἱερᾶς ὁδοῦ. Die porta Mugonia, die vetus porta Palatii, lag also bei dem Tempel des Jupiter Stator, wie es die Ausgrabungen deutlich gemacht haben; sie führte von der sacra via aus in das Palatium. Ich bemerke bei dieser Gelegenheit, dass Palatium von Anfang an ebenso wie Capitolium vorzugsweise die Höhe des Hügels bezeichnet. Darin liegt der von Becker (Top. S. 417) vermisste Grund dafür, dass der Abhang des Hügels einen eigenen Namen Cermalus führte. Ebenso hatte der andere Abhang nach dem Esquilin hin mit der Höhe zwischen dem forum und dem Colisseo den besonderen Namen Veliae. Auf gleiche Weise verhielt es sich mit den Exquiliae. Von der Höhe wurden die Ausläufer mons Oppius und mons Cespius unterschieden und der Name Carinae scheint ursprünglich dem Abhange des mons Oppius eigen gewesen zu sein. Am deutlichsten werden am Quirinal die einzelnen Vorsprünge und Glieder des Hügels durch besondere Namen angezeigt. Die bei Varrol. l. V8 genannten colles Quirinalis, Salutaris, Mucialis, Latiaris waren diese hervortretenden Glieder des Quirinal; und man wird nicht irre gehen, wenn man die Namen in derselben Reihenfolge auf die Vorsprünge des Hügels überträgt. Es war darnach der collis Quirinalis ursprünglich der erste Vorsprung bei der porta Collina. So heifst das Argeerfragment bei Varro collis Quirinalis terticepsois apud aedem Quirini; dieses alte sacellum Quirini war aber in nächster Nähe der porta Collina (Paul. Diac. p. 255 seu quod proxime eam est Quirini sacellum.) Der zweiteVorsprung über der piazza Barberina war der collis Salutaris mit der porta Salutaris und der aedes Salutis; der dritte gegen die

fontana Trevi hin laufende war der collis Mucialis mit dem sacellum des deus Fidius oder Semo Sancus und der porta Sanqualis (vgl. Becker Top. S. 575); der collis Latiaris endlich war der südliche Ausläufer des Quirinal mit dem Capitolium vetus (vgl. ebend. S. 577). Wenn nun die porta Mugonia von der sacra via aus auf das palatium führte, so muß die sacra via selbst den Abhang des Hügels hinaufgelaufen sein. Es stimmt also aufs beste überein, wenn die Wohnung des Ancus Marcius von Varro bei Non. XII 51 in Palatio ad portam Mugionis secundum viam sub sinistra, von Solin. I 23 in summa sacra via, ubi aedes Larum est, angegeben wird. Sehr bedeutsam aber ist die Stelle bei Plut. Cic. 16 ἐκάλει τὴν σύγκλητον εἰς τὸ τοῦ Στησίου Διὸς ἱερὸν ὃν Στάτωρα Ῥωμαῖοι καλοῦσιν, ἱδρυμένον εν αρχη της ίερας όδου πρός το Παλάτιον ανιόντων. Es lässt sich jetzt auch einsehen, warum in dem Curiosum in der vierten Region unmittelbar nach der aedes Iovis (Statoris vgl. Preller Regionen S. 129) die via sacra aufgezählt wird. Es ist über dem Tempel des Jupiter Stator an der porta Mugonia der Anfang oder das Ende desjenigen Theiles der sacra via, welcher im Munde des Volkes allein diesen Namen führte, die Strecke a Regia ad domum Regis sacrificuli (Fest. p. 290 vgl. Varro l. l. V 8 p. 22 Sp.). Bei dem Tempel des Jupiter Stator lagen alte Königshäuser; dort wird also auch die amtliche Wohnung des rex sacrificulus, des priesterlichen Erbnachfolgers der Könige, gewesen sein, zumal wenn es wahrscheinlich ist, dass eines dieser alten Königshäuser selbst zur Wohnung des rex sacrificulus genommen war. — Es wird nun klar, dass der bei Dichtern vorkommende sacer clivus identisch ist mit der sacra via im engeren und eigentlichen Sinne. Denn dieser clivus sacer begann an der Regia und führte auf die Höhe des Palatin, wie am deutlichsten aus Martial I 70, 3 hervorgeht:

> Quaeris iter? dicam: vicinum Castora canae Transibis Vestae virgineamque domum. Inde sacro veneranda petes Palatia clivo.

Die virginea domus ist die Regia, welche Augustus den Vestalischen Jungfrauen zur Wohnung gab (vgl. Becker Top. S. 228; auch Ambrosch S. 77). Wie hier der eine Grenzpunkt bezeichnet ist, so ist bei Ovid. trist. III 1, 31 der andere angegeben:

Inde petens dextram: porta est, ait, ista Palati: hic Stator, hoc olim condita Roma loco est.

Wenn nun die summa sacra via nicht am Titusbogen, sondern über dem Tempel des Jupiter Stator gewesen ist1), so erklärt sich die vielbesprochene Stelle des Tacitus ann. XII 24, wo der Lauf des primigenius sulcus beschrieben wird. Diese Furche beginnt an der Stelle des forum boarium, an welcher das Erzbild eines Stieres den Anfang bezeichnet. Sie schliefst die magna Herculis ara ein, wodurch etwa die südwestliche Ecke bezeichnet ist. Inde certis spatiis interiecti lapides per ima montis Palatini ad aram Consi, mox Curias veteres. Wie das Wörtchen mox sowie auch das durch die beste Handschrift bezeugte Fehlen der Präposition vor Curias zeigt, ist damit eine einzige Linie bezeichnet, die Linie den circus Macimus entlang; es lag ja auch die ara Consi nach Tertull. de spect. 5 ad primas metas, also bald nach der ara maxima. Die dritte Grenzlinie wird durch die Worte tum ad sacellum Larundae angegeben. Wir können, ohne die Lesart der besten Handschrift anzutasten, das sacellum Larundae mit der von Solinus a. O. in summa sacra via genannten aedes Larum identificieren. Es wird also die Ecke an der porta Mugionis als Endpunkt der dritten Begrenzungslinie bezeichnet. Mit dem Anfangspunkt am forum boarium und diesem Endpunkt an der porta Mugionis ist aber auch schon die vierte Grenzlinie der Roma quadrata bestimmt (vgl. Detlefsen Bullettino 1859 S. 140) und es bedurfte nicht der ausdrücklichen Angabe derselben. Keinesfalls ist es gestattet durch Aenderung des Textes das forum zu einem Grenzpunkt der Roma quadrata zu machen, da die Burg des Romulus sich nicht bis an das forum erstreckte und erstrecken konnte.

Es verdient noch erwähnt zu werden, dass diese Ansicht über den Lauf der sacra via in den von Brunn bekannt gemachten Monumenti degli Aterii (Roma 1850. estratto dal volume XXI degli Annali d. J. A.) eine gewisse Bestätigung findet. Die architektonischen Darstellungen dieses Reliefs (vgl. Monumenti vol. V tav. VII) geben offenbar den Lauf einer Straße und zwar der sacra via an, wie das zweite Gebäude mit der Aufschrift arcus in sacra via summa beweist (vgl. Brunn S. 18). Das erste Gebäude stellt den Tempel des Jupiter Stator vor; darauf folgt der genannte Bogen, welcher nicht der Titusbogen ist (vgl. ebd. S. 10). Nur weil Canina (Edizj di Roma antica

¹) Diejenigen, welche die Entfernungen nicht aus eigener Anschauung kennen, kann ich nur auf den von Rosa angefertigten Plan des fouilles du Palais des Césars verweisen.

III p. 120) und Benndorf und Schoene (die antiken Bildwerke des lateran. M. S. 235) ahnungslos an der gewöhnlichen Ansicht vom Laufe der sacra via festhalten, kommen sie dazu diesen Bogen für den Titusbogen anzusehen, obwohl er mit demselben so zu sagen keine Linie gemeinsam hat. Man kommt also auf der sacra via am Tempel des Jupiter Stator vorüber und gelangt nachher zum arcus in sacra via summa.

Endlich ist noch zu bedenken, dass man nicht einsehen kann, warum gerade auf der Höhe des Titusbogens das Ende der eigentlichen sacra via gewesen sein soll. Wo soll diese dort ihren natürlichen Abschluss gefunden haben? Dagegen in der von uns angenommenen Richtung ist die ursprüngliche sacra via die alte, ehrwürdige Strasse, welche mit der Roma quadrata auf der Höhe des Palatin in Verbindung steht und an dem Thore der alten Burg ihren naturgemäßen Schlusspunkt hat; wie der clivus Capitolinus zum Capitolium, so führt der clivus sacer zum Palatium. Als später noch der Caelius zur Stadt gezogen wurde, erhielt wahrscheinlich die sacra via eine Fortsetzung in östlicher Richtung nach dem Caelius hin, von welcher Fortsetzung der Anfang jetzt wieder zu erkennen ist, und die Verbindung, welche schon zur Zeit des Romulus zwischen dem Palatin und Caelius angenommen wird (Dionys. II 50), kann darin ihre Begründung haben. — Uebrigens ist die Richtung der sacra via in ihrer ganzen Ausdehnung noch sehr räthselhaft, vgl. Brunn a. O. und De Rossi Bullettino di Arch. Cristiana 1867 n. 5 § VII u. VIII.

## III. Ueber die Lage der curia Hostilia und der rostra.

Nur eine vorgefasste Meinung über die Lage der rostra in der Mitte des Forum konnte die bestimmte und volle Autorität beanspruchende 1) Angabe, welche Festus p. 347 aus Nicostratus de senatu habendo anführt: unum [senaculum], ubi nunc est ae dis Concordiae inter Capitolium et forum in Zweifel ziehen. Halten wir an dieser Angabe fest, so ist damit vorerst die Lage der Graecostasis genau bestimmt; denn nach Varro l. l. V 32 p. 154 Sp., wo es heißt senaculum sapra Graecostasin, ubi aedis Concordiae et basilica Opimia, lag die Graecostasis unter dem senaculum, also unter der uns wohl bekannten Stelle des Tempels der

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. Mommsen de comitio Romano curiis Ianique templo in den Annali d. J. d. C. A. 1844 S. 291.

Concordia. Nachdem aber dieser Punkt fixiert ist, lässt sich die Lage der alten curia Hostilia aus den zwei Hauptstellen des Varro und Plinius bestimmen. Denn nach den Worten des Varro a. O. ante hanc [curiam] rostra, quoius id vocabulum, ex hostibus capia fixa sunt rostra; sub dextra huius a comitio locus substructus, ubi nationum subsisterent legati — is Graecostasis appellatus und des Plinius H. N. VII 6 post aliquot annos adiectus est meridies, accenso consulum id pronuntiante, cum a curia inter rostra et Graecostasin prospexisset solem muss die curia Hostilia an dem Abhange hinter dem carcer unter der arx gestanden haben. Diese Lage ist nicht sehr verschieden von derjenigen, welche Mommsen a. O. S. 295 für die von Sulla restaurirte curia in Anspruch genommen hat. Dass aber die curia des Sulla nicht an einer anderen Stelle erbaut wurde, sondern nur eine Restauration und Erweiterung der alten curia Hostilia war (ἦν μεν γὰρ τὸ Ὁστίλιον, μετεσκεύαστο δὲ ύπὸ τοῦ Σύλλου Dio XL 50), kann als gewiss und ausgemacht gelten (vgl. Becker die röm. Topogr. in Rom S. 33\*, Reber die Lage der curia Hostilia und der curia Iulia S. 29). Eine Inschrift auf der neuen curia nannte offenbar Sulla als Wiederhersteller der curia Hostilia und Cäsar wollte diese Inschrift ebenso getilgt haben (Dio XLIV 5 ἔφγφ δὲ ὅπως μήτε ἐν ἐκείνφ τὸ τοῦ Σύλλου ονομα σώζοιτο), wie er bei dem capitolinischen Jupitertempel verhindern wollte, dass Q. Lutatius Catulus, dem die Ehre des Wiederaufbaus zu Theil geworden, seinen Namen als Wiederhersteller des Tempels durch die Inschrift verewige (Dio XXXVII 44 έπραττε - ὅπως τὸ μὲν τοῦ Κατούλου ὄνομα ἀπὸ τοῦ ναοῦ τοῦ Διὸς τοῦ Καπιτωλίου ἀφαιφεθείη, vgl. XLIII 14). Die von Sulla erneuerte curia reichte an die Porcia basilica und als sie bei der Verbrennung der Leiche des Clodius abbrannte, wurde auch die Porcia basilica (quae erat ei iuncta Ascon. zu Cic. pro Mil. arg. § 8 p. 34 Or.) vom Feuer ergriffen. Das Verhältniss beider zu einander lässt sich aus Plut. Cat. mai. 19 bestimmen: πρὸς τὴν τῆς βασιλικῆς κατασκευήν ήν έκεῖνος έκ χρημάτων κοινών ύπὸ τὸ βουλευτήριον τη άγορα παρέβαλε καὶ Πορκίαν βασιλικήν προσηγέρευσε. Da auf ὑπὸ τὸ βουλευτήριον noch die Bestimmung τῆ ἀγορῷ παρέβαλε folgt, so kann der Schriftsteller nicht, wie Detlefsen de comitio Romano in den Annali d. J. d. C. A. 1860 S. 145 (vgl. Tav. d'agg. D) meint, an die künstliche Erhöhung der curia gedacht, sondern nur damit gesagt haben, dass die basilica mehr in der Tiefe nach

dem Forum zu erbaut war. Es lag also die curia Hostilia in der Nähe des carcer an dem Abhang unter der arx und wenn man von der Fronte der curia gegen Süden schaute, so hatte man die Graecostasis unter dem'Concordientempel zur Rechten, es mussten also die rostra, wenn die Mittagslinie zwischen diese und die Graecostasis fiel, von der curia aus links in der Nähe sich befinden; folglich müssen wir die rostra, welche ein Relief des Constantinsbogens südlich von dem Severusbogen darstellt (vgl. Canina sul porto Neroniano di Anzio e sui rostri del foro Romano in Atti dell. Acad. Rom. di Arch. VIII S. 107 und indicaz. topogr. quarta edizione S. 270), als die alten republikanischen rostra erkennen und können ohne Anstand die vor dem Saturntempel ausgegrabene gekrümmte Terrasse als den Unterbau der alten rostra betrachten. Damit ergibt sich auch eine richtigere Erklärung der oben a. St. des Varro: sub dextra huius bezieht sich nicht auf die curia, sondern auf die unmittelbar vorausgehenden rostra, wobei der Singular huius ebenso zu fassen ist wie quoius, wie auch immer die verderbte Stelle geheißen haben mag. — Auf die topographische Bestimmung der Graecostasis aber lässt sich eine nach meiner Meinung sehr wahrscheinliche Vermuthung bauen. Die Graecostasis finden wir nämlich zur Zeit des Plinius an einer anderen Stelle: XXXIII 1, 6 Flavius aediculam (Concordiae) aeream fecit in Graecostasi quae tunc supra comitium erat; ebenso gibt das Curiosum das Graecostadium zwischen dem vicus iugarius und der basilica Iulia so an, dass wir nur die vor jener gekrümmten Terrasse neben dem Severusbogen ausgegrabene viereckige Substruction für das Graecostadium der Kaiserzeit halten können. Was mag nun der Grund einer solchen Versetzung der Graecostasis gewesen sein? Die Veränderung in der Lage der curia, woran man vor allem denkt, kann nicht als Ursache betrachtet werden, da die curia der Kaiserzeit ganz in der Nähe der republikanischen Curie lag. Wahrscheinlich hängt diese Verlegung mit einer auffallenden, sonst nicht leicht erklärbaren Erscheinung Die blossgelegte Substruction des Concordientempels zeigt nämlich einen eigenthümlichen, der cella nicht entsprechenden Vorbau (vgl. Reber die Ruinen Roms S. 75). Diese Sonderbarkeit scheint ihre Erklärung nur darin zu finden, dass bei der Restauration und Erweiterung des Tempels durch Tiberius (vgl. Reber S. 79) die davorliegende Fläche der Graecostasis mit der aedicula Concordiae (vgl. Plinius a. O.) in den Concordientempel mit

aufgenommen wurde. — Wenn es aber bei Plinius (a. O.) heisst quae tunc supra comitium erat, so können wir bei der Lage, welche wir für die neue Graecostasis angenommen haben, geradezu den Gegensatz herauslesen: quae nunc infra comitium est; denn das mögen etwa die Grenzen für das alte comitium gewesen sein. Damit man nicht einen weit größeren Raum für das comitium beanspruche, möge man bedenken, dass auch comitia auf der area Capitolii gehalten wurden, die gewiss sehr beschränkt war (vgl. Becker Topogr. S. 401), und dass das comitium als anfänglicher Versammlungsplatz für ganz einfache Verhältnisse bestimmt gewesen. Auf diese Weise lässt sich die Erzählung des Livius XXII 7 verstehen: concursus in forum populi est factus — et cum frequentis contionis modo turba in comitium et curiam versa magistratus vocaret etc. (vgl. Becker Top. S. 278) und erklärt sich am besten die Stelle bei Plutarch C. Gracch. 5 καὶ τῶν πρὸ αὐτοῦ πάντων δημαγωγῶν πρὸς τὴν σύγκλητον ἀφορώντων καὶ τὸ καλούμενον κομίτιον πρώτος τότε στραφείς έξω πρός την άγηραν δημηγορησαι κτέ.

Wir haben auf klare und genaue Angaben hin die Lage der curia, der Graecostasis und mittelbar auch der rostra bestimmt. Auf präcise Angaben muss man in der römischen Topographie vor allem sehen; denn nirgends können allgemeine und ungefähre Bestimmungen mehr irreführen als gerade bei topographischen Forschungen. Eine solche ungefähre Angabe, welche verleitet hat andere Zeugnisse zu missachten, ist die Angabe über die Lage der rostra bei Dio XLIII 49 . . . καὶ τὸ βημα ἐν μέσω που πρότερον τῆς ἀγορᾶς ὂν ἐς τον νεν τόπον ανεχωρίσθη und Appian b. civ. I 94 εν αγορά μέση πρὸ τῶν ἐμβόλων. Wir werden beide Ausdrücke auch bei der Lage, welche wir für die rostra festgesetzt haben, begreifen, wenn wir beachten, dass Cassius Dio das abgelegene der rostra Iulia im Sinne hat, Appian aber den oculatissimus locus des Forum (Plin. XXXV 24) bezeichnen will, und dass der Ausdruck ἐν μέση ἀγορῷ um so gerechtfertigter ist, wenn jenseit der rostra sich noch das comitium ausdehnte. — Wir können aber auch direct nachweisen, dass die republikanischen rostra an jener Stelle sich befunden haben. Als im Jahre 416 u. c. die rostra der erbeuteten Schiffe der Antiaten an der Rednerbühne angeheftet wurden und sich der Name rostra als Bezeichnung der Rednerbühne bildete, änderte sich im allgemeinen die Oertlichkeit der bisherigen Tribüne nicht, nur wurde die Stelle fixiert und beschränkt. Die Römer hielten immer am Ueberlieferten fest und

es war keine Veranlassung zu einer Verlegung der Bühne gegeben; Liv. VIII 14 rostrisque earum suggestum in foro exstructum adornari placuit will nicht anders verstanden sein (vgl. Plin. XXXIV 20) und geradezu wird es dadurch bezeugt, dass Livius schon die frühere Stelle der Rednerbühne als rostra bezeichnet (IV 17 legatorum qui Fidenis caesi erant statuae publice in rostris positae sunt). Als die alte Bühne aber wird das Volcanale angegeben bei Dionys VI 67 παφελθόντες (die Consuln) ἐπὶ τὸ ἱερὸν τοῦ Ἡφαίστου ἔνθα ἢν ἔθος αὐτοῖς τὰς ἐππλησίας ἐπιτελεῖν, VII 17 παταλαβόμενοι (die Volkstribunen) τὸ Ἡφαιστεῖον ἔνθα ἦν ἔθος αὐτοῖς ἔκκλησιάζειν, XI 39 ἀναβὰς (Appius Claudius) ἐπὶ τοῦ Ἡφαίστου τὸ ἱερὸν ἐκάλει τὸν δῆμον εἰς ἐκκλησίαν. Gerade dass Livius III 49 statt des letzten Ausdruckes des Dionysius nur einsach angibt in contionem Appius adscendit, ist ein Zeichen, dass auch stillschweigend das Volcanale als die alte Rednerbühne gemeint ist. Ebenso wurden die 12 Tafeln nach Diod. XII 26 an den rostra aufgestellt, nach Dionys. X 57 aber έθεσαν έν άγορᾶ τὸν ἐπιφανέστατον ἐκλεξάμενοι τόπον. Diesen ἐπιφανέστατος τόπος werden wir für das Volcanale halten müssen, wenn wir Dionys II 29, wo es von Romulus heifst, dass er ἐν τῷ φανερωτάτω τῆς ἀγορᾶς zu Gericht safs, zusammenhalten mit ebd. II 50 τὸ δ' ὑποκείμενον τῷ Καπετωλίω πεδίον εκκόψαντες την εν αὐτῷ πεφυκυῖαν ύλην καὶ της λίμνης - τὰ πολλὰ χώσαντες ἀγορὰν αὐτόθι κατεστήσαντο, ή καὶ νῦν ἔτι χρώμενοι 'Ρωμαῖοι διατελοῦσι, καὶ τὰς συνόδους εν ταῦθα εποιοῦντο εν Ἡφαίστου χρηματίζοντες ίερῷ μικρὸν ύπερανεστηκότι τῆς ἀγορᾶς. Wenn wir also die rostra in der Nähe des Volcanale anzunehmen haben, so müssen die rostra in der Nähe der Graecostasis gewesen sein; denn das Volcanale, ein locus editus (Gell. IV 5) supra comitium (Fest. p. 290), stand mit der Graecostasis in nächster Verbindung, da die nämliche aedicula Concordiae des Cn. Flavius bei Liv. IX 46 in area Volcani, bei Plin. XXXIII 1, 6 in Graecostasi angegeben wird. — Es ist aber ein Irrthum, wenn man glaubt, es habe in der Kaiserzeit außer den rostra Iulia noch andere rostra auf dem forum gegeben als die rostra vetera, welche auch nach Errichtung der Julischen Rednerbühne fortbestanden, wie aus Suet. Aug. 100 bifariam laudatus est: pro aede divi Iulii a Tiberio et pro rostris veteribus a Druso und Dio Cass. LVI 34 προτεθείσης δὲ τῆς κλίνης ἐπὶ τοῦ δημηγορικοῦ βήματος ἀπὸ μὲν ἐχείνων ὁ Δροῦσός τε ἀνέγνω, από δε των ετέρων εμβόλων των Ιουλίων δ Τιβέριος sich ergibt. Der Irrthum wurde veranlasst durch die Angabe des Curiosum, welches in der 8. Region drei rostra kennt. Man beachtete nicht, dass das continet rostra tria nicht vom forum, sondern von der ganzen 8. Region gilt; zu dieser gehörte aber auch das Capitolium, auf welchem es eine besondere Rednerbühne gab nach [Cic.] ad Brut. I 3, 2 nam tantae multitudinis quantam capit urbs nostra, concursus est ad me factus. ea cum usque in Capitolium deductus maximo clamore atque plausu in rostris collocatus sum. Die drei Rednerbühnen des Curiosum sind alsa die rostra auf der area Capitolina, wo ja auch Comitien und Contionen stattfanden, die rostra unter dem Capitole ungefähr an der Grenze des comitium und des forum, endlich die rostra Iulia; und wie durch die richtige Lesart bei Sueton a. O. pro rostris veteribus die vermeintlichen rostra sub veteribus aus der römischen Topographie verschwunden sind (vgl. Detlefsen S. 154), so entbehrt die Annahme irgend welcher kaiserlichen rostra jeder Begründung. Noch in der Kaiserzeit bedeutete rostra schlechthin die alten republikanischen rostra; wenigstens muss Plinius XXXIV 5 equidem et Sibyllae iuxta rostra esse non miror, tres sint licet die alten rostra im Sinne gehabt haben, wenn die drei Sibyllenstatuen die später genannten tria fata sind, im Mittelalter aber der Name tria fata mit der Kirche S. Martina zusammenhängt. Selbst noch im Wiener Kaiserkatalog II S. 246 Genium populi Romani in rostra posuit konnen nur die alten rostra unter dem Capitol gemeint sein, da der genius populi R. im Curiosum an jener Stelle angegeben wird.

#### IV. Ueber die βαθμοὶ καλῆς ἀκτῆς und die scalae Caci.

Ein Rāthsel der römischen Topographie sind noch die βαθμοὶ καλῆς ἀκτῆς, an welchen Plutarch. Rom. 20 die Wohnung des Romulus, die casa Romuli, angibt: 'Ρωμύλος δέ [ἤκει] παρὰ τοὺς λεγομένους βαθμοὺς καλῆς ἀκτῆς οὖτοι δὲ εἰσι περὶ τὴν εἰς τὸν ὑππόδρομον τὸν μέγαν ἐκ Παλαντίου κατάβασιν. Βecker Topogr. S. 420 meint, der Name scalae pulchri litoris habe nur dann einen Sinn, wenn man eine Gegend dafür annehme, welche dem Flusse gegenüberliege. Ich kann das nicht einsehen. Preller Regionen S. 181 findet in καλὴ ἀκτὴ eine pulchra rupes und verHermes VI.

steht darunter einen klippenartigen Abhang des Palatin über dem Circus. Die Bemerkung, dass ein Theil der nördlichen Küste Siciliens nach Herod. VI 22  $\varkappa\alpha\lambda\dot{\eta}$  äxt $\dot{\eta}$  geheißen habe, kann uns hier nichts helfen.

Wir haben ein doppeltes Zeugniss dafür, dass die von Plutarch erwähnten  $\beta \alpha \vartheta \mu o i \times \alpha \lambda \tilde{\eta} \varsigma \ \mathring{\alpha} \times \tau \tilde{\eta} \varsigma \ i den tisch sind mit den scalae Caci. Einmal wird die casa Romuli, welche nach Plutarch an den <math>\beta \alpha \vartheta \mu o i \times \alpha \lambda \tilde{\eta} \varsigma \ \mathring{\alpha} \times \tau \tilde{\eta} \varsigma \ stand,$  bei Solin. I 18 ad supercilium scalarum Caci angegeben: et ad supercilium scalarum Caci habet terminum [Roma quadrata], ubi tugurium fuit Faustuli. Ibi Romulus mansitavit, qui auspicato murorum fundamenta iecit etc. Zweitens waren die  $\beta \alpha \vartheta \mu o i \times \alpha \lambda \tilde{\eta} \varsigma \ \mathring{\alpha} \times \tau \tilde{\eta} \varsigma \$ nach Plutarch  $\pi \varepsilon \varrho i \ \tau \tilde{\eta} \nu \ \varepsilon i \varsigma \tau \mathring{\sigma} \nu \ i \pi \pi \acute{\sigma} \delta \varrho o \mu o \nu \ \tau \mathring{\sigma} \nu \ i \varepsilon \chi \alpha \nu \ i \pi \pi \acute{\sigma} \delta \varrho o \mu o \nu \ \tau \mathring{\sigma} \nu \ i \varepsilon \chi \alpha \nu \ i \pi \ddot{\sigma} \delta \varrho o \mu o \nu \ i \tau \ddot{\sigma} \nu \ i \varepsilon \chi \alpha \nu \ i \varepsilon$ 

Man hat schon bemerkt (Preller Regionen S. 152), dass die scalae Caci in Verbindung stehen mit dem im Curiosum genannten und nach der Reihenfolge des Curiosum unter den westlichen Abhang des Palatin fallenden atrium Caci und dass dieses atrium Caci nichts anderes ist als die von Diodor erwähnte oinia τοῦ Κακίου. Es waren also, wie Diodor sagt, die scalae Caci benannt nach dem atrium Caci. Folglich sind die mit den scalae Caci identischen  $\beta\alpha \vartheta \mu o i$  καλῆς ἀκτῆς zu verwandeln in  $\beta\alpha \vartheta \mu o i$  καλλιῆς ἀκτῆς zu verwandeln in  $\beta\alpha \vartheta \mu o i$  καλλιῆς κακίης d. i.  $\beta\alpha \vartheta \mu o i$  coixíaς τοῦ Κακίου' (Diodor) oder scalae atrii Caci.

Zum Schluss noch eine Frage: dürfte das im Summarium des Curiosum genannte forum Gallorum [et] Rusticorum sich nicht als ein forum bustorum Gallicorum oder forum ad busta Gallica enträthseln? Vgl. Varro 1 l. V 32 p. 156 Sp. und Liv. V. 4. 8.

Nachdem Vorstehendes geschrieben und abgegeben war, wurde ich erst auf die treffliche Vermuthung von Bethmann im Bullettino arch. 1852 S. 40 aufmerksam gemacht, die mir entgangen war. Bethmann ändert τοὺς λεγομένους βαθμοὺς καλῆς ἀκτῆς in τοὺς λεγομένους βαθμοὺς σκάλη κακίη (σκάλης κακίης). Damit wäre die Sache am einfachsten abgethan. Aber ich muss sehr bezweifeln,

ob Plutarch so geschrieben habe. Er hätte sagen müssen παρά τοὺς βαθμοὺς τῆς λεγομένης σκάλης κακίης κλίμακα γὰρ σκάλην ὀνομάζουσι ο. dgl. vgl. Rom. 19 μέχρι νῦν Κομίτιον καλεῖται κόμιρε γὰρ Ῥωμαῖοι τὸ συνελθεῖν καλοῦσι, ebd. 20 τὰ δ' ἄλση λούκους ὀνομάζουσιν. Dagegen deutet der Ausdruck τοὺς λεγομένους βαθμοὺς darauf hin, dass die lateinische Bezeichnung, die ein nicht auf eine einzelne Oertlichkeit beschränktes Appellativum (scala) enthält, griechisch gemacht ist. Darnach muss ich an meiner vorgetragenen Ansicht festhalten.

München.

N. WECKLEIN.

# DIE EINLEITUNG DES CICERONISCHEN BRUTUS.

In der Zeit des Ennius und des Cato, meint Cicero im Eingange des Brutus, ist die Beredsamkeit zwar nicht geboren worden, wohl aber lässt sich ihr Wesen vor dieser Zeit nur unvollkommen beurtheilen. Nicht allein giebt es erst seit Cato (die Leichenreden und die Rede des Appius Caecus kommen nicht in Betracht, geschriebene Reden, Brut. 16, 6), welche freilich auch noch später nur eine unvollkommene Vorstellung von der Leistungsfähigkeit des Redners geben, sondern es fehlen auch glaubwürdige Zeugnisse von Zeitgenossen über Redner, welche nicht schrieben oder welche nur aus dem mündlichen Vortrage beurtheilt werden konnten, vor des Ennius Zeugniss über Marcus Cethegus (19,77). Als parteiisch also oder unzuverlässig, weil nicht von Zeitgenossen herrührend, gelten dem Cicero die Zeugnisse über die Redner vor jener Epoche: und doch fühlt er sich gedrungen über sie zu berichten so gut es geht; es gilt ja zu zeigen, dass Rom nicht minder vor Cato wie Athen vor Perikles und Lysias seine Redner gehabt habe. Dieser Bericht dreht und windet sich in entschuldigenden Phrasen hin und her: iam veniamus ad nostros, de quibus est difficile plus intelligere quam quantum ex monumentis suspicari licet, also aus 'der Geschichte'. Und nun folgt eine Reihe von solchen muthmasslichen Rednern von Brutus an bis hinein in die Zeit des pyrrhischen Krieges. Der Bericht schliesst (§ 56): sed eos oratores habitos esse aut omnino tum ullum eloquentiae praemium fuisse, nihil sane mihi legisse videor, tantum modo coniectura ducor ad suspicandum. Durch diesen Epilog werden die bis dahin aufgezählten Redner deutlich abgesondert von den nun folgenden kurz erwähnten C. Flaminius, Q. Maxumus Verrucossus, Q. Metellus, die den Uebergang zu Cethegus und Cato bilden, ziemlich überslüssiger Weise; denn an richtigerem Orte

19, 77 werden sie noch einmal als ältere Zeitgenossen Catos erwähnt. Von jenen aber eine besondere Klasse bildenden Rednern gilt wieder und wieder das possumus suspicari fuisse disertum, licet aliquid etiam de eo suspicari. Auch hier läuft eine Nachlässigkeit in der Gruppirung mit unter: Appius Claudius erscheint unter denen de quibus suspicari possumus, während seine erhaltene Rede später erwähnt wird. Aber die Nachlässigkeit ist entschuldbar, denn er gehört allerdings auch in diese Reihe. Das nehmlich scheint mir einleuchtend trotz der wiederholten Versicherung, die Redefähigkeit dieser Leute könne nur geschlossen werden aus den aus der 'Geschichte' bekannten Handlungen derselben, dass diese 'Geschichte' nicht die allen Gebildeten gemeinsame lebendige Kunde der Ereignisse ist, sondern ein bestimmtes Geschichtsbuch, das sich durch die sehr individuelle Färbung der angeführten Thatsachen verräth, und dass dasselbe nicht dem Cicero das bloße suspicari, den blossen Schluss anheimgegeben und über die rednerischen Leistungen ein Grabesschweigen bewahrt, sondern vielmehr dieselben ausdrücklich hervorgehoben hat: dass aber der Zeuge über jene Urredner im Vergleich mit Ennius über Cethegus nicht eben glaubwürdig erschienen, ja vielleicht dem Leser des Dialogs wohl bekannt und eben deshalb besser in den Schatten zu stellen war. Es kann aber jener Ungenannte entweder über jeden der Einzelnen bezeugt haben: 'er war ein Redner, hat diese und jene Rede gehalten', oder aber er hatte dessen Rede gar selber eingelegt, natürlich selber gemacht. dieser Annahme gebe ich freilich Cicero Schuld, dass er etwas hinter dem Berge gehalten und sich eine Divinationsgabe beigelegt hat, die ihre sehr natürliche Erklärung in der unlängst absolvirten Lectüre eines Buches findet; aber ich denke, von vorneherein wird Niemand an dieser Behauptung anstofsen, der die Art der eilfertigen und geschickten Ausnutzung von Quellen in den philosophischen Schriften verfolgt hat. Es liegt mir ob durch Erörterung der aufgeführten Beispiele die Behauptung zu begründen.

Aus Höslichkeit gegen Brutus wird mit dem vermeintlichen Stammhalter der Iunii Bruti, dem ersten Consul begonnen: die 'Schnelligkeit seines Geistes' wird gesolgert aus seinen Thaten, — Deutung des Orakels, Verstellung, Vertreibung des Superbus, Herstellung der Republik — zuletzt heisst es: qui collegae suo imperium abrogaverit, ut e civitate regalis nominis memoriam tolleret, quod certe efsici non potuisset, nisi esset oratione persuasum. Sollte das wirklich

198 JORDAN

blosse Vermuthung sein, sollten die monumenta nicht eine Rede überliefert haben, oder doch wenigstens gesagt, dass eine solche gehalten worden? In der That lässt Dionys 5, 10 den Brutus bei dieser Gelegenheit eine Rede halten. Es mag hier nur hervorgehoben werden, dass die andere Version, nach welcher Collatinus ἀφηκε την ἀρχην εκών (Plut. Popl. 7) zu einer solchen allerdings ebenfalls Gelegenheit bot: man denke sich z. B. Brutus den Collegen auffordernd ein Beispiel der Entsagung zu geben, pro contione redend. Diese Version wird auf Valerius Antias zurückgeführt (Schwegler 2, 43 f. vgl. Nitzsch Rh. M. 23, 620). — Es folgen zwei Valerier. Dass der Dictator M'. Valerius Maximus zur Beilegung des Streits zwischen den Patriciern und Plebejern beigetragen habe (dicendo sedavisse discordias) sagt auch Dionys: er lässt ihn bei dieser Gelegenheit eine Rede halten (6, 71). Dass er davon Maximus benannt sei, sagt er nicht, mit Cicero stimmt darüber Plutarch (Pomp. 13) überein, während Zonaras 7, 14 den Beinamen von den Kriegsthaten herleitet (vgl. Mommsen C. I. L. 1 S. 284). Sehr möglich, dass diese Erklärung des Namens schon von Valerius Antias herrührte, der von den auch von Cicero berührten Ehrenrechten seines Gentilen (eique ob eam rem honores amplissimos habitos esse) ausführlich gehandelt hatte (Asconius S. 13 Or.). Wir kommen darauf unten zurück. Freilich wundern wir uns nun, dass wo so mühsam die Spuren beredter Männer verfolgt werden, des Menenius Agrippa mit keinem Wort gedacht wurde, und dass statt seiner uns nun ein zweiter Valerier aufgeführt wird, L. Valerius Potitus, der ja die Plebs durch Gesetze und Reden beruhigt habe. Die Erzählungen des Livius und Dionys stimmen darin überein, dass von Anfang an zwar L. Valerius und M. Horatius gemeinsam auftraten, dass aber jener der eigentliche Stimmführer war, namentlich in der Senatssitzung, in welcher die Opposition gegen die Decemvirn zum Ausbruch kam. Bei den Verhandlungen mit der Plebs legt Livius die Rede beiden Consuln in den Mund (c. 53), bei Dionys scheint Valerius gesprochen zu haben und eine Lücke von mehreren Seiten in den Hss. hat uns vermuthlich seine Rede entzogen (c. 44 S. 152, 14 Kiessling). Dass Livius und Dionys diese Vorgänge aus derselben Quelle schöpften, steht fest, dass diese Licinius Macer war sucht Nitzsch Rh. M. 25, 120 ff. zu erweisen. — Es folgen Appius Claudius und C. Fabricius, jener weil er den Senat zur Ablehnung des Friedens mit Pyrrhos bestimmt, dieser mit Pyrrhos über die Gefangenen verhandelt habe, beides bekannte Geschichten: es fällt auf

dass hier Claudius unter den muthmasslichen Rednern figurirt und 16, 61 die Rede über den Frieden als erhalten erwähnt wird, freilich mit Achselzucken: nisi quem Appii Caeci oratio haec ipsa de Pyrrho et non nullae mortuorum laudationes delectant. Mit einer blossen Verweisung auf die frühere Erwähnung § 55, womit sich die Erklärer begnügen, ist Nichts gethan. Denn an jener Stelle ist nothwendig an eine von einem Geschichtsschreiber mitgetheilte, also doch erfundene Rede zu denken, und in der That muss ja schon bei Dionysios eine solche gestanden haben (Niebuhr 3, 571 A.), oder an eine bloße Notiz, wie etwa: turpissimas condiciones magnifica oratione discussit (Viri ill. 34, 9). Hier dagegen ist die echte und durch haec ipsa als den Theilnehmern des Gesprächs bekannt bezeichnete Rede gemeint. Sie muss eben der aus den Historikern gewonnenen Vorstellung von der eximia eloquentia des Claudius (Liv. 10, 19, 6) wenig entsprochen haben oder als eine Rarität zwar dem Titel nach bekannt aber von Niemandem gelesen gewesen sein. Denn was anders will Cicero Cato mai. 6, 16 sagen, wenn er die Rede aus Ennius citirt und hinzufügt: notum enim vobis carmen est, et tamen ipsius Appi extat oratio? Es stand damit ebenso wie mit den Reden des Ser. Galba, welche der aux der Geschichte bekannten Bedeutung des Redners nicht entsprachen (§ 82). — Mit den übrigen steht der nun folgende Ti. Coruncanius nicht auf gleicher Stufe: der geschraubte Satz (possumus suspicari disertum) Ti. Coruncanium, quod ex commentariis pontificum longe plurimum ingenio valuisse videatur lässt nur errathen, was eigentlich gesagt werden musste wenn das Beispiel passen sollte. Denn aus den Entscheidungen über controverse Punkte des Sacralrechts, welche in die Sammlung der Pontificalbücher Aufnahme gefunden hatten und nur aus diesen bekannt waren (wie die bei Plinius erhaltene Definition der hostiae purae), liess sich doch zwar auf Scharfsinn und Tiefe, aber nicht auf Beredsamkeit schließen, sowenig als die celeritas ingenii des Brutus, soweit sie etwa in der Deutung des delphischen Orakelspruchs erkennbar war, denselben zum ersten Redner zu machen berechtigt hätte. Wenn vielmehr allen den von Cicero vorgetragenen suspiciones mindestens die Voraussetzung zu Grunde liegt, dass die Betreffenden in irgend einer Weise durch öffentliches Auftreten bekannt waren und sich in Lagen befunden hatten in denen Rede und Ueberredung praktische Erfolge errungen haben mussten, so wird man kaum leugnen können, dass Cicero flüchtig geschrieben habe. Sagt er doch auch von Sex. Aelius: iuris quidem civilis omnium peritissimus, se d

**200** JORDAN

etiam ad dicendum paratus (78). Hier aber liegt die Sache noch anders. Coruncanius als der erste plebejische pontifex maximus war zugleich der erste der ius profiteri coepit (Pompon. de orig. iuris 35) und sich mit seinen Vorträgen an ein großes Auditorium wandte (Zimmern 1, 1, 192 f. vgl. Sanio, Varroniana S. 157 ff.). Unter diesem Gesichtspunkt mögen denn damals Appius Claudius und Tiberius Coruncanius als die ersten großen Beispiele gewichtiger Beredsamkeit gegolten haben, wie sie noch bei Seneca vereint genannt werden. — Den Beschluss machen zwei Anekdoten von bedenklichem Charakter. M.' Curius muss, so schliesst Cicero, doch beredt gewesen sein, wenn er gegen den beredten interrex Appius Caecus dem zu wählenden plebejischen Consul die auctoritas patrum vor der Abstimmung in den Centuriatcomitien verschaffen konnte. Kürzer hat dasselbe der Verf. der Viri ill. 33, 10. Daneben steht die ähnliche Geschichte bei Livius 10, 15. Appius Claudius will die Wahl eines patricischen Collegen Fabius Rullianus für das J. 454 durchsetzen: der loyale Widerstand des letztern vereitelt dies. Natürlich geht es hierbei nicht ganz ohne Reden ab: Fabius silentio facto media oratione hominum animos sedavit. Sollten sich die Erzähler der ersten Geschichte, die der Verfasser der Viri illustres nicht aus Cicero entlehnt, die Gelegenheit haben entgehen lassen den freimüthigen Tribunen, eine der populärsten Figuren der älteren Zeit, sprechen zu lassen? Die Ersindung der beiden Geschichten möchte Mommsen (Forschungen 1, 311 vgl. 240) dem Licinius Macer zuschreiben (vgl. Schwegler 2, 159). — Endlich: M. Popillius, welcher als Consul (d. J. 395) und zugleich flamen Carmentalis seditionem cum auctoritate tum oratione sedavit, wovon bei Livius 7, 4 nur eine schwache Spur erhalten ist. Die Fasten nennen den Mann Popillius Laenas. Cicero deutet an, aber für Jeden verständlich, dass er sich den Beinamen, der den Popilliern seitdem geblieben, durch jene That erworben habe: cum sacrificium publicum cum laena faceret... ut erat laena amictus ita venit in contionem. Oben haben wir gesehen dass Cicero den ersten Dictator M.' Valerius den Beinamen Maximus erringen liefs nicht durch Kriegsthaten sondern durch das dicendo sedare discordias und dass dies möglicherweise bei Antias zu lesen war. Hier müssen wir daran erinnern, dass Livius in dem Bericht über die Censur des Ap. Claudius, für welchen er Licinius Macer citirt, denselben Beinamen des Q. Fabius ebenso erklärt (9, 46, 15): Fabius habe concordiae causa die nichtangesessenen Leute in die vier städtischen Tribus eingeschrieben, adeoque eam

rem acceptam gratis animis ferunt, ut Maximi cognomen, quod tot victorüs non pepererat, hac ordinum temperatione pareret. Man müsste blind sein, wenn man in diesen Erklärungen nicht dieselbe Hand erkennen wollte. Es ist aber weiter zu beachten, dass wie die Redactoren der uns erhaltenen Fasten hie und da cognomina eingeschwärzt haben (Mommsen, R. Forschungen 1, 57 f.), so die jüngeren Annalen im ausgedehntesten Massstabe nicht allein für die möglichste Vollständigkeit in der Nomenclatur der tria nomina gesorgt, sondern auch, das erste Vorkommen der Beinamen in den bekannten Geschlechtern registrirt und deren Veranlassungen erklärt haben. Einen Beleg dafür bietet das Buch Viri illustres, das die cognomina bis zum dritten punischen Kriege in großer Vollständigkeit erläutert und von allen erhaltenen Quellen allein dem Menenius Agrippa den Beinamen des Consuls d. J. 277 Lanatus überträgt (18, 1) — also ähnlich wie die Triumphaltafel allein dem Consul des J. 305 die beiden cognomina Poplicola Potitus giebt (s. Mommsen, Hermes 5, 381). Dass dieses Buch in wichtigen Parthien von Valerius Antias abhängig ist hat Mommsen (Hermes 1, 168. 4, 7) vermuthet: ob durchweg und unmittelbar ist eine andere Frage, die aber nicht zu Ungunsten des Antias durch Aldenhovens Erörterung (das. 5, 150) entschieden ist. Hier möge, da von des Antias Aufmerksamkeit für die Namen einmal die Rede ist, noch eine auf ihn zurückgehende archaistische Spielerei erörtert werden.

Ich meine die bisher nicht richtig beurtheilte Schreibung folgender Gentilnamen: Valesii Auselii Pinasii Papisii (Festus S. 213), Valesii Fusii (Pomponius Digg. 1, 2, 2, 36: bis auf Appius Caecus, der das r erfunden), Fusii Vetusii (Liv. 3, 4.8: die Consuln Sp. Furius Fusus v. J. 290 und T. Vetusius Geminus v. J. 292), Papisii (Cic. Ad fam. 9, 21: der letzte L. Papisius Crassus Dictator 414 d. St.), endlich der zweinamige Σπούσιος Οὐεκίλιος aus Cora neben einem <sup>2</sup>Αγκος Πουπλίκιος aus Lavinium (Dionys 3, 34). Die erhaltenen Fasten und Urkunden kennen nur die Formen mit r. Die Inschrift P. Valesius Volesi f. Poplicola (Elog. xv.C. I. L. 1 S. 280) stellt sich zu den nachher zu erörternden von der Gelehrsamkeit abhängigen Zeugnissen. Dagegen muss es auffallen, dass, während eine Reihe von Formen mit älterem s für r aus dem Saliarliede citirt werden, gerade in Mamuri Veturi (Varro 6, 45) das r auftritt. Selbst angenommen dass die Veränderung sich in diesen Namen (nach Cicero und Pomponius) um die Mitte des 5. Jahrhunderts vollzog, in einer Zeit aus

202 JORDAN

der uns keine urkundlichen Belege erhalten sind, und dass das angeführte entgegenstehende Beispiel aus dem Saliarliede auf Rechnung einer Modernisirung des Textes gerade an dieser Stelle kommt gewiss eine kühne Erklärung — so bleibt es doch im höchsten Grade auffallend dass aus den Fasten keine anderen als die genannten Beispiele sich in die annalistische Ueberlieferung gerettet haben. Von diesen aber ist kein einziges gegen die Annahme einer archaistischen Fiction gesichert, das bei Dionys unzweifelhaft fingirt, die livianischen einer Partie angehörig, in der sicher jüngere Quellen benutzt sind. Wenn nun Poplicola in einem Elogium und nur dort Valesius heifst und bei Festus und Pomponius Valesii den Reigen anführen, so erweckt dies den Verdacht dass in den Annalen des Antias diese ältere Schreibung angemerkt und Poplicola als Valesius aufgeführt war. Ja noch mehr. In dem Buche De praenominibus, in welchem Antias für die Etymologie von Ancus (quod cubitum vitiosum habuerit qui Graece vocatur ἀγκών) citirt wird (c. 4), wird der sabinische Stammvater der Valerier genannt: Volesum Valesium (denn das bedeutet das überlieferte ualensium c. 1), vermuthlich der Stifter der Saecularspiele, der bei Val. Max. 2, 4, 5 mit nur einem Namen Valesius heisst. Man hält ihn (vgl. Mommsen R. F. 1, 22. 293) für den Vater des Poplicola, welchen die Fasten Volusus mit Vornamen nennen. Dieser Vorname scheint auch sonst als Va(lesus?) und Vo(lesus?) vorzukommen (C. I. L. 1, 187. 1313). Dass nun auf oskischen und auf lateinischen Denkmälern der Samniter- und Umbrerlande noch spät Numisii neben lateinischen Numerii vorkommen (Mommsen, Dial. S. 282 vgl. C. I. L. 1, 1416), und dass die Lex agraria noch im J. 643 von viasii vicani spricht (C. I. L. 1 S. n. 200, 11. 12 vgl. 90) ist doch höchstens ein Beweis dafür, dass in italischen Dialekten das Suffix  $\bar{a}$  ( $\bar{e}$ ,  $\bar{i}$ ,  $\bar{u}$ ) - ri - us das s hatte, nicht dass das s im Latein in diesem Suffix je allgemein gewesen ist. Alle angeführten Namen aber mit Ausnahme von Auselius haben das r im Suffix, höchstens noch mit Ausnahme von Fur-ius und Spur-ius (?), welche aber der Analogie der übrigen sich leicht anschließen konnten. Sieht man nun auf die übrigen bei Corssen (Aussprache 12, 229 ff.) erörterten Beispiele jenes Lautüberganges, so findet man dass weitaus die meisten den heiligen Liedern und anderen ältesten Denkmälern entnommen sind und keine weitern Beläge für, wohl aber einer gegen die Schreibung jener Suffixe mit s (Mamuri Veturi) vorkommen. Da die glossographische Beschäftigung mit dieser Litteratur um die Zeit des Sulla

aufblüht und die Regel: in multis verbis, in quo antiqui dicebant s, postea dictum r, sicher nicht erst von Varro 7, 26 abstrahirt ist, sondern von den Glossographen, denen auch Verrius Flaccus seine Beispiele verdankt, so ist nach der erörterten Sachlage die Frage nahe gelegt, ob nicht jene Regel bei den um grammatische Forschung sich kümmernden Geschichtsschreibern von Valerius Antias an auf die Gentilnamen angewendet worden ist und zu weiteren Combinationen geführt hat. Denn ganz im Gegensatz zu Corssen, der a. O. S. 237 in der Angabe Ciceros über die Papisier ein sicheres Zeugniss dafür sieht, dass um die Mitte des 5. Jahrhunderts 'das Sinken des s zu r zwischen Vocalen weiter um sich griff', kann ich dieselbe nur als die Combination eines Annalisten der besprochenen Zeit betrachten, welche uns vollständig begreiflich wird durch Vergleichung der von Schneider (Elementarl. 1, 341) in ihrer Wichtigkeit erkannten, von Corssen nicht für diese Frage herangezogenen Nachricht des Pomponius. Am Schluss des den Elogien und den Biographien der Viri illustres ähnlichen Notizensammlung über Appius Claudius heißt es: hunc etiam actiones traditum est scripsisse de usurpationibus, qui liber non exstat. idem Appius Claudius, qui videtur ab hoc processisse, r litteram invenit, ut pro Valesiis Valerii essent, pro Fusiis Furii. Wie man auch das bestrittene qui videtur ab hoc processisse beurtheilen möge (sollte nicht mit Haloander ad hoc zu schreiben sein?), so ist doch der Erfinder von r immer Caecus. In welchem Lebensabschnitt das geschehen sein soll wird nicht gesagt. Nichts hindert anzunehmen, es ist vielmehr das Wahrscheinlichste, dass die Quelle des Pomponius diese wie anderen Neuerungen im Anschluss an seine Censur (442) besprach. Cicero nun in dem Briefe an Papirius Paetus, in welchem er ihn belehren will dass die Papirier auch patricii minorum gentium gewesen seien, sagt von L. Papirius Mugillanus, Censor 311: sed tum Papisii dicebamini. post hunc XIII fuere sella curuli ante L. Papirium Crassum, qui primum Papisius est vocari desitus (Dictator 414 Consul 418.424). hunc secutus est Cursor (zum 5. Mai Consul 441, vgl. Mommsen Chron. S. 112 f.). Schwerlich wird doch die Quelle Ciceros Anderes berichtet haben, als dass jener Crassus der letzte Papisius und Cursor, dessen 5. Consulat sich mit der Censur des Caecus berührt, der erste Papirius gewesen sei, nicht dass Cursor aus unbekannten Gründen plötzlich selbst sich Papirius zu schreiben beschlossen habe wie Schneider zu meinen scheint; schwerlich also ist die Nachricht etwas Anderes als die Anwendung der Lehre, dass Appius das r ein204 JORDAN

führte. Die Quelle, in der sich dies fand, ist bereits von Mommsen (Chronol. S. 95 ff. vgl. R. F. 1, 116) genügend als eine der jüngeren annalistischen nachgewiesen worden. Die Quelle des Pomponius ist augenscheinlich dieselbe oder eine verwandte, nur dass er natürlich auch hier aus zweiter oder dritter Hand nimmt, mag nun der Vermittler Varro oder wer sonst gewesen sein (Sanio, Varroniana S. 102. 139 ff.). Dazu halte man die von Corssen (1, 6. 295) nicht berücksichtigte, schon von Schneider a. O. S. 380 behandelte Nachricht des Marcianus Capella 3, 261 (vgl. Mommsen R. F. 1, 303 f.), dass derselbe Appius das z aus dem Alphabet entfernt habe: wiederum lehrten die Glossographen dass es im Saliarliede noch vorkam; zur Zeit Sullas war es auch für Fremdwörter noch nicht wieder recipirt. Wenn man in jener Epoche, in welcher auch die Anfänge der litterarhistorischen Forschung liegen, Appius Claudius an die Spitze der prosaischen und poetischen Nationallitteratur mit der ersten geschriebenen Rede und dem ersten kunstmässigen Gedicht gestellt hatte, so mag er wohl geeignet erschienen sein, um ihn auch die Sprache des Saliarliedes von den orthographischen Schlacken reinigen zu lassen, eine Vorstellung die für die Zeit des Accius und Lucilius sehr passend ist, doch aber schwerlich als ein historischer Bericht gelten kann. Es kommt hinzu dass die Glossographen jener Zeit mit dem Vorherrschen des s in den ältesten lateinischen Urkunden die Fortdauer dieses Vorherschens in dem Latein des ursprünglich sabellischen Sprachgebiets im weitesten Umfange festgestellt hatten (Mommsen, Dialekte 349. 358 f.). Will man also auch zugeben dass das Suffix - rius jemals - sius im Latein lautete, wie es so in anderen italischen Mundarten gelautet hat, so ist doch die Einführung des r in dasselbe durch Caecus in solchem Zusammenhange bezeugt, dass man ein Recht hat dieselbe mit einem Fragezeichen zu versehen.

Dass diese Suffixe aber wirklich in lateinischer Mundart je das s gehabt haben, wie sie es in den sabellisch-oskischen hatten, dafür fehlen wenigstens die Beweise. Wer den Zusammenhang bedenkt in welchem die sprachlich wie sachlich vereinzelt stehenden viasii vicani in dem Ackergesetz von 643 vorkommen, wird zugeben, dass das Institut und die Benennung eher wie aus einer jener Landschaften entlehnt aussieht als wie ein wunderlicher Ueberrest aus dem Latein vor Appius oder vor den 12 Tafeln, und wird, wie schon hervorgehoben wurde, das Mamuri Veturi des Saliarliedes um so weniger beseitigen wollen. Dass die späteren cognomina Volusus (Valesus)

und Fusus die Grundformen für die abgeleitet en Gentilnamen erscheinen (ob diese aus jenen wirklich erwachsen sind ist sehr zweifelhaft), giebt kein Recht anzunehmen dass die abgeleiteten Formen das s beibehalten haben, sowenig als es glaubwürdig bezeugt ist dass jemals Sucusanus pagus gesagt worden ist, und die regelmässige Schreibung der Namen von Beamten vor der vermeintlichen Neuerung des Caecus, Valerius Volusi f. und Furius Fusus, trägt, obwohl uns nur eine Redaction aus der augustischen Zeit erhalten ist, ebenfalls nicht zur Beglaubigung der annalistischen Ueberlieferung bei. Ich spreche hier nur von dem Suffix -rius in Gentilnamen, und behaupte dass die vermeintlichen Zeugnisse über deren lautliche Veränderung aus einer grammatischen Theorie hervorgegangen sind. Auch wenn uns nachgewiesen werden könnte dass im Latein diese Veränderung stattgefunden habe, müsste sie doch in eine Zeit binaufgerückt werden in der die ältesten Sprachdenkmäler noch nicht aufgeschrieben waren. Ein Beweis würde dafür allerdings vorhanden sein, wenn sich die von Corssen (Krit. Beiträge S. 471 ff.) entwickelte Theorie bewährte, dass Val-eri-us durch Val-esi-us = Vale-ti-us aus Val-enti-us entstanden sei, womit denn die Herleitung gewisser Namen auf isius asius usius von entius antius untius verbunden wird. Diese Theorie aber, soweit sie die Valerier angeht, findet doch weder in der Existenz des Namens Valentia noch in der Assibilirung des Suffixes entius zu esius, wofür unter anderen Hortensius angeführt wird, eine Stütze, trennt vielmehr das Suffix -erius in diesem Namen ohne Noth von Luc-eria (Corssen S. 474) und Pap-erius und bietet uns für die Formen mit stfast ausschliefslich Namen aus einem Sprachgebiet, aus welchem auch die viasii stammen, d. h. aus dem unter dem Einfluss oskisch-sabellischer Mundart stehenden Latein Mittel- und Unteritaliens. - In den Untersuchungen über das Sinken des s zu r im Lateinischen also dürfen die Gentilnamen auf -rius nur mit Bedenken angeführt, am wenigsten aus dem überlieferten Zeitpunkt ihrer Verwandlung der Grundpfeiler für die chronologische Fixirung der Veränderung dieses Lautes gemacht werden.

Aber zurück zu den Rednern im Brutus. Haben wir bisher, wie ich denke, den Verdacht begründet, dass Cicero unlängst eins der jüngeren annalistischen Werke gelesen hatte und in Erinnerung an dasselbe seine ältesten Redner charakterisirte, so hilft dieser Verdacht weiter für das Verständniss einer Stelle derselben Einleitung, deren Absonderlichkeit bisher ohne genügende Erklärung geblieben ist.

206 JORDAN

Bei der Betrachtung der Anfänge der griechischen Beredsamkeit, welche der oben besprochenen Aufzählung der ersten römischen Redner vorausgeht, geräth Cicero auf synchronistische Vergleichungen der Epochen der griechischen und römischen Kulturgeschichte, deren Zweck es ist die römiche Kultur als jünger zu erweisen und damit den Vorsprung der Griechen in Wissenschaft und Kunst als einen durch die Zeitfolge bedingten hinzustellen: Homers Zeitalter annis multis ante Romulum, Solon und Servius Tullius, die Schlacht bei Marathon und der Volskerkrieg Coriolans sind die verglichenen Punkte (§ 39-41). Die Anregung, welche die synchronistischen Tabellen des Liber annalis des Atticus gegeben hatte, tritt deutlich hervor. Da wird denn die Gelegenheit ergriffen und in einer längeren Betrachtung Coriolan und Themistokles verglichen. Der Undank des Vaterlandes, das gewaltsame Ende sind ihm schlagende Aehnlichkeiten. Cicero weiß zwar so gut wie Atticus, an den er sich deshalb entschuldigend wendet, dass die älteren Annalen den Coriolan bei den Volskern in Ehren ein hohes Alter erreichen lassen, lässt sich auch breit belehren, dass es auch um die Autorität der Themistoklessagen schlecht stehe: aber der Vergleich ist gemacht. Der Excurs wird geschlossen: sit sane, inquam, ut lubet de isto et ego cautius posthac historiam attingam te audiente, quem rerum Romanarum auctorem laudare possum religiosissimum (§ 44). Und es wird weiter die Entwickelung der griechischen Beredsamkeit verfolgt. Wozu diese Abschweifung? Jahn hat sehr richtig das Unmotivirte derselben hervorgehoben und gemeint, es sei etwa in den Büchern vom Staate die ältere Version ausführlich besprochen, hier scherzweise die jüngere (wie auch im Laelius 12, 42) angeführt worden, um die Belehrung zu provociren. Mommsen stimmt ihm bei (Hermes 4, 2 A. 1). Wir wissen auch wohl, wie richtig Drumann urtheilt, wenn er sagt (6, 680), dass die historische Wahrheit von Cicero nicht geschätzt wurde, dass also das Spielen mit derselben an sich bei ihm nicht auffallen kann. Allein an dieser Stelle ist dieses Spiel bei den Haaren herbeigezogen und die Annahme einer Anspielung auf die Bücher vom Staat ein Nothbehelf, welcher durch Nichts zu stützen ist und mir daher verwerflich scheint. Kam hingegen Cicero frisch von der Lectüre eines der jüngeren Annalenwerke, so ist es erklärlich, dass er hier wie auch sonst die Lesefrüchte nicht eben ängstlich zurückhielt, und, angenommen dass diese Vermuthung in der vorausgehenden Erörterung eine Stütze findet, so werden wir in den Worten des Atticus: tuo

vero arbitratu, quoniam quidem concessum est rhetoribus ementiri in historiis, ut aliquid dicere possint argutius, mit Fug einen Seitenblick auf den rhetorischen Charakter der Quelle finden dürfen. Denn es war ja Atticus bekannt, dass nicht erst Cicero die vorgetragene Version erfunden hatte, und doch fährt er fort: ut enim tu nunc de Coriolano, sic Clitarchus sic Stratocles de Themistocle finxit (11, 42). Römische Clitarche gab es genug, und wenn beispielsweise Cicero aus Valerius Antias berichtete, so passte auch auf diesen die provocirte Zurechtweisung des Atticus recht gut.

Fasse ich das bisher entwickelte zusammen, so glaube ich dass die Aufzählung der römischen Redner vor der Zeit der punischen Kriege, welche an sich betrachtet was die Auswahl der Personen, die anekdotenhaften Zuthaten und die Motivirung Ciceros anlangt, kaum minder auffallend ist als das Herbeiziehen der Lebensgeschichte des Coriolanus, sich wie dieses natürlich erklärt durch die Voraussetzung, dass Cicero nicht blos des Atticus Jahrbuch sondern auch einen jüngeren Geschichtschreiber gelesen oder auf seinem Tische aufgeschlagen hatte, als er es unternahm eine gelehrte Einleitung zur Geschichte der römischen Redner zu schreiben.

Freilich wäre es nun am einfachsten anzunehmen dass die sämmtlichen oben angeführten Notizen über die Redner eben in dem Annalis des Atticus gestanden haben. Wissen wir ja doch wie die Vorliebe für Personalnotizen aus der Geschichte der gentes ihn weiter veranlasste eigene Familiengeschichten der Iunii Bruti, Claudii Marcelli, Cornelii Scipiones, Fabii Maximi, Aemilii zu verfassen (Nepos Att. 18), und sehen wir doch wie die Reihe der Redner mit Brutus beginnt und dass sich Atticus im Annalis über das Haus des Valerius Publicola ausgelassen hatte (Ascon. zu Cic. Pis. S. 13). Will man dies annehmen, so muss man aber daran festhalten dass in dem Liber annalis von allen jenen Männern bemerkt worden war, sie hätten Reden gehalten. Ist es erlaubt dies zu thun? Wenn Mommsen neuerdings (nach brieflicher Mittheilung) die Viri illustres aus Nepos ableitet, so würde diese Vermuthung, deren Begründung abzuwarten ist, freilich gerade durch die vorstehende Erörterung gestützt werden. Allein ich möchte so weit den Umfang des Annalis nicht ausdehnen, und wüsste noch weniger, wie man die Notizen bei Cicero auf ein anderes Werk des Atticus zurückführen könnte. Viel näher scheint es mir nach der obigen Erörterung zu liegen dass er neben dem Atticus einen jüngeren Annalisten gelesen, und in diesem nicht die

208 JORDAN

trockene Notiz disertum fuisse wiederholt fand, sondern fingirte Reden.

Ich könnte hiermit schließen: einem Buche verdankt Cicero unzweiselhaft seine suspiciones über die Redner vor den punischen Kriegen. Allein war dies Buch nicht Valerius oder Licinius sondern Atticus, so frage ich weiter, wie kam dieser dazu jene Männer sämmtlich als Redner zu bezeichnen? Die Antwort ist dass Atticus dann aus jenen Historikern schöpfte, deren Spuren wir in den ciceronischen Anekdoten fanden, oder vielmehr — so meine ich — dass jene ihre Helden hatten Reden halten lassen.

Dass die Annalisten vor Sallust nach dem Vorbilde der Griechen fingirte Reden aufgenommen hatten, steht fest: es kann nur gefragt werden in welchem Masse sie es gethan und seit wann. Als Cicero den Brutus und die Gesetze schrieb hatte Sallust noch Nichts publicirt. In den Gesetzen nun sagt Cicero über Licinius Macer 1, 2, 7: nam quid Macrum numerem, cuius loquacitas habet aliquid argutiarum, nec id tamen ex illa erudita Graecorum copia sed ex librariolis Latinis: in orationibus autem † multas ineptus datio summam inpudentiam. So der archetypus der Vossiani. Der Corrector jenes archetypus, dessen Verbesserungsversuch in beide Handschriften übergegangen ist, suchte der verschriebenen Stelle so aufzuhelfen: in orationibus autem multus et ineptus. Das Uebrige ließ er stehen oder die Schreiber der Vossiani haben uns seine Conjectur nicht vollständig wiedergegeben: der ältere änderte nur noch summa inpudentia, was nicht hilft, und in schlechteren Handschriften findet sich für multas ineptus: multas ineptias, für datio: elatio. Von den vielfachen Versuchen der Neueren kommt der Mommsens (Chronol. S. 90) der Ueberlieferung am nächsten: in orationibus autem multa sed inepta elatio, summa inpudentia. scheint mir auch deshalb dem Gedanken am meisten zu genügen, weil dadurch ein an und für sich zu erwartender Contrast zwischen dem Stil der Reden und dem der Erzählung festgestellt wird. Nicht begreiflich würde mir eine solche Unterscheidung zwischen den Reden und etwaigen Briefen (mit Unrecht glaubt man einen solchen zu kennen, Hermes 6, 78) sein, wie sie Nipperdeys sonst bestechende Vermuthung dem Cicero beilegt: in orationibus autem multa, in epistulis relatis summa inpudentia (Philol. 6, 137), da doch diese Worte nur übersetzt werden könnten: 'die Masslosigkeit in den mitgetheilten Briefen', nicht 'in der Mittheilung d. h. in der Art des Fingirens'. Noch weiter entfernen sich Andere von der Ueberlieferung; in dem neuesten nur in der Contamination von zwei älteren bestehenden Vorschläge Vahlens (in seiner sauberen Ausgabe des Buches) vermisse ich besonders die Concinnität des Gedankens. Er schreibt: i. o. a. multas ineptias, elatio summam impudentiam, also cuius loquacitas habet argutias — in orationibus ineptias, elatio impudentiam. Ich denke jene Geschwätzigkeit muss noch mehr in der Erzählung als in den Reden anstößig gewesen sein. Alles spricht aber dafür, dass unter diesen orationes nicht etwa die gerichtlichen Reden (ohnehin waren diese nach Ciceros Urtheil ja unbedeutend) verstanden werden dürfen, sondern die eingelegten Reden in seinen Annalen. Und in der That stammen mindestens ein, vielleicht zwei Bruchstücke der Annalen offenbar aus Reden (Fr. 20. 22 bei Peter). wundern uns in der Reihe der Historiker bei Cicero nicht Valerius Antias genannt zu finden. Auch sonst nennt ihn Cicero nirgend. Dass er ihn nicht gekannt haben sollte ist undenkbar. Auch nimmt ja Asconius S. 69 ohne Weiteres an, Cicero habe ihn, freilich ohne ihn zu nennen, in der Corneliana benutzt, und unzweifelhaft hat ihn Varro ausgeschrieben, was vor Peter (S. CCCIX) bereits Mommsen (Chron. S. 182) bemerkt hatte. Dass die consequente Polemik des Livius wie das Ausschreiben des Dionys (der ihn doch nur einmal nennt) und des Plutarch im Poplicola die Popularität dieses weitschweifigen und tendenziösen Buches beweisen, ist längst bemerkt worden. Und es sollte Cicero nicht der Mühe werth gewesen sein ihn neben einem Vennonius auch nur zu erwähnen? Es erscheint dies in dem Masse auffallend dass man sich versucht fühlen könnte den Ausfall des Namens anzunehmen oder gar in den Worten: ecce autem huic successere belli Clodius Asellio der Handschriften eher baleri als gelli zu suchen: das successere verleitete den Schreiber den darauf folgenden Singular unrichtig in den Plural zu verwandeln. Ich gebe zu dass diese Vermuthung etwas weit von der Ueberlieferung abführt, kann aber unmöglich Vahlen und Hertz (Ind. lect. univ. Vratislav. 1871 S. 1) beistimmen, welche belli beibehalten, und im ironischen Sinne verstehen wollen: denn wie hätte es wohl Cicero beikommen können den Asellio in solchem Grade wegwerfend 'einen schönen Scribenten' zu nennen, wenn er dem Macer gleich darauf eine ernste Kritik zu Theil werden lässt? Ist meine Vermuthung unrichtig, so bleibt Nichts übrig als Gellius (nach dem erörterten Schreiberversehen) festzuhalten und anzunehmen, dass die stilistische Jämmerlichkeit, antiquorum languor et inscitia, dem Valerius hier, wo es sich freilich um

Hermes VI.

210 JORDAN

das opus oratorium der Geschichte handelt, die Uebergehung zugezogen hat, trotz seiner eingeflochtenen Reden. Denn hiermit ist keinesweges gesagt dass bei Valerius sich keine Reden fanden. Weder als Neuerung wird ja dem Macer das Einlegen von Reden angerechnet noch gar zum Vorwurf gemacht: Cicero konnte es nicht in den Sinn kommen, das Fingiren von Reden für einen Fehler, er musste es vielmehr für einen Vorzug der Geschichtsschreibung halten.

Denn — um bei dem letzten Punkte stehen zu bleiben — nicht 'achtungswerthe historische Grundsätze', wie Teuffel sagt (Gesch. der röm. Lit. S. 484, 3), sind es, nach welchen Pompeius Trogus den Sallust und Livius tadelte quod contiones directas pro sua oratione operi suo inserendo historiae modum excesserint (Justinus 38, 3, 11), sondern eine dem Geiste der antiken Historiographie durchaus zuwiderlaufende Klügelei, welche der Vorbote der Auflösung der Kunstform und damit des Verfalls dieser Gattung ist. Wir begegnen demselben Urtheile bei Licinianus, dessen vielbesprochene Worte noch nicht richtig hergestellt sind: Sallusti opus nobis occurrit: sed nos, ut instituimus, moras et non urgentia omittemus. nam (so heisst es in der Hs. weiter) sallustium | non ut historici (HISTORICI, aber für 1 glaubte Pertz auch o oder a zu sehen) sunt | sed ut aratorem (so) legen || dum nam et temp... | reprehendit sua e... | licta carpit et cont... | ingerit et dat in ce... | loca montes flum ... | et hoc genus amo ... | et cultae et conpa... | disserendo verum (M nur halb erhalten)... | cogeneratr. pl. co... | les uti tribuniciam.. | testatem restitue... | negavit prior iepis (S halb erhalten).... | et in contionem m... | na pars adsentast... | ti u. s. w. Die Zeile enthält 15 - 20 Buchstaben, durch Zerstörung des Randes sind ungefähr die 3-4 letzten in jeder Zeile dieser Columne zerstört. Es scheint dass mit verum die Erzählung fortfährt, wenn auch die Vermuthung der Bonner Sieben verum[ubi] covenerant tr. pl. co[nsu]les uti tribuniciam [po]testatem restitue[rent.] negavit prior Lepid[us] u. s. w. nicht außer Zweifel ist. Was voraufgeht scheint so gelautet zu haben: nam Sallustium non ut historicum scribunt (?) sed ut oratorem legendum. nam et temp[ora] reprehendit sua e[t de]licta carpit et cont[iones] inserit et dat in ce[nsum] loca montes flum[ina] et hoc genus amo[ena] et cult e conpa[rat] disserendo. Von diesen Ergänzungen rührt contiones und inserit von Linker her (N. Jahrbücher f. Phil. 77, 634), convitia und in censum von Mommsen, von wem amoena, kann ich augenblicklich nicht finden (vgl. Teuffel L.G.S. 338), endlich culte conparat von mir. Mommsen hatte et culpat

vorgeschlagen, irgend wer (s. Teuffel culta et); allein was soll culpat nach tempora reprehendit sua bedeuten und was soll das nackte comparat disserendo? Schreiben wir wie hier geschehen, so werden drei Dinge an den Historien des Sallust getadelt, die als charakteristisch für dieselben allerdings gelten können: die breiten moralisirenden Betrachtungen über den Verfall der sittlichen Zustände, die directen Reden und die, wie bekannt, umfangreichen Excurse über Länderkunde. Dass der Gegenstand der letzteren passend als hoc genus amoena in der gezierten Sprache Licinians bezeichnet wird, bedarf keines Beweises. Weiter habe ich et gestrichen und cultae = culte beibehalten, in dem bekannten dem ornate verwandten Sinne, wie es bei Quintilian, Plinius u. A. vorkommt. Licinian begründete also sein Vorhaben alles 'Aufhaltende und nicht Drängende' aus Sallusts Historien zu übergehen mit den Worten, er sei mehr Redner als Geschichtschreiber 'denn er geisselt sein Zeitalter und streut Reden ein und zählt auf Länder Berge Flüsse und dergleichen Unterhaltendes und stellt sie in wohlgesetzter Rede in Vergleich zu einander'. Dass nun nicht Macer zuerst sondern Andere vor ihm Reden und nach dem Beispiel des Thucydides fingirte Reden gegeben hat ist sicher. Wer es zuerst versucht hat, wird nicht bezeugt und die Vermuthung (Peter S. XLVII) es sei Coelius Antipater gewesen, schwebt ganz in der Luft. Dass es Cato noch nicht gethan hat, ist sehr wahrscheinlich, und natürlich ein in kurzen Sätzen gehaltenes Frage- und Antwortspiel wie das bei Gellius (10, 24, 7.2, 19, 9) erhaltene kein Gegenbeweis. Aus den Worten des Dionys ferner (6, 83), die Parabel des Menenius Agrippa habe 'in allen alten Geschichtsbüchern' gestanden, kann ich weder mit Mommsen (Hermes 4, 11) folgern, dass Dionys 'ausgeführte Reden überhaupt in seinen Quellen nicht fand' noch mit Nitzsch (Rh. M. 23, 610) dass er 'Reden in großer Zahl in seinen Quellen fand', sondern nur dass jene Parabel schon bei denjenigen ältesten Historikern zu finden war, welche noch keine fingirten Reden in ihren Büchern gaben. Es ist ja aber auch diese Fabel oder Parabel gar keine Rede im Sinne der späteren Geschichtschreiber. Sie wird vielmehr in ähnlicher Weise in den ältesten Quellen aufgetreten sein wie im 3. Buche der Origines des Cato die belehrende Fabel vom gebändigten Pferde, aus welcher uns die Worte erhalten sind: equos respondit 'ocreas mihi inde, tibi cape flagellum' (Fest. S. 182). Dass Cato in eigener Person diese Fabel erzählt habe bei Gelegenheit der Gründung von Himera ist eine unwahrscheinliche Vermuthung K. O. Müllers: viel wahrscheinlicher ist es dass er sie

212 JORDAN

einem Römer in den Mund legte. Und doch war es keine Rede, wie sie an Sallust getadelt werden, sondern sie gehört so gut wie die des Menenius in die uralte Gattung der ἀποφθέγματα berühmter Männer, welche schon Cato zu Belehrungszwecken zusammenzustellen für gut fand. Unzweifelhaft ist auch die Verwendung der Parabel als 'dictum' nach griechischem Vorbilde erfolgt (vgl. Bernhardy, Gr. Litteraturgesch. 12, 66). Dieser Auffassung steht nicht entgegen, dass Tacitus (Dial. 17) den Aper scherzweise von Menenius als dem ersten Redner sprechen und ihn mit dem Appius zusammen nennen lässt: er wird nicht der erste gewesen sein der abweichend von Cicero (vgl. Nipperdey Rhein. Mus. 19, 561) jene Parabel als die erste bekannte Rede auffasste. Bleibt also der Zeitpunkt der Einführung der Reden ungewiss, so ist es doch kaum zu bezweifeln dass sie schon bei Valerius Antias vorkamen. Ihr Vorkommen und ihre Benutzung bei Livius scheint mir durch Nissens Bemerkungen (Krit. Untersuchungen S. 92) sehr wahrscheinlich gemacht zu sein. Wenn andrerseits die Reden des Dionys durch ihre von Mommsen richtig charakterisirte Leere an Thatsachen und Consequenz in falschen Auffassungen den Eindruck eigenster Erfindung machen, so ist doch nicht zu übersehen, dass sie trotzdem ein Zeugniss für die Reden bei den Vorgängern ablegen. Dionys wird seine Leute eben bei denselben Anlässen haben reden lassen wie Valerius und Spuren dieser feststehenden Veranlassungen fanden sich oben, wo wir die geschichtliche Ueberlieferung mit Ciceros Andeutungen verglichen. — Aber freilich gilt von der Benutzung der fingirten Reden nicht dasselbe was von der Benutzung echter. Wenn ich die Rede Catos für das oppische Gesetz bei Livius 34, 1 für freie Erfindung des Livius gehalten habe, während Nissen a. O. S. 154 catonische Gedanken darin sucht, so steht mir die Thatsache zur Seite dass die älteren Historiker es vermieden haben noch vorhandene und gebildeten Lesern voraussichtlich bekannte echte Reden zu überarbeiten. Von einer anderen Rede sagt Livius 45, 25: non inseram exemplum viri copiosi, extat oratio. Sallust bezeichnet durch Wendungen wie huiuscemodi orationem habuit (C.3) und litterae quorum sententia haec fuit (J. 24) seine eigenen Ersindungen, während das einzige Aktenstück (C. 44, wenig verändert: vgl. Cic. Cat. 3, 5) als solches durch earum exemplum infra scriptum est hervorgehoben wird, und das Fehlen einer Rede Ciceros im Catilina gewiss nicht der persönlichen Abneigung des Sallust, sondern der Verbreitung der echten Reden Ciceros zuzuschreiben ist. Andere Zeiten und andere

Umstände waren es unter denen Tacitus es nicht scheute den Kaiser Claudius redend einzuführen, unbekümmert um den durchaus von der fingirten Rede abweichenden Inhalt der wirklich gehaltenen und gewiss nicht blos durch das noch erhaltene Lyoner Bronze-exemplar dem Publikum bekannten. Wenn nun jenes extat oratio bei Livius auf die erhaltene echte Rede geht, so kann wohl Licinian an der angeführten Stelle, wo er von des Lepidus Rede gegen die sullanische Verfassung spricht und hinzufügt et extat oratio kurz nach dem Tadel gegen Sallust nicht füglich die sallustische Rede meinen und es muss wohl eine echte oder für echt gehaltene Rede des Lepidus, von der sonst Niemand berichtet, gegeben haben. Denn mit den Bonnern ohne Umstände diese Worte dem vermeintlichen 'Epitomator' des Licinian zuzuweisen, oder etwa einem Glossator, dafür finde ich nicht den mindesten Grund.

Die Frage nach dem Aufkommen der fingirten Reden ist untrennbar von der erst begonnenen Untersuchung über die Quellen der 1. und 3. Dekade des Livius, welche natürlich nicht im Vorbeigehen erörtert werden kann. Die Fortführung dieser Untersuchung wird hoffentlich einigen Nutzen auch aus den hier angeregten Fragen ziehen können. Einstweilen darf ich es als wahrscheinlich betrachten dass die Aufzählung der Redner vor den punischen Kriegen in Ciceros Brutus unmittelbar oder mittelbar sich anlehnt an fingirte Reden in einem annalistischen Werke, vielleicht des Valerius Antias.

Königsberg.

H. JORDAN.

## ZU LUCAN.

Ueber die in den Commenta Bernensia angegebenen Varianten des Pharsaliatextes.

In den von H. Usener herausgegebenen 'Commenta Bernensia' zu Lucan (Leipzig, Teubner 1869) finden sich einige ausdrückliche Scholienvermerke über alte Varianten in dem Pharsaliatexte. Es sind folgende:

- I. 50 IGNE VAGO LVSTRARE legitur et 'igniuago' una parte orationis.
  - 88 ORBEMQVE TENERE legitur et 'orbeque tenere'.
  - 89 IN MEDIO id est in communione. legitur et 'in medium'.
  - 109 POPVLIQVE POTENTES alii 'potentis'.
- II. 587 NVMQVAM PELLENTE SIENE legitur et 'numquam flectente'.
- III. 56 GNARVS ET IRARVM CAVSAS E. S. F. A. sunt qui sic legant ut sit ablativus 'annona'. et est ordo: gnarus Caesar et irarum causas et fauoris summa momenta.
  - 293 MARMARICAS feminino genere quoniam et 'cateruas' intulit. nam alibi 'Marmaridas' legitur.

Diese Angaben über alte Abweichungen im Texte der Pharsalia werden nicht alle zuerst durch die Commenta Bernensia bekannt. Das Scholion zu I 50 findet sich in ganz derselben Fassung in der Berliner Lucanhandschrift Nr. 34; ebenda die Variantenangabe zu I 89, wenn auch etwas verändert und nicht ganz von derselben Hand geschrieben IN MEDIO. in communione. (von and. Hand) in commune. Vergilius 'in medium quaerebant': in commune. Es bleiben somit als eine wirklich neue Bereicherung unseres Materials für die urkundliche Geschichte des Textes der Pharsalia nur die Scholienvermerke zu I 88 109, II 587, III 56 293 zurück. Aber für drei von diesen

٦,

fünf Stellen besteht, weil die abweichenden Lesarten an sich aus Handschriften des 10. Jahrh. schon bekannt sind, die Bereicherung nur darin, dass die Scholienvermerke Zeugniss aus noch früherer Zeit ablegen. Nur zu I 88 und II 587 kommen ganz neue Lesarten zum Vorschein.

Dass nun die oben verzeichneten ausdrücklichen Variantenangaben in den CB (so werde ich der Kürze wegen im Folgenden die Commenta Bernensia bezeichnen) sich grade in den Scholien zu den ersten drei Büchern der Pharsalia finden, könnte auf den ersten Blick als bedeutsam und für gewisse Combinationen besonders werthvoll erscheinen. Allein bei näherer Prüfung erweist es sich als zufällig; am wenigsten hat es zu thun mit der alten, auf die dem Vacca zugeschriebenen Vita Lucani zurückgehenden Ueberlieferung, dass in den drei ersten Büchern die Textgestaltung auf anderer Grundlage ruhe als in den letzten sieben. Denn wenn, wie jene Ueberlieferung angiebt, die drei ersten Bücher der Pharsalia von Lucan selbst, die · letzten sieben aber nach seinem Tode in einer Gestalt herausgegeben wurden, von der Vacca wie von den Ovidischen Dichtungen sagen zu müssen glaubte 'emendaturus, si licuisset, erat'; so läge es nah und wäre naturgemäß erhebliche Varianten mehr in den sieben letzten als in den drei ersten Büchern zu suchen und zu finden. Die handschriftliche Ueberlieferung zeigt aber in der That in den ersten Büchern einen gesicherteren Text als in den letzten, wo erheblich größere Schwankungen zu Tage treten. Wie gesagt also, es ist rein zufällig, dass die oben verzeichneten Variantenangaben grade die drei ersten Bücher betreffen. Dass sich in den CB deren nicht anderweitig finden, scheint vielmehr vorzugsweise durch die ganze Beschaffenheit und Art dieser Commenta veranlasst zu sein, die besonders im vierten bis siebenten Buche immer epitomatorischer und Interlinearglossen ähnlicher werden und überhaupt nichts von dem Bestreben verrathen kritische Vermerke aus anderen Commentaren herüberzunehmen oder gar selbst Kritik im Sinne der alten Grammatiker zu üben, eine Richtung, auf die ich unten noch einmal und ausführlicher zurückkommen werde.

Uebrigens findet sich versteckt im sechsten Buche doch noch eine Variantenangabe. Es ist das Scholion VI 32 METATVR TERRAS OCVLIS 'metatur' ab eo quod est metor, non ab eo quod est metior 'metitur'. Diese Angabe ist nicht, wie es auf den ersten Blick scheinen möchte, eine Warnung vor einem groben Missverständnisse, son-

216 GENTHE

dern bezieht sich in der That auf eine Variante, die durch unsere ältesten Handschriften bezeugt wird. Diese Stelle muss also denen zugezählt werden, für welche die bisher herausgegebenen Scholien eine ausdrückliche Variantenangabe nicht enthielten; sie ist mit fünf oben angegebenen Stellen Eigenthum der CB, aber nicht etwa Eigenthum ganz besonderer Art. Auch andere Scholien enthalten solche Angaben und zwar eine ganze Anzahl aus guter Zeit für Stellen, an welchen die CB ganz schweigen, oder einfach einer Lesart folgen.

Diese Angaben treten dort wie in den CB auf. Es heifst entweder, wie oft in blossen Autorentexten am Rande oder zwischen den Zeilen Varianten angeführt werden, 'legitur et' I 50 88 89, II 587; oder es findet sich zur Angabe gebraucht 'alii' I 109 oder 'sunt qui sic legant' III 56 und 'alibi legitur' III 293. Die letztgenannte Stelle glaube ich sofort ausscheiden zu müssen. Ich bin nämlich der Ansicht, dass sich 'alibi' nicht auf andere Texte der Pharsalia, die dem betr. Scholiasten vorlagen oder bekannt waren, sondern auf andere Stellen in derselben bezieht. Das bisher bekannt gewordene handschriftliche Material zeigt nämlich III 293 nur die Schwankung zwischen 'Marmaricas' und 'barbaricas'. Ersteres ist die allgemein verbreitete Lesart; letzteres hat der Colbertinus des 10. Jahrh. von erster Hand und der Berolin. 35 als Variante. Von den Handschriften des 10. Jahrh., welche ich für die von mir vorbereitete kritische Ausgabe des Lucan verglichen habe (ich bezeichne die auch von Steinhart benutzten beiden Vossiani wie er mit AB, den Montepessulanus H. 113 mit M, die übrigen, welche bisher von Niemand benutzt sind, mit EGT), hat keine etwas anderes als 'Marmaricas'. Auch aus späteren Handschriften kann ich 'Marmaridas' für die in Rede stehende Stelle III 293 nicht nachweisen mit Ausnahme einer am Ende des 15. Jh. von Paul von Grodeck, wie es scheint, in Italien angefertigten Papierhandschrift, die aus einem Kloster in Gnesen nach Westpreußen in Privatbesitz gerathen ist und die ich vor fünf Jahren verglichen habe. Offenbar ist 'Marmaridas' III 293 unrichtig. Denn die große Uebereinstimmung der besten und ältesten Handschriften in 'Marmaricas cateruas' III 293 'Marmaricae harenae' VI 309 einerseits und 'Marmaridae uolucres' IIII,680, 'Marmaridae Psylli' VIIII 893 andrerseits zeigt, dass von Lucan genau zwischen dem Adjectivum 'Marmaricus' und dem Substantivum 'Marmarides' für die Einwohner von Marmarica in Afrika unterschieden wurde.

Es bleiben also von den obigen Variantenangaben noch die mit

'alii' und 'sunt qui sic legant' gemachten näher zu prüfen. Sind dies selbständige Bemerkungen des Compilators der Commenta, hervorgegangen aus der Sichtung und Redaction des ihm vorliegenden Materials? Oder sind es schon in dieser Form aus älteren Scholienmassen herübergenommene Vermerke? Um diese Frage zu lösen ist es nöthig die anderweitigen Spuren der redigierenden und compilierenden Thätigkeit, welche sich in den CB nachweisen lassen, zu untersuchen.

Einen ersten Anhalt sogar mit erhaltenen Namen früherer Commentatoren des Lucan liefert das Scholion I 214 PVNICEVS RVBI-CON Porfurion 'puniceum' interpretatus est quasi phoeniceum (propter rubras aquas) quem ad modum ἐρυθρὰν θάλασσαν dicimus rubrum mare. Cornutus uero sic: quasi puniceum lapidem habens aut ripas'. Beide Erklärer werden in den bisher bekannt gewordenen Scholien zu Lucan nirgends erwähnt, der erstere auch in den CB nur an der eben angeführten Stelle, der letztere aber wird noch zweimal als Quelle genannt und, wie es scheint, wörtlich ausgeschrieben: III 375 AVT PROCVL A MVRO TVMLVS SVRGENTES IN ALTVM in Cornuto: Caesar cum Massiliam iter deuerteret, Quintum Fabium in Hispaniam praemisit. Massiliam autem aduersus Caesarem defensauit praetor Apollonides: urbi qui praefuit, classi autem Parmeno', und III 381 TVNC RES INMENSO PLACVIT S. L. In Cornuto sic: aggerem illic. LX. pedes altos alterum fecit ad portum, quem locum portus + pedeon uocant, alterum ad locum in occidentem adsurgentem † urbis plicia dixerunt'. Beiläufig bemerkt wird das verderbte Wort PE-DEON, für welches Usener 'POAIAION vorschlug, aus LACEDON entstanden sein und diese lateinische Form des griechischen, von Eust. zu Dion. Per. 75. u. a. w. überlieferten Namens des Hafens von Massilia Δακύδων herzustellen sein. Von sonstigen Spuren jener redigierenden oder excerpierenden Thätigkeit des Erklärers haben sich in den CB noch einige Stellen erhalten, in denen abweichende Ansichten als von 'alii' vorgetragen berührt werden. Davon sind jedoch von vornherein auszuschließen Stellen wie I 556 bei Erklärung des Namens di indigetes 'quidam . . . . uolunt: . . . . alii dictos aiunt.' oder H 364 bei Erläuterung des Wortes suppara 'genus uestis quod alii stolam dicunt. alii toracem uel amicale genus. alii vestes angustas'.... sqq. oder in geschichtlichen Notizen wie II 173 sunt qui dicant Catilinam sqq. III 272 (von Crösus) licet alii dicant oder VIII 458. 469. VIIII 1.; denn in derartigen Stellen betrifft die erwähnte Meinungsverschiedenheit Grammatiker, Lexicographen, Historiker oder Forscher, aber nicht Ausleger des Lucan.

Dagegen ist von solchen die Rede ganz offenbar in folgenden Stellen:

I 675 OGIGIO LIEO 'Ogigio' Thebano. aut a rege aut a porta dictus mons. al ii fontem dicunt. Ogigium al ii insulam.

II 20 TVM QVAESTVS TENVERE S. 'questus' a lii querellas intellegunt, a lii lucra ut sqq.

V 117 NVMINIS AVT POENA EST M. I. ex quo, inquit, non consuluntur Delphica oracula, si aliquis deum se aperit uati (vielmehr ist zu schreiben 'deum coeperit pati': coeperipati die Hdschr.) aut moritur ut poenam det numinis recepti aut pro pretio moritur, ut quoniam sentire deum meruit hoc morte emerit. alii sic intellegunt, quoniam si quid uates aduersi adnuntiauerint occiduntur. ergo haec ipsa mors aut poenam dat aut precium divinitatis, quoniam solus futura cognovit et idcirco morietur divinam (invicem setzen AB hinzu) scientiam consecutus. Dieselben beiden Handschriften AB haben den in der Berner fehlenden, und von Usener leider nicht in die Adnotatio critica aufgenommenen subjectiven Zusatz des Compilators 'Sed mihi vide-tur pretium pro poena positum'.

VII 833 THREICIAS HIEMES multi in hoc detrahunt Lucano. Offenbar ist dies nur der Anfang des eigentlich hierher gehörigen Scholions, von dessen Inhalt auch in der Weberschen Scholiensammlung nichts erhalten ist. Ich vermuthe, dass Spöttereien darin erwähnt waren, mit denen man sich über Lucan lustig machte, weil er die Kraniche mit unter den Vögeln aufgezählt hatte, die zu dem gewaltigen Leichenschmause auf den Pharsalischen Gefilden sich eingefunden hatten.

Von diesen auseinandergehenden Ansichten früherer Erklärer, auf welche in den eben verzeichneten Stellen I 675, II 20, V 117, VII 833 Bezug genommen wird, ist die eine oder andere in den von Weber herausgegebenen Scholien nicht unbezeugt. Zu I 675 ist allerdings nur eine Erklärungsweise vertreten 'Ogygia vocatur quaedam porta apud Thebas' (Cod. Berol. 34 und Lips. 1285); aber II 20 ist in dem Vossianus A und Berolinensis 35 (BC) die Doppelerklärung (lucra oder querellae) ebenfalls vertreten quaestus sive commercia accipimus ut in hoc luctu nemo consuetum opus fecerit, nam hic mos est iustitii: sive 'questus' querellas dixit ut noluerint propter Caesarem dicere quod dolerent. nam hoc exposuit dicens magnopere per omnes sqq.

Und für V 117 ist das lange Scholion nicht nur in den eben genannten beiden Handschriften A und BC, sondern auch in den zerstreuten Marginalscholien der Leipziger Hdschr. Rep. I. Nr. 10a. enthalten. Desgleichen findet sich die unmittelbar auf das Scholion in den CB folgende Constructionsangabe 'ordo: numinis recepti mors immatura aut poena est aut precium' genau in der Berliner Hdschr. BC und der Leipz. LP.

Diesen sicheren und durch den Vergleich mit anderen Scholien nachweisbaren Spuren in die CB hinübergegangenen Reste alter Commentare kann man ferner anreihen die Scholien

I 445 Item aliter exinde in aliis invenimus. Teutates Mars e. q. s.

IIII 405 IADER. 'Iader' oppidum: sunt tamen qui dicant promunturii nomen esse quasi aprici.

406 GENTE CVRICTVM. Curictes incolunt insulam in Adriatico mari. — — — Alii Curictum promunturium maris Adriatici uel fluuium dicunt.

V 55 TRACIPVLIN (= Rhascypolim) alii regem thraciae ali civitatem dici volunt.

VI 90 INARIME quae regio letiferum aera dicitur exhalare. alii u o lunt, non ipsam exhalare hoc (zu schreiben 'hunc', wie Usener auch vermuthet hat), set terram quae contra est.

232 CANDAVIA mons inter Macedoniam et Epirum. a l'il uolunt regionem, a l'il civitatem.

VIII 195 ASINE insula. alii castellum Spartanorum.

291 CASPIVM AVSTRIS. Caspium mare dicit quod est in ultimo Parthiae. alii dicunt montes duo esse qui cludant.

Was mich dazu bestimmt, diese Angaben den obigen anzureihen, ist Folgendes. Schon oben sahen wir, dass von den verschiedenen Erklärungen von Ogygio I 675 die Berliner Hdschr. B und die Leipz. LP wenigstens eine enthielten. Ein ähnliches Verhältniss besteht V 55, wo die CB die doppelte Erklärung aufweisen TRACIPVLIM alii regem Thraciae alii ciuitatem dici uolunt, während die Berliner Handschrift 35 (BC) Thrascypolin. hic rex Thraciae fuit hat. Desgleichen VI 232, wo die CB haben: 'CANDAVIA mons inter Macedoniam et Epirum. alii uolunt regionem alii ciuitatem', während in ABC LB nur die Erklärung mons Macedoniae steht. In diesen beiden Fällen haben die CB das weniger gekürzte Excerpt, vielleicht haben sie selbst den Wortlaut eines alten Commentars des 4. oder 5. Jahrh. bewahrt; die

220 GENTHE

anderen Handschriften zeigen die Fassung solcher Scholien, auf die in den betreffenden Scholien der CB Bezug genommen ist. Noch klarer wird das Verhältniss durch zwei andere Stellen. VIII 195 haben die CB ASINE insula: alii castellum Spartanorum und ABC A. castellum est Spartanorum, während die erstere der beiden in den CB enthaltenen Erklärungen in LA ersichtlich wird 'Asine et Chius: insulae. Ueber 'Caspia claustra' VIII 291 steht in den CB Folgendes: 'Caspium mare dicit quod est in ultimo Parthiae: alii dicunt montes duo esse qui cludant', LA dagegen hat ganz dem bei 195 in der Erklärung von 'Asine' hervorgetretenen Verhältnisse entsprechend die erste Erklärungsweise: 'Caspia claustra Caspium mare uocatur', und A mit BC die zweite 'Caspia claustra montes sunt qui orbem nostrum claudunt ad oceanum (schreib orientem) ubi est Caspium mare.

Daraus ergiebt sich folgende Uebersicht.

In den CB sind:

```
V 55 zwei Erklärungen; davon die erste in — BC —
VIII 195
                  "
                                          A BC
                               "zweite "
                                                     Guelf.
    291
                               " erste "
                  "
                               "zweite "
                                          A BC
                                          BC
                               " erste "
  I 675 drei
 VI 232
                                            BC
                                                     LB
                                          A
                                       "
                          "
                                          A BC
 II 20 zwei
                        beide
                                      "
  V 117
                                                     LB
                                          A BC
                  "
                          "
```

Die Handschriften A und BC treten in engem Verhältniss zu einander auf; beide haben von zwei auseinandergehenden Erklärungen, deren in den CB Erwähnung gethan wird, je eine VIII 195 291, dagegen VI 232 von dreien eine, aber II 20 und V 117 alle beide, die in den CB angegeben sind, in längerer Ausführung mit ganz denselben Worten. Entweder wurden also A und BC aus der Sammlung, von welcher ein Exemplar die CB bilden, abgeschrieben oder sie gehen auf eine Quelle zurück, welche auch für die Compilation der letzteren benutzt wurde. Ersterer Annahme stehen sowohl die zahlreichen und zum Theil gehaltvollen Scholien gegenüber, welche sich in der in A und BC vorliegenden Sammlung finden, in den CB dagegen fehlen, als auch diejenigen Scholien, in welchen an denselben Stellen A und BC in Sacherklärungen Grundverschiedenes von dem in den CB Vorgetragenen aufzuweisen haben. Es bleibt also nur die zweite Annahme übrig, damit aber zugleich für die CB der Rückschluss, dass

sie nur ein sehr mäßiger mit anderweitigen Zuthaten aus verschiedener Zeit durchsetzter Auszug aus älteren Scholien sind.

Nach dieser Erörterung wird sich die Bedeutung der 'alii' und 'sunt qui sic legant' u. dgl. zunächst soweit bestimmen lassen, dass darunter im 5. oder 6. Jahrh. noch vorhandene Commentare zu Lucan zu verstehen sind. Man dürfte grade für diese Scholien, in denen verschiedene Meinungen der Ausleger aufgeführt werden, selbst auf das 4. Jahrh. zurückgehen, weil uns in einer für die Geschichte der Scholien höchst beachtenswerthen Stelle des Hieronymus grade dies Aufführen verschiedener Ansichten als herrschende Praxis der damaligen Erklärer der Klassiker bezeichnet wird. Hieronymus contra Rufinum (T. II p. 47. Vallars.): 'Num diversae interpretationis et contrariorum inter se sensuum tenebitur reus qui in uno opere, quod edisserit, expositiones posuerit plurimorum? Puto quod puer legeris Aspri in Virgilium et Sallustium commentarios, Vulcatii in orationes Ciceronis, Victorini in dialogos eius et in Terentii comoedias praeceptoris mei Donati aeque in Virgilium, et aliorum in alios Plautum uidelicet, Lucretium, Flaccum, Persium atque Lucanum. Argue interpretes eorum, quare non unam explanationem secuti sint et in eadem re quid vel sibi vel aliis videatur enumerent.

Als solche benutzte Ausleger sind der in den CB I 214 genannte Porphyrion und der I 214, III 375 381 genannte Cornutus anzusehen. Diesen beiden ist ferner der anderweitig als 'expositor Lucani' bekannte Vacca als Quelle der CB anzureihen. In denselben steht nämlich II 322 'ordo (est): nec non bene conpertum est hunc quoque, si fortuna fauebit, totius ius sibi promittere mundi. Diese Construction der Stelle

nec, si fortuna fauebit, hunc quoque totius sibi ius promittere mundi non bene conpertum est

wird aber in der Berliner Handschrift Nr. 34 ausdrücklich als die Erklärungsweise des Vacca bezeichnet: Vacca uero expositor Lucani construit ita: nec non bene conpertum est hunc quoque sqq. Und III 56 lautet die schon oben berührte Stelle vollständig in den CB folgendermaßen: 'sunt qui sic legant ut sit ablatiuus 'annona': et est ordo: gnarus Caesar et irarum causas et fauoris summa momenta. || Gnarus et irarum causas. sciens et irae et fauoris momenta trahi, ut si deesset, odium, si abundaret, amor consequeretur. unde et 'momenta' proprie quasi incerta utraque. || summa fauoris annona. summa

222 GENTHE

momenta esse fauoris annonam (m von Usener hinzugefügt) -... nam que adserit ur bes s. f. cum esurierunt populi, sentiunt (schreib sitierunt oder sitiunt) libertatem. 'adserit' autem vierbum est iuris. Auch hierfür, sowohl für die Auffassung von 'annona' als Ablativ als auch für den Gebrauch von 'adserit', in juristischem Sinne 'in Freiheit setzen, frei machen', giebt ein Scholion derselben Berliner Handschrift ausdrücklich Vacca als Gewährsmann an. 'momenta dicuntur quasi monimenta. Vacca uero uult ita: 'et intentus paci agebat quo modo uarios e. q. s. . . . et secundum hoc facit uacare 'que'. Nunc probat quod annona negata trahit iras (also passivisch annona m. trahi i. wie in CB) nam (schreib 'earum' sc. urbium) etiam contra ipsos dominos: et hoc est quod dicit 'n amque sola fames asserit urbes, i. e. liberas facit urbes contra dominos, scilicet quod non curant eos (schreib eas) ubi deest annona, et secundum hoc est 'asserit' legale uerbum. Legale dicitur quo utuntur in legibus quodam modo contra propriam significationem. Et hoc secundum Vaccam.

Ist damit Vacca an zwei Stellen als Quelle auch der CB nachgewiesen, so ergiebt sich andrerseits aus dem Umstande, dass für die in einem mit 'sunt qui' eingeleiteten Scholion der CB angegebenen Dinge Vacca in einer anderen Handschrift ausdrücklich als Gewährsmann genannt wird, die Zulässigkeit der Vernuthung ihn auch an anderen Stellen als einen von denen zu betrachten, die mit 'alii' oder 'quidam' oder 'sunt qui' bezeichnet werden. Weiteres lässt sich vorläufig nicht ermitteln. In diesen Männern, auf deren auseinandergehende Erklärungen Bezug genommen wird mit 'alii sic intellegunt', 'aliter in aliis inuenimus' u. s. w., sehe ich auch diejenigen, denen die Vermerke über abweichende Lesarten zu verdanken und aus deren Commentaren sie fast zufällig in die CB übergegangen sind.

Zu diesen Lesarten kehre ich nach der eben gemachten Abschweifung zurück. Es ist Schade, dass die Anzahl derselben so gering ist es würden sich, wenn sie größer wäre, viel sicherer Schlüsse ziehen lassen. Ein Vergleich derselben mit dem von mir gesammelten Apparat ergiebt Folgendes (R ist der römische Palimpsest, AB Voss. 1. u. 2., M der Montepessulanus H. 113, EGT bisher unverglichene Handschriften des 10. Jahrh.):

Scholien in CB.
I 50 igne uago
Var. igniuago
88 orbemque

Handschriften der Pharsalia: igne uago ABEGTM pr. m. igniuago M m. ant. corr. et coniunx. orbemque omnes

| Scholien in CB: | Handschriften der Pharsalia:    |
|-----------------|---------------------------------|
| Var. orbeque    |                                 |
| 89 in medio     | in medio E G T M m. pr.         |
| Var. in medium  | in medium ABM corr. m. ant.     |
| 109 potentes    | potentes M m. pr. corr. ut in T |
| Var. potentis   | potentis A B E G M T            |
| II 587 pellente | <del>-</del>                    |
| Var. flectente  | flectente omnes                 |
| III 56 annonae  | annonae E corr. B et M m. pr.   |
| Var. annona     | annona ABEGM erasa e T          |
| 295 Marmaricas  | Marmaricas omnes                |
| Var. Marmaridas |                                 |
| VI 32 metatur   | metatur R E G M et T m. pr.     |
| Var. metitur    | metitur ABM m. ant. corr. Ti    |
|                 | a m. rec. in rasura.            |

Prüfen wir nun diese Varianten näher, von denen, wie oben bemerkt nur orbeque II 88 und pellente II 587 bisher aus Lucanhandschriften nicht bekannt geworden sind, so muss zunächst dies orbeque für orbemque gänzlich beseitigt worden. Die Stelle I 88 lautet:

O male concordes nimiaque cupidine caeci, quid miscere iuuat uires orbemque tenere in medio?

Offenbar ist die Lesart orbeque, die in den Handschriften gar keine Stütze findet, nur veranlasst durch den thörichten Versuch orbe in medio tenere sc. uires zu verbinden, ein Versuch, dessen sinnzerstörende Kraft die Unfähigkeit seines Urhebers tenere aliquid in medio (oder in medium) zu verstehen bekundet und dessen metrische Ungeheuerlichkeit ungefähr auf die Zeit seiner Entstehung schließen lässt. Es wird ein Grammatiker desselben Zeitraumes sein, in welchem es Jemand für metrisch zulässig und sachgemäß hielt zu IIII 332 'quoque magis miseros undae ieiunia soluant, non super arentem Meroën sqq. die in den CB erhaltene Bemerkung zu machen: 'unde ieiunia. 'unde' nomen est, non adverbium. i. e. aquae.

Ebenso zu verwerfen ist III 56 annonae für annona, wenn auch der Genetiv in den Handschriften nicht ganz unbezeugt ist. Von Burmanns Apparat hatten ihn zwei Handschriften, von dem Korteschen ebenfalls zwei, jedoch die eine von zweiter Hand den Ablativ, ebenso wie eine Handschrift Oudendorps; von meinem Apparat haben ihn BM von erster Hand, E durch alte Correctur; die Uebereinstimmung der

224 GENTHE

andern für annona ist ungetheilt. Das Scholion selbst ist oben vollständig mitgetheilt. Die Textstelle lautet:

quoque modo uanos populi conciret amores gnarus et irarum causas et summa fauoris annona momenta trahi. namque adserit urbes sola fames emiturque metus cum segne potentes uulgus alunt.

Wie in diesen Worten annonae untergebracht werden soll, wenn man nicht construieren will et summa momenta fauoris trahi (momenta) annonae, so dass trahi farblos wie ein 'esse' aufzufassen wäre 'und dass die wichtigsten Gründe für Gunst die Gründe des Kornvorrathes seien', ist mir völlig unerfindlich. Ich kann annona nur als Ablativ unterbringen: 'dass sich herleiten vom Kornvorrath die Gründe zur Empörung und die mächtigsten Beweggründe zur Gunst.'

Nicht viel gescheuter ist die Lesart 'igniuago' für 'igne uago' in I 50:

seu te flammigeros Phoebi conscendere currus Telluremque nihil mutato sole timentem igne uago lustrare iuvat.

Nur in M findet sich die von den CB aufgeführte Variante; igne und uago ist von der Hand des Schreibers selbst durch einen Bogenstrich verbunden und e in i umgeändert. In dem Korteschen Apparat findet sich igni uago getrennt geschrieben aufgeführt aus dem Guelf. 3. und dem Paris. und zusammengezogen aus der Ausgabe des Petrus de Ponte. Sonst ist igne uago die allgemeine Lesart, die auch bei Priscian. VII 13, 68 (I 345, 14 Htz.) bezeugt ist. In demselben Masse wie es natürlich ist zu verbinden 'tellurem igne uago lustrare' = 'mit wanderndem Lichte die Erde zu erhellen' und der Gedanke der Gottwerdung Neros sich harmonisch in die Parallelglieder 'flammigeros Phoebi conscendere currus' und 'tellurem igne uago lustrare' zerlegt, entbehrt 'tellurem lustrare' ohne 'igne uago' der Kraft und Anschaulichkeit, während 'igniuago' bei 'sole' überslüssig und matt ist. Offenbar ist die Variante veranlasst durch die Scriptura continua der ältesten Handschriften, die rücksichtlich ihrer richtigen Lesung in den CB noch einmal Anlass zu einem Vermerke gegeben hat II 120 'intercarpentis' una pars orationis est. War erst verbunden gelesen igneuago, so ergab sich die bei den zahllosen Schwankungen der ältesten Handschriften zwischen e und i nur orthographisch zu nennende Aenderung in igniuago von selbst. Uebrigens glaube ich nicht zu irren, wenn ich diese Lesart auch aus sprachgeschichtlichen Gründen in ziemlich späte Zeit herabrücke. Denn wenn auch von den mit 'ignis' gebildeten adjectivischen Compositis 'ignifer' bereits von Lucretius, 'ignipotens' von Vergilius gebraucht, 'ignigena' und 'ignipes' von Ovid gebildet und in der Folge von Anderen gebraucht sind, so sind doch für die Mehrzahl der betr. Bildungen, 'ignicolor' und 'ignicolorus', 'ignicomans' und 'ignicomus', 'ignifluus', 'ignivomus' grade späte Autoren wie Iuvencus, Avienus, Nemesianus, Lactantius, Apuleius, Claudius, Venantius die ersten nachweisbaren Gewährsmänner. Dieser Beobachtung ganz entsprechend findet sich 'igniuagus' zuerst bei Martianus Capella VIIII § 896 'ac trisulcae lucis commisisse fulgorem quae vias uestigia aduentum exitusque igniuagae denuntiationis agnoscit.'

Bemerkenswerther als die bisher besprochenen Lesarten ist die zu II 587 angegebene pellente mit der Variante flectente. Die Stelle lautet

> calida medius mihi cognitus axis Aegypto atque umbras numquam flectente Syens.

So haben alle Handschriften; auch der Apparat Burmanns, Oudendorps, Kortes und Webers zeigt keine Abweichung. Außerdem bezeugt 'flectente' Priscian. X 3, 19. (I 511, 9 Htz.), wo für 'flectente' nur ganz unerhebliche Schwankungen vorkommen, (flextentes (in flectentes geändert) B. flentes mit übergeschriebenem clente in R. flectentes GLK) und noch früher Macrobius comm. in Somn. Scip. II 7, 15 u. 16. Letzterer sagt a. a. O. Ciuitas autem Syene quae prouinciae Thebaidos post superiorum montium deserta principium est, sub ipso aestiuo tropico constituta est: et eo die quo sol certam partem ingreditur Cancri, hora diei sexta, quoniam sol tunc super ipsum inuenitur aestiuum ciuitatis, nulla illic potest in terram de quolibet corpore umbra iactari sed nec stilus hemisphaerii monstrantis horas quem gnomona uocant tunc de se potest umbram creare. Et hoc est quod Lucanus dicere voluit nec tamen plene ut habetur absoluit. Dicendo enim 'atque umbras numquam flectente Syene' rem quidem attigit, sed turbauit uerum. Non enim numquam flectit, sed uno anni tempore. Grade gegen diese Kritik des von Lucan gebrauchten Ausdruckes wendet sich (Usener hat dies auch bemerkt) das in den CB erhaltene Scholion mit den Worten: sed 'numquam' ad perpetuitatem temporum referendum est. nam quamuis semel hoc in uno anno (vgl. uno anni tempore bei Macrob.) fiat, tamen illo ipso tempore numquam praeterit quin faciat. Nirgends ist eine Spur von 'pellente' als Variante

226 GENTHE

aufzufinden. Auch der Scholiast von A erklärt nur 'flectente' und zwar richtig 'i. e. obliquante ut fieri solet solis accessu'. Jedenfalls gehört 'pellente' mit einer anderen Schwankung des Textes in derselben Stelle zusammen nämlich mit 'nusquam' für 'numquam'. Denn während 'numquam pellente' dem Missverständnisse, als ob in Syene nie die Schatten dem Lichte wichen, Thor und Thür öffnete, ist 'nusquam pellente' erträglich; der Sinn ist dann 'Syene, welches von keinem Gegenstande den (einmal) darauf fallenden Schatten schwinden lässt', während 'numquam flectente' heifst, 'Syene, welches nie den Schatten ändert'. Dass 'flectente' beizubehalten ist, kann von Seiten der diplomatischen Kritik nicht der geringste Zweifel sein.

Nach handschriftlicher Ueberlieferung allein nicht zu entscheiden wäre es, ob I 89 orbemque tenere in medium oder in medio gelesen werden sollte. Die Scholien erklären beides. 'In medium' haben A B M corr., 'in medio' EGTM m. pr. Bentley wollte letzteres und verglich Plutarch. Vit. Brut. 29 Κίνναι καὶ Μάριοι καὶ Κάρβωνες άθλον ἐν μέσω καὶ λείαν προθέμενοι την πατρίδα. Dass 'in medio' ganz wie  $\xi \nu$  μέσ $\varphi$  vom Kampfpreise gesagt werden kann, bewiese, wenn es nicht andere Stellen genugsam thäten, schon das Terenzische Wort 'in medio palma est sita, mit dem Sinne 'Jeder kann den Siegespreis erlangen'; und in folgerichtiger Weiterbildung des Ausdrucks sagt dann Cicero 'obscenas voluptates faciles communes in medio sitas dicunt' und Tacitus (dial. de oratt.) 'laus est in medio sita'. Aber auf den Begriff des 'praedae instar propositi orbis' kommt es hier ja nicht an, sondern, was Bentley über den Hintergedanken an das spätere Bekämpfen im Bürgerkriege wohl übersehen hat, auf den Begriff eines unheilvollen Bündnisses und einer verhängnissvollen Gemeinsamkeit der Herrschaft, wie sie das Triumvirat bildete. Der Dichter sagt:

o male concordes nimiaque cupidine caeci, quid miscere iuuat uires orbemque tenere in medium? dum terra fretum terramque leuabit aer: — — — — — — — — nulla fides regni sociis omnisque potestas inpatiens consortis erit.

und zwar sagt er dies anknüpfend an das Vorhergehende 'tu causa malorum facta tribus dominis communis Roma'. 'O ihr in unheilvoller Eintracht Verbundene und in übermäßiger Herrschgier Verblendete, was hilft es euch eure Kräfte zu vereinigen und den Erdkreis gemeinsam zu beherrschen?' Nur auf den Ausdruck dieser gemein-

sam geübten Herrschaft kommt es hier an. Es entsprechen sich untereinander die Begriffe 'concordes - miscere uires' einerseits und 'orbem tenere in medium — regni sociis' andrerseits'. Die ausgeübte Herrschaft ist 'inpatiens consortis'; so die thatsächlich durch das Triumvirat bestehende, nicht erst als Kampfpreis zu erstrebende Herrschaft über das römische Reich. Diesem Gedanken dient nur 'in medium'. In sprachlicher Beziehung darf das 'tenere' dabei nicht irre machen. Denn 'in medium' ist ebenso wie 'in commune', 'in dubium', 'in publicum', 'in praeceps' vollständig zur Bedeutung eines Adverbiums gelangt und bedeutet nur 'gemeinsam'. Die Grundlagen dieser Bedeutung erkennt man klar aus der juristischen Bedeutung von 'medium' als Gesammtmasse eines gemeinschaftlichen Vermögens und der dazu gehörigen Wendungen 'in medium conferre', 'res in medium uenit', und aus dem Vergilischen G. I 12 6 'ne signare quidem aut partiri limite campum fas erat: in medium quaerebant (fruges) und G. IV 157 'in medium quaesita reponunt.' Fest ausgeprägt erscheint, der übertragene Gebrauch ebenfalls bei Vergil A. XI 235 'consulite in medium et rebus succurrite fessis. Senec. Ag. 686 'iuuat in medium deflere suos' und Lucan IIII 481 'in medium mors abit' von dem gemeinsam im Schlachtgewühl erlittenen Tode. An letztgenannter Stelle hat übrigens die Hdschr. A von zweiter Hand auch die Variante 'in medio'.

I 109 entscheidet die handschriftliche Ueberlieferung zweifellos für 'potentis'; 'potentes' würde in allen meinen Handschriften unbezeugt sein, wenn nicht M und T von alter Hand das i in e geändert hätten. Von dem Korteschen Apparat haben drei Handschriften ohne Variante oder Aenderung 'potentes'. Eigentlich ist ja 'potentis' neben potentes' nur eine orthographische Variante; zu einer den Sinn beeinslussenden Variante wird es erst, wenn man es als Genetiv auffasst und so hat es jedenfalls der Verfasser des betreffenden Scholions in den CB verstanden. Die Worte Lucans selbst lauten

diuiditur ferro regnum: populique potentis, quae mare, quae terras, quae totum possidet orbem, non cepit fortuna duos.

Wortstellung und unbefangenes Auffassen der Stelle entscheidet für 'potentis' als Genetiv, wenn auch nicht zu leugnen ist, dass es so aufgefasst matt ist neben dem der Macht des Volkes allein gewidmeten folgenden Verse 'quae (fortuna) mare, quae terras, quae totum possidet orbem'; 'Duos' ist dann natürlich substantivisch aufzufassen. So

228 GENTHE

scheint schon Florus epit. III 14 (IV 2) die Stelle verstanden zu haben, da er sagt: 'uel de principatu laborabant tamquam duos tanti imperii fortuna non caperet und nach ihm Minucius Felix Oct. 18: 'generi et soceri bella toto orbe diffusa sunt et tam magni imperii duos fortuna non cepit.' Gegen die Aufnahme von 'potentes' spricht die gewaltsame Art, mit welcher sich der Relativsatz 'quae mare — continet orbem' zwischen das Substantivum 'potentes' (dasselbe findet sich übrigens anderweitig bei Lucan) und sein Zahlattribut 'duos' schieben würde.

Ueber 'Marmaridas' für 'Marmaricas' III 295 ist bereits oben Es bleibt also nur noch VI 32 zu besprechen, wo von den CB 'metatur' gegen 'metitur' festgehalten wird. Mit vollem Rechte. Die handschriftliche Ueberlieferung tritt für 'metatur' zwar nicht mit entscheidender Einmüthigkeit ein, aber sie erhält dadurch besonderes Gewicht, dass der römische Palimpsest, dessen Facsimilierung wir Reifferscheid verdanken, ebenfalls 'metatur' hat. Dieselbe Lesart hat auch der Colbertinus des 10. Jahrh., die beste der von Bentley benutzten Handschriften, und der Wittianus Oudendorps, eine ebenfalls dem 10. Jahrh. angehörige gute, jetzt verschollene Handschrift; von meinen Handschriften haben E G M und T (letztere beide von erster Hand) metatur, 'metitur' A B und durch Correctur von späterer Hand M T. Ich halte 'metitur' für das, als was es in M T auftritt, nämlich für eine übereilte Correctur Jemandes, dem 'metari' neben 'metiri' nicht geläufig war. Ein vorgefundenes 'metitur' in 'metatur' umzuändern lag für Niemand ein zwingender Anlass vor, denn sprachlich ist es ja zulässig in den Worten

ut uastis diffusum collibus hostem cingeret ignarum, ducto procul aggere ualli: metatur terras oculis: nec caespite tantum contentus fragili subitos attollere muros etc.

Aber 'metari' ist ungleich ausdrucksvoller zur Bezeichnung des Bestimmens der Grenzen, um welches es sich hier grade handelt.

Das Ergebniss dieser Uebersicht ist dies, dass von den 7 Varianten ('Marmaridas' III 295 ziehe ich nach dem oben Gesagten nicht in Betracht), deren die CB Erwähnung thun, zu verwerfen sind I 50 igniuago 88 orbeque VI 32 metitur, dagegen aufzunehmen I 89 in medium, 109 potentis, II 587 flectente, III 56 annona, welchen Lesarten dafür die schlechteren, denen die CB folgen, 'in medio', 'potentes', 'pellente', 'annonae' weichen müssen. Auf diese wenigen Lesarten hin einen Rückschluss auf die Beschaffenheit des Pharsaliatextes, an wel-

chen die CB sich anlehnen, überhaupt machen zu wollen wäre leichtfertig. Dieser Punkt verlangt eine besondere und ausgedehnte Untersuchung.

Nun noch Eins. Wenn ich oben äußerte, dass die Variantenangaben in CB nicht selbständige Vermerke des Redactors der Commenta seien, sondern aus älteren Scholien oder Commentaren herübergenommene Vermerke, so stützt sich dieses Urtheil auf die in anderen Handschriften des 10. Jahrh. erhaltenen, in den CB fehlenden, aber offenbar zu demselben Texte gehörigen Variantenangaben. Ja von vornherein wahrscheinlich würde die geäußerte Ansicht werden durch den gesammten Character dieser Commenta, die auf dem Standpuncte dürftiger Schulerklärung stehen und weit entfernt sind Textkritik in Verbindung mit einer eingehenden Sachererklärung zu ihrer Aufgabe zu machen. Vielmehr wird neben fragmentarischer Sach- und Worterklärung eine seichte ästhetische Kritik der von Lucan gewählten Ausdrücke geübt mit 'bene' I 644, II 475, III 388, IIII 129, 420, 793, V 11, 92, 564, 685, VI 230, 717, 732, VII 127, 278, 743, VIII 300, 565, 570, X 371. 'eleganter' I 650, II 212, 290 (elegans metaphora). 'magnifice' III 445. 'incaute' IIII 2. κακοζήλως III 445. Dazu der einfachste grammatische Hausrath der Tropen und Figuren um die dichteriche Ausdrucksweise regelrecht zu classificieren aphaeresis IIII 475. conplexio II 14. efexegesis IIII 7. tropus eruptio IIII 96. ironia IIII 235. VI 49. prolemsis IIII 256. responsio IIII 220. sillogismus III 39. sinecdoche IIII 528. syncope III 365. zeugma II 5 f., III 237 f., 245, 253, 288 ff., 345 f., 401, IIII 53, 64, 129, 150, 290, 355, VI 374, VIIII 57 ff. αλληγορικώς VIIII 661. εἰρωνιχῶς ΙΙΙ 367, ΙΙΙΙ 219. μετονυμιχῶς ΙΙΙ 76, 97, 143, VIIII 863. συνεκδοχικώς VIIII 894. ἀπὸ κοινοῦ ΙΙΙΙ 177.517.736. VIIII 872, Χ 168, 325, 474. τροπή αντονομασία ΙΙΙΙ 73. δμοιοτέλευτον ΙΙΙ 393. δμοίωσις ΙΙΙΙ 237. προμάντευσις ΙΙΙ 6. Der Commentator liebt es nämlich griechische Brocken einzumischen von dem bei grammatischen Erörterungen bequemen ἀντὶ τοῦ an zu völlig Unnöthigem wie 'saeuum, puer, accipis ensem in populos'. της Λίγύπτου V 61. per κατακλυσμόν V 622. 'spes in malis'. παραδόξως VIII 61. 'Hercaeas aras'. 'Equeiov Aiós VIIII 979. — Stark nach der Schule schmeckt die häufige Angabe der Construction z. B. X 329, 338, das Bestimmen eines Casus, der mit einem gleich geschriebenen verwechselt werden könnte, wie 'Elice' nominatiuus Graecus II 237. nominatiuus est 'Libye' VIIII 410. 'miles' uocatiuus casus est V 344. 'Calydona' accusativus est Graecus VI 365. Selbst ein directer ethischer Appell an die Schüler tönt einmal noch hindurch: 'mors sit saepe in necessitatibus auxilium summum fortitudinis. nam uidete quam sit mortis dulce praesidium ciui cuius nascitur de uitā contentio'. Oft wird auch auf das sinngemäse Recitieren des Gedichtes Bezug genommen und eine Andeutung über den Vortrag gegeben wie 'clare pronuntia 'Marium' ut siat emphasis' II 80. 'hoc èv èξουδενισμῷ pronuntiandum est' III 62. 'ironia pronuntiandum est' 137. 'in ironia legendum' VI 48, VIII 356. hoc cum admiratione pronuntiandum est VIII 95. in diasyrmo legendum VIII 360.

Die Beobachtung des Sprachgebrauchs richtet sich in unselbständiger und dabei noch dürftiger Weise auf Anomalien des Genus und der Flexion sowie den Nachweis der Kunstausdrücke (proprium uerbum augurum I 601. uerbum militiae II 475. uerbum nauticum III 659) und zeigt dabei eine große grammatische Beschränktheit. U. a. wird VIIII 1040 der Dichter, weil er gesagt habe 'non aliter manifesta potens abscondere mentis gaudia' getadelt 'mire Latinum fecit de Graeco participium. où δυνάμενος ἄλλως'; während 'potens' mit dem Infinitiv nach Art der Adjectiva relativa verbunden ist, eine Verbindungsweise, die durch quidlibet sperare impotens bei Horaz Od. I 37, 10 hinlänglich entschuldigt sein würde, wenn nicht schon seit Ennius selbst 'potens' von anderen Dichtern so gebraucht wäre: z. B. Manil. V 168 'ille potens turba perfundere membra pilarum.'

Und wie übel berathen ist der Commentator in Realien! wie tappt er da, wo ihm nicht Reste guter, älterer Commentare vorlagen, in völliger Unsicherheit herum! Z. B. Rura Nemetis: fluuius. uel dea quae a barbaris colitur. uel ciuitas in Gallia I 419. Tarbellicus flumen Tarbellicae ciuitatis. uel gens. I 421. Santonus ciuitas Galliae. uel fluuius. uel populus Galliae. I 422. Wie viel sicherer ist in diesen Dingen der Bestand der Scholien in A und BC, die z. B. I 421 haben 'est enim Tarbellae (so oder aquae Tarbellicae hieß das heutige Dacqs am Adour) ciuitas in Gallia quae iuxta ripas Satiri (schreib Aturi) constituta etc. Doch wozu Einzelnheiten hier herausgreifen, wo der gesammte Thatbestand so deutlich spricht! Außerdem hoffe ich die Beschaffenheit der in den CB vorliegenden Scholiensammlung durch die Veröffentlichung einer Anzahl Scholien aus einem zweiten Montepessulanus des 10. Jahrh. nächstdem noch in ein klareres Licht zu setzen.

Berlin.

## MISCELLEN.

## ÜBER DEN KRITISCHEN APPARAT ZUM AMMIANUS.

Bei der außerordentlichen Schwierigkeit, welche das große Geschichtswerk des Ammianus sowohl in sprachlicher wie in sachlicher Beziehung hat, wird, wo nicht der Philologe, doch wenigstens der Historiker schon demjenigen dankbar sein, der auf eigene dieses Namens werthe Editorenthätigkeit verzichtend das kritische Material vollständig und übersichtlich darlegt. Wie weit die vor kurzem von W. Eyssenhardt besorgte Ausgabe in dieser Hinsicht hinter den berechtigten Anforderungen zurückbleibt, soll hier in kurzem dargelegt werden, in der Hoffnung, dass diese Hinweisung zur Ausfüllung des Fehlenden anregt.

Bekanntlich kommen für Ammian zwei Handschriften in Betracht, die noch 1) vorhandene ehemals Fuldaer, jetzt vaticanische N. 1873 des neunten Jahrhunderts und die jetzt verlorene Hersfelder, die nicht jünger gewesen sein wird. Ueber das Verhältniss beider zu einander ist wohl kaum zu einem abschließenden Urtheil zu gelangen. Fest steht nur, dass die Hersfelder nicht Abschrift der Fuldaer gewesen sein kann, da jene bekanntlich die in dieser fehlenden längeren griechischen Stellen gehabt hat und auch sonst mehrfach besser gewesen sein muss als diese. So dürfte die Versetzung, wodurch in der Fuldaer Handschrift der Abschnitt p. 442, 2 Eyss. tem (nicht tam, wie Eyssenhardt druckt) octavianum — p. 453, 12 inter intrepi zwischen die Worte accidebat und quorum p. 430, 3 gerathen ist,

<sup>1)</sup> Mit Ausnahme eines Blattes, das die Worte 31, 8, 5 p. 507, 1 Eyss. paulatim — 31, 10, 18 p. 512, 8 est quo enthielt und aus den jüngeren Abschriften und der Ausgabe des Accursius zu ergänzen ist.

der Hersfelder fremd gewesen sein ¹); und auch die p. 373, 4 in der Fuldaer Hdschr. (ohne Bezeichnung einer Lücke) fehlenden Worte et ambitioso... quem hat Gelenius gewiss nicht ersonnen. Es kann sogar sein, dass die Fuldaer eine alte Abschrift der Hersfelder gewesen ist; denn dass zu Gelenius Zeit jene mit den Worten decus implebat p. 485, 19 Eyss. (nicht, wie Eyssenhardt in der Vorrede p. VIII sagt, ad finem libri tricesimi) abbrach, schließt natürlich nicht aus, dass sie im 9. Jahrhundert am Schluss vollständig gewesen sein kann; und so weit ich sehe, liegt auch sonst nirgends ein entscheidender Beweis dafür vor, dass der Vaticanische Codex nicht Abschrift jenes verlorenen ist²). Eyssenhardt folgt der entgegengesetzten Annahme, dass die Fuldaer und die Hersfelder Handschrift aus demselben Original geslossen sind, ohne Beweise dafür beizubringen. Von wesentlicher Bedeutung für die Kritik ist diese Disserenz bei unserer unvollkommenen Kunde von der Hersfelder Handschrift allerdings nicht.

Von der Fuldaer Handschrift liegt jetzt in der Eyssenhardtschen Ausgabe eine Collation vor, für die wir dem Herausgeber dankbar sein müssen, da bis jetzt eine solche gefehlt hat. In wie weit sie erschöpfend ist, werden andere prüfen; einzelne Versehen kommen vor, wie z. B. die Angabe

p. 270, 14 ligneae] lineam V
17 sagittam maligne (ohne Variante)

nach der von Hrn. Hübner angestellten Vergleichung dahin zu berichtigen sind, dass vielmehr Z.14 ligneae auch im Vaticanus steht, dagegen Z. 17 die Handschrift hat sagittam lineam, woraus die Herausgeber längst das richtige sagittam ligneam hergestellt haben. Das seltsame maligne bei Eyssenhardt wird wohl Druckfehler sein. — Dagegen wird die begründete Hoffnung, dass die neue Ausgabe uns über den

¹) Bei Gelenius erscheint von dieser Versetzung keine Spur und nach der verstümmelten Beschaffenheit der Ränder ist Valesius Annahme, dass Gelenius sie durch Combination beseitigt habe, weuig wahrscheinlich. Dass die lückenhafte Stelle p. 442,·1...3 Epiroten... permisso von Gelenius weggelassen ist, entspricht seinem sonstigen Verfahren und beweist eher gegen als für die Existenz der Versetzung in der Hersfelder Handschrift.

<sup>2)</sup> Auch Haupt sagt im Berliner ind. lect. vom Sommer 1868 p. 6, nachdem er die thörichte Meinung, dass die Fuldaer Handschrift das Original der Hersfelder gewesen sei, abgewiesen hat: minus fortasse falleretur qui Fuldensem libum ex Hersfeldensi descriptum esse existimaret: quamquam ne hoc quidem certo argumento demonstrari poterit.

233

Hersfelder Codex so weit belehre, als dies jetzt überhaupt möglich ist, nicht erfüllt.

Zunächst wäre der Herausgeber verpflichtet gewesen sich um die jüngeren dem 15. Jahrhundert angehörigen Handschriften des Ammian in so weit zu bekümmern, als erforderlich war um festzustellen, dass sie aus der Fuldischen geflossen sind; wozu die Mittel keineswegs fehlen. Abgesehen von anderem sind die Worte 22, 10, 3 p. 248, 1—3 ut fidenter... frenarent monstrabat von Gelenius eingesetzt, offenbar, wie dies auch Eyssenhardt anerkennt, aus der Hersfelder Handschrift, während sie im Fuldaer Codex so wie in allen vorgelenischen Ausgaben fehlen. Wenn dies hinreichend darthut, dass diese letzteren auf Handschriften beruhen, die aus der Fuldaer geflossen sind, so war weiter zu constatiren, dass auch in den jüngern Handschriften wenigstens diese Worte durchgängig vermisst werden, und die freilich wenig berechtigte Hoffnung abzuschneiden, dass eine derselben uns Abschrift oder Varianten der Hersfelder aufbehalten haben könnte.

In der That indess wird wohl alles, was wir über den Hersfelder Codex je erfahren werden, sich auf dasjenige beschränken, was Siegmund Gelenius daraus in seine Ausgabe des Ammian (enthalten in dem Corpus der lateinischen Historiker Basileae in officina Frobeniana, 1533) aufgenommen hat; und dies ist großentheils ununterscheidbar von seinen auf die Lesung des Hersfelder Codex gestützten Besserungsvorschlägen. Um so mehr aber leuchtet es ein, dass jeder Apparat zum Ammian, der auf Vollständigkeit Anspruch macht, die Lesungen des Gelenius sämmtlich und in der Weise darzulegen hat, dass der Leser, so weit möglich, in den Stand gesetzt wird ihre Quelle zu erkennen. Dies ist in der neuen Ausgabe nicht geschehen, weder für die Bücher 27-30, die Gelenius lediglich aus dem Hersfelder Codex zum Abdruck gebracht hat, noch für die Bücher 14-26, in denen er den Text der älteren Ausgaben nach demselben durchcorrigirt hat. Ich gebe zunächst die bei Eyssenhardt fehlenden Varianten des Gelenius für die drei ersten Capitel des 27. Buches.

|            | Vaticanus:    | Gelenius:    |
|------------|---------------|--------------|
| p. 369, 24 | pertulerunt   | pertulerant  |
| 370, 10    | hostium       | fehlt        |
| 13         | peroffensum · | per os fixum |
| 15         | sonu          | sono         |
| 16         | confusus      | confixus     |

| 2       | 20        | sed eius              | huius modi            |
|---------|-----------|-----------------------|-----------------------|
| p. 371, | 8         | instante              | fehlt                 |
| 2       | 22        | et sueta              | insueta               |
|         |           | splendentium          | fehlt                 |
| 2       | 24        | extimum               | extremum              |
|         |           | i                     | 7174                  |
| _       |           | validus               | ualidiu <b>s</b>      |
| 3       | <b>32</b> | ex alta               | sex altera            |
|         |           | ille                  | fehlt                 |
| 372,    | 4         | set constrictos       | stratos               |
|         | 8         | ascariis              | hastarii <b>s</b>     |
|         |           | ad dir. tent. miserat | miserat ad dir. tent. |
| 1       | 19        | cum                   | quoniam               |
| 2       | 25        | escenso               | ascenso               |
| 3       | <b>32</b> | falsum                | falso                 |
| 373,    | 8         | infixerat             | finxerat              |
| 1       | 12        | homo                  | fehlt                 |
| 2       | 27        | ne uitiorum           | ni seruitiorum        |
| 374,    | 3         | diuersa               | diuersa <b>s</b>      |
|         | <b>5</b>  | damna defl. crebra    | defl. crebra damna    |
| 7. 1    | 15        | uiuentius             | uincentius            |
| 1       | 12        | ursinus               | <i>ursicinus</i>      |
| 1       | 13        | conflictabant         | conflictabantur       |
| 1       | 15        | coactus ui magna      | vi magna coactus      |
|         |           |                       |                       |

An diesen, wie man sieht, zahlreichen Stellen ist die gelenische Lesung von Eyssenhardt schlechthin unterdrückt worden. Wo er sie mittheilt, geschieht dies zum Theil mit ausdrücklicher Erwähnung des Gelenius, häufiger aber in der Weise, dass die gelenische Lesung im Text steht und in den Noten nicht, als die abweichende des Vaticanus, zum Beispiel in dem oben angeführten Abschnitt an den folgenden Stellen:

|            | Vaticanus:       | Gelenius:             |
|------------|------------------|-----------------------|
| p. 369, 27 | clauales         | glaciales             |
| p. 370, 19 | magnu <b>m</b>   | <b>m</b> agn <b>a</b> |
| p. 371, 5  | perrepta         | perrupit              |
| p. 372, 30 | provinciae in    | provincia <b>m</b>    |
| p. 374, 27 | reuersa <b>s</b> | re uera si            |

Nur darf man nicht etwa meinen, dass hier consequent verfahren sei und überall, wo ohne Angabe eines anderen Gewährsmannes

235

einfach die Lesung des Vaticanus angeführt wird, die Lesung des Textes die des Gelenius sei; wie zum Beispiel die folgenden Stellen zeigen:

Vatic. und Gelenius: Eyssenhardt:

p. 372, 29 officium Orfitum
p. 432, 26 artum sartum
p. 449, 24 bellen bellenen

Man wird also einräumen müssen, dass es völlig unmöglich ist sich über die Lesungen des Gelenius aus der Eyssenhardtschen Ausgabe zu unterrichten und dass selbst der notorisch aus der Hersfelder Handschrift geslossene gelenische Abdruck der Bücher 27—30 hier behandelt ist, als käme er allein wegen der Verbesserungsvorschläge des Herausgebers in Betracht. Ohne Zweisel ist die große Mehrzahl der oben mitgetheilten von Eyssenhardt weggelassenen gelenischen Lesungen theils auf Versehen, theils auf Besserungsversuche des Herausgebers zurückzusühren; aber darüber darf doch nicht vergessen werden, dass die Hersfelder Handschrift entschieden die bessere, vielleicht die Mutter der Fuldaer war und dass jede dieser Lesungen in ihr gestanden haben kann. Wer einen kritischen Apparat herstellen will, hat zwar selbst zu urtheilen, aber auch und vor allem die Acten vorzulegen, damit jeder Leser ebenfalls urtheilen könne.

Minder einfach liegt das Verhältniss für die ersten dreizehn Bücher. Gelenius hat hier nach dem Hersfelder Codex eine ältere Ausgabe durchcorrigirt; es kann also über sein Verfahren nur dann geurtheilt und was er in seiner Handschrift gefunden haben mag, nur dann ermittelt werden, wenn man weiß, was ihm im Druck vorlag. Selbstständigen Werth haben die vorgelenischen Ausgaben des Ammian nicht; ein gewissenhafter Herausgeber aber wird sich die mäßige Mühe nicht ersparen dürfen die Entwickelung des Textes bis auf Gelenius in allen Einzelheiten sich deutlich zu machen, wenn es auch wohl kaum nothwendig ist diesen ganzen Wust in den gedruckten Apparat aufzunehmen. Diese Entwickelung ist einfach folgende. — Gedruckt sind die Bücher 14—26 des Ammianus zuerst in Rom (R) 1474¹) nach einer Abschrift des Fuldaer Codex²); der Text

<sup>1)</sup> per dignissimos Impressores Georgium Sachsel de Reichenhal et Bartholomeum Golsch de Hohenbart clericos. Diese Ausgabe so wie die Bologneser von 1517 liegen mir vor durch die nie ermüdende Gefälligkeit der Direction der Göttinger Universitätsbibliothek.

<sup>2)</sup> Besorgt ist die Ausgabe von A(ngelus) Sabinus, demselben, der die den

ist von Abschreibern und Setzern arg zugerichtet, aber nicht mehr interpolirt, als dies sich bei jeder solchen Recension von selber ver-Auf dieser ruht die von dem Bologneser (B) Petrus Castellus im J. 1517 in Bologna publicirte Recension 1), die nicht mit Unrecht auf dem Titelblatt selbst sich ankündigt als opus infinitis errorum monstris enixissimo labore vindicatum und zugleich bereichert mit vielen Dingen, quae hactenus desiderabantur; nur dass diese Verbesserungen und Zusätze nichts sind als eine auf keine Handschrift<sup>2</sup>) gestützte über die Massen willkürliche Zurechtstellung des in der Ausgabe von 1474 vorliegenden Textes 3). Ein Nachdruck dieser Bologneser Ausgabe ist der 'ex recognitione Des. Erasmi Roterodami' bezeichnete, dem bei Froben in Basel 1518 erschienenen Corpus der römischen Historiker einverleibte Abdruck des Ammian (E); und diesen letzteren legte Gelenius seiner Ausgabe vom J. 1533 (G) zu Grunde<sup>4</sup>), wie denn diese überhaupt nichts ist als eine neue Auflage jenes Frobenschen Corpus der römischen Historiker. Ich gebe hier zwei längere Proben, welche jedem Einsichtigen das Verfahren des Gelenius zur Genüge klar machen werden.

p. 63, 17 fatorum] BEG, factorum VR 18 fastorum] VG, factorum R BE p. 64, 19 augusto] angusto R EG genuino] VG, gemino RBE 20 somniabat] G, somnabat V, sonabat RBE 21 si adfuisset] VG, se adfuisse BE R, se affuit BE flatu] VG, facul R, face BE 12 hac] V2 BEG, hoc V1, hec R secundo] VRG, secunda BE

23 multis] VG, multisque RBE factis] fractis R 2 nobilibus] VR, mobilibus B cunis] VBEG, cuius R 4 prudentia] prudentiam R 5 antoninus] VG, antonius R 7 suos V, fehlt RBEG 8 quoniam] quom R

ovidischen Heroiden angehängten Briefe verfasst hat. Die Handschrift, aus der diese Ausgabe geflossen ist, scheint Vatic. Reg. 1994, da diese mit l. XXVI schließt und die von Hübner genommenen Proben mit den der Ausgabe von 1474 eigenthümlichen Fehlern stimmen.

- 1) impressit Hieronymus de Benedictis Bononiensis.
- 2) Der codex Philippi Beroaldi non malae frugis und der codex caeteris fidelior Pii Bononiensis praeceptoris nostri, die Castellus in der Vorrede anführt, sind ohne Zweifel nichts als die Handexemplare dieser Bologneser Gelehrten.
- 3) Haec editio omnium fere errorum, qui in Marcellini libris occurrunt, seminarium dici potest, sagt Henr. Valesius (p. LXXX Wagner) mit Recht; wie er denn überhaupt die älteren Ausgaben durchaus richtig beurtheilt.
- 4) In den seltenen Fällen, wo E von B abweicht, folgt Gelenius jenem, z.B. p. 265, 17.

- 15 martium] G, artium VRBE
- 16 sanguinem] VG, sanguinum RBE
- 17 manus] manibus VRBEG catenis] VR, catenas BEG adflixit] V, af fixit RBEG
- 21 torpente] G, torrente VRBE
- 22 concursatione] BEG, concussatione VR
- 25 qua] G, quae VRBE

  proximi] VRG, proximam

  BE
- 26 omnibus] BEG, oronibus VR
- 28 consiliis] VG, consilii RBE
- 29 fors] VG, foros R, foro BE
- 30 tutum] BEG, tota VR
- 31 aliis] G, paliis V, palus R, paludem BE arbor] VR, arborosam BEG
- 32 per sedelaucum et coram] per sedelauco et cora V, per sedes leucorum G, delauc. et cora R, de lacu et corbitis BE
- p. 65, 2 quia tenebris] G, qui antemumibris V, qui ante in umbris RBE
  - 3 auxiliarium | auxiliarum R
  - 5 nitebatur] V, nitebantur . . . . R, nitebatur cunctis viribus BEG
    interveniat] V, interveniet R, interveniret BEG
    cathaphractariis] VRBE, cataphractis G
  - 7 percurso] EG, percusso VR, percuso B
    autosidorum] G, auto . . . sudorum V, auro sudorum R, ad arua succorum BE
  - 8 tricasinos] VG, tricasmos R, tricastinos BE
  - 11 facili] facile B
  - 12 proterens] VG, preteriens R BE
  - 13 quia] qui BE
    ualebat] ualebant BE

- praepeditus] VRG, perpeditus B, praepeditus E
- 14 perpessus] prepessus R
- 15 uenit] V, uenerit R, uenerat BEG tricasas] VR, tricastum BE, tricassas G
- 16 insperatus] VG, insperatas R, insperatum BE
- 20 uehentem . . . . .] VG, uehentem R, uesunti BE
- 21 suam] BEG, tuam VR
- 24 alamannam] alemannam G, alamanniam V, alamaniam R, alemanniam E
- 25 illuc] illud R
- 27 eripiebat] V, excipiebat RB EG
- 28 discurso] discursos BE
- 30 auxilia] G und Rand von E, auxilio VRBE deinde] inde Rand von E
- 32 quod G, fehlt VRBE
- 33 brotomagum] BEG, brotomago VR tabernas] tarbellos BE
- p. 66, 1 salisonem] G, salisone V, saliso one R, sebusianos et BE nemetas] nemetes BE
  - 2 earum] eorum V RBEG
  - 3 retiis] VR, retibus BEG
  - 5 manus] G, fehlt VRBE
  - 6 acie] asiae R
  - 7 urgerentur] BEG, surgerentur VR captis] capitis B
  - 7 atiis] alios R
  - 8 feruore] V, fauore R, furore BEG residui] VBEG, se si diu R
  - 10 haec] VR, hac BEG
  - 12 quos] quod R
    nec castellum] VG, fehlt RBE
  - 14 rigomagum] VR, rigodolum BE, rigodulum G
  - 17 firmaret reip.] firmare reip.

V, reip. firmare R, reip. firmaret BEG

- 19 primitiis] primitus R
- 20 inundantium] mundantium R
- 22 milites qui] G, mulieres qui V, mulieres que RBE
- 24 provideret] previderet VRB EG
- 27 confidentes] BEG, confidenter VR ei] et VRBE, fehlt G
- 28 prodentibus] G, et prodemontibus V, et quod de montibus R, et quod de multis BE nec] G, ne VR, ire BE
- 30 cum autem ....] VR, fehlt BEG
- 31 intuta] BEG, intota VR
- 32 die] VRBE, diu G
- p. 67, 2 praesentis] RBEG, praesente V
  - 4 civitatis obsidium] G, civitati subsidium VRBE at] et VRBEG
  - 5 adsignandum] VRG, signandum BE
  - 5 suppetias] RBEG, suppetia V
  - 6 magister equitum] G, equitum VR, quietem BE
  - 12 uastitatae] VRBE, uastatae G
  - 12 congrua] BEG, congruas VR
  - 13 quoque diligentia curato] G, quoque diligenti ac curato V (so), diligenti quoque accurato RBE
  - 14 lactiore spe] G, lactiores per VRBE prosperorum] prosperum BE ad] VG, feblt RBE
  - 15 consurgebat] consurgebant B
- p. 265, 6 ut] BEG, fehlt VR

  negotiorum] V, fehlt RBEG

  7 agebantur] VR, agebantur

  per provincias BEG

- iam] VG, fehlt RBE consul] VRBE, consule G collegium] V, collegio RBEG
- 12 flagranti] VG, flagrantis R BE
- 13 diligentiam] VRBE, diligentiae G dividens] diffidens VRBEG
- 15 hierosolyma] V, -mam RBEG
- 16 obsidente] VRG, obsistente
  BE
  posteaque] VG, post itaque R
  BE
- 17 expugnatum] EG, oppugnatum VRB
- 22 adsultibus] BEG, adsumptibus VR
- 23 inaccessum hoc que] G, inexcessum hoc quo VRBE
- 24 inceptum] G, incertum VRBE
- p. 266, 1 legatos ad se] G, legatis adiem V, legati sardinie R, legatos sardiniae BE aeterna] VRG, aena BE clare] RBEG, dare V
  - 4 proconsulem] VG, praeconsulem BE, proconsulum R uicariam] G, uicari V, uicario RBE
  - 5 aradium] VR, arabicum BE, arabium G
  - 7 ordinatis] VG, ordinatius B E, ordinatus R
  - 8 profluvio ... 9 comite fehlt RBE, comite fehlt G extincto sumque G, extinctum quae V
  - 11 praecesserat] VG, processerat RBE
  - 12 eo] VRBE, fehlt G
  - 13 sacerdotum consortio quidam e VRBEG
  - 14 concidit] BEG, concedit VR
  - 15 memorabant] remorabant R
  - 16 sallustio set] VG, salustius et RBE
  - 18 monstrabant VRBEG

quod acciderat VRBEG

- 22 peruadere | VG, preualere R
- 24 externis] VG, externi BE, externus R
- 25 remittente] V, renitente RB EG moris VRBEG
- 28 eo] V, hoc RBEG limitibus] VG, militibus R
- 30 aegentium V, egentium R, et gentium BE, gentium G
- p. 267, 1 foveri] VR, fouere BEG
  - 4 tendere] tenderet VRBEG
  - 6 primam] VRG, properandi BE
  - 9 transmissoque] G, transmissaque VRBE
  - 12 quendam] VG, quem RBE syriacae] syrice R
  - 16 promiscua itum] G, promisquantum V, pronus quantum RBE
    - exoptans] G, exortans V, exhortans RE, exhorans B
  - 17 ut deinde] VG, inde RBE ira] iram R
  - 21 reversurum] VRBG, reversum E
  - 23 swi] VRBE, sibi G haud] aut R contigit] contingit R
  - 25 suburbana] VR, suburbano p. 269, 1 ex duce] VRG, duce BE BEG
  - 26 maias] VRBE, martias G
  - 27 hierapolim] VRG, hieropolim BE cum] VRG, fehlt BE
  - 30 tegularumque] VG, tegularum RBE
  - 31 tam] V, iam RBEG
  - 32 praeuersa] VBEG, peruersa curatius] VR, accuratius B
  - 33 occuparet] VBEG, occuparat R

- p. 268, 1 euphrate G, eufraten V, eufratem R, euphratem BE
  - 2 ad batnas] VRG, acbatanas BE
    - osdroenae] osdrocene BE
  - 3 calonum JR, colonum VR, colonorum BE suscipiendum] suspiciendum

consucte] VRG, consucta BE

- 10 antiquum] V¹BEG, antiquum cum V2R
- 14 lunae] VG, luna RBE ritu] situ VRBEG
- 15 fert] VRG, fertur BE
- 19 praesagiebat] BEG, praesagebat VR
- 20 secuturum] BEG, secutum V, securum R
- 23 hac] hace V, hoc compertum est R, fehlt BEG palatim] VG, fehlt RBE
- 24 aeterna] aena BE
- 24 ni] ne VRBEG
- 28 disponenti] disponendi .VRB
- 28 procursatorum] G, perparocursatorum VR, propero cur*satorum* BE tum] VG, cum RBE
- 31 cogitauerat] G, cogita erat V, cognita erat RBE
- 2 uigilanter] uigilianter BE seruaturi] VG, seruari RBE
- 3 didicerat] VG, dixerat BEG
- 4 posset] V, possit RBEG regi sociarentur] GV2, regisoctarentur V1, regis optarentur R, regi optarentur BE
- 5 moxoenam] VRG, mizenam  $\mathbf{BE}$ chiliocomo] VRG, chalonitide
- 6 mediae inedie R
- 7 agenti] G, agente VRBE

- concurrerent] concurrent V, concurret RBE, accurrerent G
- 10 re cibaria] regi uaria VRB E, rebus uariis G
- 13 torminis] BEG, tormini VR
- 14 lapillisque] VG, lapillis RBE ostento] BEG, extento VR
- 15 exclamauit] esclamauit VR, clamauit BEG
  babylona] VRBG, babylonia
  E
  procidisse] G, praecidisse V, prendisse RBE
- 16 omen] VG, omnes RBE
- 17 hostias] VG, hostiam RBE
- 18 funditur] VRG, qui diffunditur BE
- 18 in] V<sup>2</sup>BEG, fehlt V<sup>1</sup>R
- 19 curatis et quiete] cur misit quiete VR, accurate refectis BEG callinicum] callinisum VRB EG
- 20 et] V, fehlt RBEG

  opimitate] RBEG, opiimitate

  V¹, oportunitate V²
- 21 ante fehlt VRBEG
- 22 pompae] pampe R
- 23 almonis] BEG, salmonis V, salomonis R ablui] VBEG, absolui R sollemnitate] V<sup>2</sup>BEG, sollicitate V<sup>1</sup>R
- 28 saracenarum] saracinarumV, sarracenorum RBEG genibus] VG, fehlt RBE nixi] VG, nisi R, misi B, missi E
- 29 oblata ex auro] V, oblato auro R, oblata auri BEG
- 30 furta] VG, futura RBE
- 31 adloquituri] VRG, adloqui
  BE
- p. 270, 1 classis] V<sup>2</sup>BEG, classi V<sup>1</sup>R constantiano] VBEG, constant

- 3 artabat] VBEG, artabant R
- 4 contextae] G, contectae VR BE Zu schreiben ist also confectae.
- 6 pontes] V2BEG, potes V1R
- 7 admoneor] BEG, admoneo VR
- 8 circumscripte] VR, circumscripta BEG
- 10 axiculos] exiculos R duos] V<sup>2</sup>BEG, duo V<sup>1</sup>R
- 11 maioris] VBEG, maiores R
- 12 pars] V, ars RBEG
  extentius] VR, extensius B
  EG
- 13 multiplici chorda] G, multiplicis horda V¹, multiplicis chorda V², multiplices corda R, multiplice corda BE
- 14 duae] duo R
  ligneae] VRBEG (lineam
  Eyss.)
- 16 temonis] G, temones VRBE cauamine] cauanine R
- 17 lineam] VRBE, ligneam G (maligne Eyss.)
- 20 letale] BEG, l[eta]le V, latale R agnoscat] VG, agnoscit RBE
- 24 ilicei] BEG, licaei VR
- 28 dissiliat] G, dissiliant VRBE
- 29 restium] testium R
- 31 unci] mici R
- p. 271, 1 pendet] G, pendent VRBE

  stuppea] BEG, struppea V,

  strupea R

  ferrea funda] ferrea ferrea

  V¹

  fulmentum] VR, fulcimentum

  BEG
  - 3 cespites] cospites V1
  - 4 latericios] lateriotios R
  - 5 invenerit] VG, intervenerit R BE
  - 5 subter ] G, super VRBE
  - 6 ad] RBEG, ate V<sup>1</sup>, ante V<sup>2</sup>
  - 9 paene supinum] paene suri-

- num VR, paene uncinum BE, penes uncinum G
- 11 forti] sorti V1
- 11 perculsum] perclusum V², perclausum V¹RBE, percussum G uolucri] uolucris BE
- 12 mollitudine] mollitudinem R
  incurrerit] inconcurrerit V¹
  conlisurum] BEG, consorum
  V¹, conlisorum V²R
- 13 ex eo quod] VR, quod ex eo G, ex eo (quod fehlt) BE
- 14 torquetur] contorquetur E
- 14 autem zweimal Eyss. (Druckfehler)
  quoniam] VG, cum RBE
  aculeum] eculeum R
- 17 post] pos V
- 17 calcitrando] RBEG, cal[cita]n-do V

Hienach scheiden sich die gelenischen Lesungen innerhalb der ersten dreizehn Bücher in Kategorien durchaus verschiedenen Werthes. Wo Gelenius die Lesungen der ihm vorliegenden Ausgabe beibehält, wie z. B. p. 265, 7 den Zusatz per provincias, p. 269, 19 den Vorschlag accurate refectis, oder auch mit unwesentlicher Aenderung, wie z. B. p. 66, 14 Rigodulum statt des Rigodolum der älteren Drucke, kann aus seinem Text auf die Hersfelder Handschrift nicht geschlossen werden und ist die fragliche Lesung unzweifelbaft Conjectur. Wenn Eyssenhardt solche Lesungen stillschweigend in den Text setzt, ohne in den Anmerkungen etwas anderes beizubringen als die abweichende Lesung des Vaticanus, wie z. B. p. 265, 22 adsultibus statt adsumptibus, oder wenn er gar dergleichen in den Anmerkungen ausdrücklich auf Gelenius zurückführt, wie p. 265, 6 das eingesetzte ut, p. 265, 17 expugnatum statt oppugnatum, so führt er den Leser geradezu irre und ist seiner eigenen Worte in der Vorrede uneingedenk, dass Gelenius Autorität sehr hoch zu stellen sei, quia persaepe, quae primo aspectu coniectura orta videntur, Hersfeldensis libri memoriam repræsentare possunt; denn die se Lesungen können dies eben nicht und in der That schweigt hier Gelenius, während Erasmus oder Castellus reden. — Umgekehrt ist es außer Zweifel, dass solche Lesungen, die Gelenius von seiner Vorlage abweichend in den Text genommen hat und die mit dem Vaticanus stimmen, wie z.B. p. 265, 7 das eingesetzte iam, p. 265, 16 die Aenderung von post itaque in posteaque, dem Hersfelder Codex entnommen sind; und ein gewissenhafter Herausgeber wird wenigstens die wichtigeren Fälle der Art anzuzeigen sich verpflichtet fühlen. Es bleiben endlich die zahlreichen Stellen, an welchen Gelenius sich sowohl von seiner Vorlage entfernt wie vom Vaticanus; wie zum Beispiel p. 265, 7 consule, 13 diligentiae, 23 inaccessum hocque allein bei Gelenius sich finden, während Hermes VI.

die demselben vorliegende Ausgabe hier mit dem Vaticanus übereinstimmt. Diese Lesungen können sowohl aus der Hersfelder Handschrift entnommen wie durch Conjectur gefunden sein. Natürlich ist das letztere bei weitem der häufigere Fall und wird man nicht oft es zur Evidenz bringen können, dass Gelenius, was er also drucken liefs, auch wirklich gelesen hat. Aber es giebt doch Fälle der Art, wie zum Beispiel die schon erwähnte Ausfüllung der Lücke p. 248, 1-3; und die Sache liegt nun einmal so, dass der hauptsächliche Nutzen, den die gelenische Ausgabe uns gewährt, in dieser wenn gleich bedenklichen dritten Kategorie enthalten ist und dieselbe im Apparat vollständig aufgeführt und deutlich gekennzeichnet werden muss. Die Hoffnung mag wohl eitel sein, dass in unserer rasch lebenden und noch rascher arbeitenden Zeit sich ein Philologe finden werde, welcher Valesius Arbeit aufnimmt und sich in einen Schriftsteller vertieft, wie Ammian ist, obwohl derselbe darauf ein besseres Anrecht hat als viele mehr gepriesene und gelesene. Aber was man jetzt eine kritische Ausgabe nennt, wird auch wohl für Ammian gehofft werden dürfen; und was von einer solchen zu fordern sei, hat vor einigen Jahren Haupt in präciser Weise definirt. Totum, sagt er in dem angeführten Proömium p. 6, praeparandae emendationis negotium quod recensionem dicimus in Ammiani opere continetur diligenti Vaticani libri et exemplaris Geleniani, quod ex Hersfeldensi libro sumptum est, comparatione . . . illa . . comparatio tantum abest, ut certam antiquae scripturae formam praebeat, ut plurimis impedita sit maximisque dubitationibus. alia enim, quae codex Fuldensis aut non habet aut habet peius scripta, Gelenium plane non potest dubitari sumpsisse ex Hersfeldensi codice, alia apertum est eum finxisse coniecturis usum partim egregiis (ut erat homo praeclari ingenii), partim falsis; denique haud raro in Castelli commentis adquievit. ita fit ut multa Geleniana incerta sint neque fere tutum ab omni parte sit quicquam praeter Fuldensis libri litteras. Die hier geforderte Arbeit ist, was den Gelenius betrifft, immer noch zu leisten. Wir vermissen immer noch einen Apparat des Ammian, in dem die Lesungen der gelenischen Ausgabe theils vollständig angeführt werden, theils bei jeder einzelnen kenntlich gemacht wird, ob sie auf Sabinus, Castellus oder Erasmus zurückgeht oder von diesen sich entfernt und aus der überhaupt erkannt werden kann, was Gelenius, sei es nun aus seiner Handschrift oder aus Vermuthung, an dem ihm vorliegenden Texte geändert hat.

TH. MOMMSEN.

# WIE UND WANN KAM DER FULDENSIS DES AMMIANUS MARCELLINUS IN DEN VATICAN.

Herr Eyssenhardt, der jetzt, wie so viele andere Autoren, auch den Ammianus Marcellinus edirt hat 1), giebt auf Seite IIII seiner Vorrede über den Fuldensis (= Vaticanus 1873) folgende Notiz:

"in ultimo folio Monasterii fuldensis inscriptum est manu, ut mihi visum est, saeculi quarti decimi: qua de re si recte iudicavi—quamquam in tam paucis litteris facile erraveris— iam ante concilia sive Constantiense sive Basileense Fulda codex asportatus est."

Ich muss von vornherein bekennen, diese Beweisführung nicht zu verstehen; also: weil jene Worte die Charaktere des 14. Jahrhunderts zeigen, so muss der Codex schon 1414 und 1431 nicht mehr in Fulda gewesen sein. — Im Gegentheil wird man einräumen müssen, dass jene Worte nur einen Schluss stützen können wie lange der Codex in Fulda geblieben, nicht aber wann er fortgeschafft sei. — Natürlich ist es immer sehr misslich aus den Schriftzügen von zwei Worten irgendwelche weitergehenden Schlüsse zu ziehen; glücklicherweise sind dies jedoch nicht die einzigen Worte, die hier in Betracht kommen. Erstens steht nämlich nicht wie H. Eyssenhardt angegeben blos Monasterii fuldensis auf der letzten Seite des Codex, sondern ein achtspitziges Kreuz gebildet aus den Worten: Monasterii fuldensis est liber iste. Die ersten beiden Worte sind also auf derselben Seite dreimal wiederholt. Ferner finden wir sie fol. 41<sup>b</sup> und 42<sup>a</sup> und fol. 78<sup>a</sup>. Von diesen beiden Stellen finde ich nur die erstere in der Ausgabe von Eyssenhardt (S. 100) notirt; und hier setzt er, wie ich wenigstens glaube mit vollkommenem Rechte dieselben Schriftzüge in das 15. Jahrhundert.

Unser Codex müsste demnach wenigstens im Anfange des 15. Jahrhunderts noch in Fulda gewesen sein, während H. Eyssenhardt behauptet, dass er schon vor 1414 von dort weggeschafft sei.

Wir verlieren den Fuldensis also im Anfang des 15. Jahrhundert derts aus den Augen, sehen ihn aber noch in demselben Jahrhundert in Italien wieder auftauchen. Wie uns die Worte Monasterii fuldensis einen terminus a quo gaben, so gewinnen wir einen terminus ad quem durch die am Rande beigeschriebenen Noten, die allerdings von meh-

<sup>1)</sup> Ammiani Marcellini rerum gestarum libri qui supersunt. Franciscus Eyssenhardt recensuit. Berolini MDCCCLXXI. F. Vahlen.

reren, aber sehr deutlich zu unterscheidenden Händen herrühren. Es sind nämlich fast durchgehends die Schlagworte an den Rand geschrieben, so dass ein späterer Leser sich leichter orientiren konnte. Hauptsächlich sind von der ersten Hand alle Notizen berücksichtigt, die sich entweder auf das Christenthum beziehen, oder auf römische Topographie; z. B. fol. 21 christiani. fol. 22 Liberius christianae legis antistes. Athanasius episcopus. fol. 57 Persarum rex christianis favet. fol. 73 hoc pro graeco et impio dicit auctor. fol. 96 professio christiana nihil iniuste suadet et lene. fol. 136 christiana lex.

fol. 32 Ingreditur Constantius urbem. rostra. curia. Jovis tarpei. lauacra. amphitheatrum. pantheon. urbis templum. forum. theatrum pompei. odeum. stadium. Traiani forum. Traiani equus.— fol. 38 castra peregrina montis Caelii. fol. 40 obeliscus in circo maximo. fol. 41 vicus alexandr. hostiensis porta. fol. 41 in Vaticano. in ortis Salustii. in augusti monum. fol. 184 lauacrum agrippe. Euentus boni templum.

Ganz ähnliche Noten und namentlich durchaus dieselbe Schrift fand ich wieder, wo ich es am wenigsten vermuthete.

Als ich nämlich im Anfang dieses Monats in Venedig den Ammian der Marcusbibliothek (cod. S. Marci 388) untersuchte, gewann ich sofort die Ueberzeugung, dass seine Randnoten von derselben Hand wie die des Vat. 1873 herrühren müssten, und dass beide nach denselben Gesichtspunkten verfasst seien. Ich nahm daher Schriftproben, um sie hier mit dem Original des Vaticanus zu vergleichen; die Uebereinstimmung war evident und wurde mir von meinen hiesigen Freunden bestätigt.

fol. 24=14. 11. 24 non deos hic sed deum tanquam christianus significat.

fol. 33 = 15. 5. 31 non satis bene christianus fuit Ammianus.

fol. 199=27. 3. 12 seditio pro papatu.

Außerdem ist es natürlich jedesmal am Rande notirt, wenn die Christen erwähnt werden. — Das Interesse für die Stadt Rom finden wir an folgenden Stellen wieder:

fol. 7 == 14. 1. 9 Lumina romae per noctem in publico perpetua

fol. 34 = 15. 7. 3 al. eptidium nunc septizodium contra fores monasterii sancti gregorii

fol. 112=21. 1. 5 ubi nunc sanctae agnetis monasterium via numentana miliario ab urbe sepulchrum extat sanctae constantiae porfiritianum superbum in edificio elegantissimo. B.—

fol. 147=23. 3. 7 salmo fluvius viam appia ostiensem intersecans citra ecclesiam sancti pauli ubi est molendinum sanctae sabae.

Interessant für den Schreiber dieser Noten sind auch folgende Notizen:

fol. 124=21. 15. 2. Hier hatte derselbe statt der Worte Ammians cum clarissimatus conjicirt: et si clarissimi; als er aber später fand, dass sich das Wort clarissimatus belegen lässt, bemerkt er gewissenhaft am Rande clarissimatus, quo uerbo usus est saepe cassiodorus.

fol. 135 = 22, 9, 5. Hier finden wir zu den Worten  $\mathcal{A}\Pi O$  TOY  $\Pi ECIN$  am Rande in Cursivschrift die Verbesserung  $\mathring{\alpha}\pi\mathring{o}$   $\tau o\tilde{v}$   $\pi\varepsilon\sigma\varepsilon\tilde{i}v$ .

Wir sehen also, der Verfasser jener Noten war nicht nur Philolog, sondern verstand sogar, was in jenen Zeiten sehr selten, Griechisch. Wer aber war der Verfasser? Wir haben bereits eine Note auf fol. 112 kennen gelernt, die mit B unterzeichnet ist; eine zweite (fol. 48=16, 11, 14) ist schon früher einmal veröffentlicht im Berliner index lectionum vom Sommer 1868 p. 4:

hic deest unius folii scriptura ex iis quae in exemplari uetusto legisse memini. et est pars multi facienda a me in italia apud ocriculum posita. B. 1)

eadem ex Tolosano libro Valesius protulit, nisi quod B illud non habet, quo utrum Bessarionis nomen significetur an potius Blondi illi diiudicent qui utriusque aut alterius utrius manum norunt.

In Venedig selbst ist es leicht sich sofort zu überzeugen, dass dieses B sich auf den Bessarion bezieht, durch Vergleichung mit den vielen Autographen, die sich fast in allen Codices dieses berühmten Humanisten vorfinden. In manchen Handschriften findet man sogar eine vollständige Inhaltsangabe auf dem ersten Blatte zugleich mit dem Namen und Titel Bessarions von dessen eigener Hand, wie z. B. cod. S. Marci graec. 215. So liest man auch auf dem ersten Blatte jenes Ammians:

Ammiani Marcellini rerum gestarum; liber b. Car. Tusculani ἀμμιανοῦ μαρχελλίνου ἱστορίαι: βίβλος βησσαρίωνος καρδηναλέως τῶν τουσχλανῶν.

Hier ist also jenes fragliche B im Griechischen durch Bessarion ersetzt.

In gleicher Weise wie sein eigenes Handexemplar hat Bessarion den Fuldensis des Ammianus mit Randnoten versehen, den er genau

<sup>1)</sup> Aehnlich: fol. 41 == 15. 13. Multa desunt in hac operis parte

gekannt und selbst unter Händen gehabt haben muss; denn sein Ammian ist nichts als eine für uns ziemlich werthlose Abschrift des Fuldensis mit allen Fehlern, Lücken, Dittographien etc. Diese Abschrift hat Bessarion dann selbst mit dem Original collationirt. Er hat zum Theil recht bedeutende Lücken nach dem Original ausgefüllt (so 17. 4. 23 et reliqua — 17, 7, 12 arescentem), Wiederholungen gestrichen und den Text an vielen Stellen verbessert, oft allerdings durch Conjectur, oft aber auch mit Hülfe des Vaticanus, so z. B. fol. 121=21, 12, 20. Hier hatte die Handschrift ursprünglich die Lesart: — spectato negotio mamertino praeterea nigrinus — — Bessarion strich das sinnlose praeterea und schrieb darüber: rum iudicante praefecto praetorio. Er trug also genau die Lesart des Vaticanus in seinen Codex ein, sogar mit den Fehlern (rum für tum); während er andrerseits die im Vaticanus nöthige Umstellung vornahm (cf. Amm. M. rec. Fr. Eyssenhardt p. 215 18) und die Worte praefecto und praetorio wieder verband.

Da wir also bestimmt wissen, dass Bessarion den Vaticanus selbst benutzt hat, so dürfen wir schließen, dass unsere Handschrift damals bereits nach Italien geschafft war. Daraus, dass Bessarion sich nur Cardinal nennt — eine Würde, die er 1439 erlangte — und noch nicht Patriarch 1) von Constantinopel, wozu ihn Pius II 1463 erhob, kann man abnehmen wann der Vaticanus spätestens in Italien eingetroffen sein muss, doch kann das Original natürlich bereits Jahrzehnte in Italien gewesen sein, ehe Bessarion eine Abschrift anfertigen ließ.

Hieran knüpft sich natürlich eine andere Frage: wo war der Fuldensis in der Zeit, wo wir seine Spur verloren haben und wie kam er nach Italien? Das plötzliche Verschwinden der schönen Klosterbibliothek zu Fulda<sup>2</sup>) ist bis jetzt nicht erklärt und wird vielleicht nie erklärt werden; jedoch mit Bezug auf den Fuldensis des Ammian lassen sich wenigstens Vermuthungen aufstellen mit Hülfe einer Aeufserung Ulrichs von Hutten.

Ulrichi Hutteni opera ed. Böcking. Vol. I pg. 333 (in der Prae-

<sup>1)</sup> Den Titel Patriarch von Constantinopel finden wir z. B. in den codd. S. Marci gr. 364; lat. 171, 288, 346.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. Katalog und Nachrichten von der ehemaligen aus lauter Handschriften bestandenen Bibliothek in Fulda (ohne Namen d. Vf.), Leipzig und Frankfurt a. M. 1812.

fatio in librum de Unitate Ecclesiae conservanda ad Ferdinandum Archiducem):

— cum invenissem nuper in eadem Fuldensi bibliotheca quinque libros de vita Henrichi conscriptos, fuerant autem plures, sed posteriores illi abrepti sunt, scelere arbitror Aeneae Sylvii, qui postea Pius fuit et bibliothecam eam misere devastavit.

Hiermit combinire ich eine andere Notiz über den Pariser Codex 5819 des Ammian, die kürzlich H. Cart veröffentlicht hat in der Revue critique 1870 p. 118:

C'est le ms. de la Bibliothèque Impériale n.5819, in 4°, 237 feuillets. Il porte à la dernière page les mots suivants: Finis postremi libri ab Ammiano Marcellino | cum reliquis aediti ad rerum gestarum | enucleationem: quos ego Petrus Honestus | magnifici viri gratia Dnī | Graegorii Piccolominei stilo membranis im- | praessi in quattuor trigintaq. dierum in- | terkalatione ac poenitus assolvi die | XIII KL. Aug. anno dūīcō | millesimo | CCCC | LXII sedente Pio summo pontifice. Ce Pie n'est autre que le célèbre Aeneas Sylvius Piccolomini, qui fut pape sous le nom de Pie II de 1458—64.

Ich hatte zwar keine Gelegenheit den cod. regius 5819 in Paris selbst zu untersuchen, jedoch nach der verhältnissmäßig häufigen Erwähnung desselben in den Noten des Valesius zweifele ich keinen Augenblick daran, dass er nichts ist als eine Abschrift des Fuldensis. Allerdings möchte H. Cart a. a. O. lieber beide Handschriften aus einer gemeinschaftlichen Quelle ableiten, doch dürfen wir in diesem Falle seinem Urtheil nicht viel Gewicht beilegen, weil er bei den sehr dürftigen Notizen über den Vaticanus diese Handschrift nicht kennen konnte. Aus dem Umstande aber, dass wir in der Bibliothek des Hauses Piccolomini eine Abschrift des Fuldensis finden, können wir mit Sicherheit den Schluss ziehen, dass Aeneas Silvius denselben gekannt und geschätzt hat, da er als Gelehrter von Fach in solchen Fragen natürlich das entscheidende Wort zu sprechen hatte.

Die Schicksale unserer Handschrift sind also aller Wahrscheinlichkeit nach folgende. Piccolomini 1) kam auf seine vielen Reisen durch Deutschland auch nach Fulda, wo er unseren Codex entdeckte und auf irgend eine Weise an sich brachte, sei es für sich selbst, sei es für die päpstliche Curie; da er ja bekanntlich das Amt eines Ge-

<sup>1)</sup> Leider habe ich Voigts Leben Pius II. nicht benutzen können. Vielleicht lässt sich die Reise Piccolominis nach Fulda bis aufs Jahr fixiren.

heimschreibers bei Eugen bekleidete. Voller Freude schaffte er seinen Schatz über die Alpen nach Italien und gestattete seinen Freunden wie z. B. Bessarion Abschriften zu nehmen. Eine andre Copie, welche für die Zeitbestimmung besonders wichtig ist, der cod. Vat. 2969, hat eine Subscription vom Jahre 1445. Dann wurde der Fuldensis der vaticanischen Bibliothek einverleibt, und wahrscheinlich um die Lücke in der Bibliothek des eignen Hauses auszufüllen, gestattet Papst Pius II. einem Verwandten Gregor Piccolomini eine Abschrift (cod. reg. 5819), die dann später nach Paris kam.

Rom.

V. GARDTHAUSEN.

### ZU FRONTINUS.

Bei Frontin findet sich in dem Abschnitt über die aqua Marcia c. 7 eine verderbte Stelle, die bei Bücheler p. 5, 19 so lautet: legimus aput Fenestellam in haec opera Marcio decretum sestertium milies [mine] octingenties et [octingente Set] quoniam ad consummandum negotium non sufficiebat spatium [statium] praeturae in annum alterum [alterum est] prorogatum. Eo tempore decemviri [decemuira] dum aliis ex causis libros Sibillinos inspiciunt, invenisse [inuenti] dicuntur, non esse aquam Marciam sed [seu] potius Anionem — de hoc enim constantius traditur — in Capitolium perducendum [perduci] deque ea re in senatu M. [senatû] Lepido pro collega verba faciente actum Appio Claudio Q. [que] Caecilio consulibus, eandemque [eademque] post annum tertium a Lucio Lentulo retractatam C. Laelio Q. [q] Servilio consulibus, sed utroque tempore vicisse gratiam Marcii Regis; atque ita in Capitolium esse aquam perductam. In den eckigen Klammern habe ich die wichtigsten Lesarten der Handschrift von Monte Cassino beigefügt; wo die Angaben von denen bei Bücheler abweichen, kann ich die Richtigkeit der meinigen verbürgen. Die Handschrift ist überhaupt vielfach correcter als man nach Kellermanns Abschrift, deren Bücheler sich bedient hat, voraussetzen würde; Polenus war durch Gattola oft besser über ihre Lesarten unterrichtet.

Die Fassung der Stelle bei Bücheler und im Wesentlichen auch bei den frühern Herausgebern ist nicht ohne Anstofs. Zunäehst ist statt des sinnlosen pro collega das schon von Pighius und Polenus vorgeschlagene pro collegio herzustellen. Der Zwischensatz sodann de hoc enim constantius traditur setzt nothwendig die Erwähnung

einer verschiedenen Tradition voraus, wie das handschriftliche seu im Vorhergehenden sie bietet. Das hat Bücheler gesehen, wenn er in der Anmerkung zu schreiben vorschlägt: sed Appiam seu potius. Hiebei ist vorausgesetzt, dass die Sachlage folgende gewesen sei: Marcius habe die von ihm neu erbaute Wasserleitung auf das Capitol führen wollen; die sibyllinischen Bücher aber hätten erklärt, nicht die aqua Marcia sondern der Anio sollten dahin geleitet werden; nichts desto weniger habe Marcius seinen Willen durchzusetzen gewusst und die Marcia auf das Capitol geführt. Indess dieser Auffassung der Sache widersprechen die letzten Worte: atque ita in Capitolium esse aquam perductam, wo eine Angabe der Leitung, welche schließlich auf das Capitol geführt worden wäre, erwartet würde. Sie führen vielmehr auf die Annahme, dass die sibyllinischen Bücher nicht einer Leitung vor der andern für das Capitol den Vorzug gaben, sondern gegen die Zulassung einer Wasserleitung überhaupt auf das Capitol sich erklärten. Ist das richtig, so ist die Stelle durch Einsetzung von drei Buchstaben leicht, und wie ich glaube, sicher so herzustellen: eo tempore decemviri dum aliis ex causis libros Sibyllinos inspiciunt, invenisse dicuntur, non esse (fas) aquam Marciam seu potius Anionem — de hoc enim constantius traditur — in Capitolium perduci. Der Ausfall des Wörtchens erklärt sich in dem von kleinen Lücken durchsetzten Texte ungleich leichter als die Aenderung des Gerundivums in den Infinitiv.

Im Vorhergehenden fehlt est vor prorogatum bei Bücheler wohl nur, weil es zufällig in Kellermanns Abschrift ausgefallen ist; es steht in der Handschrift.

c. 123 p. 46, 22 Büch. Idoneum structurae tempus est a calendis Aprilibus in calendas Novembres, ita ut optimum sit intermittere eam [iam] partem aestatis quae nimiis caloribus incandescit, quia temperamento caeli opus est, ut et (humorem) commode [ut ex commodi] structura conbibat et in unitatem conroboretur [conrobetur].

Et humorem hat Bücheler nach Heinrichs Vorschlag geschrieben, die älteren Ausgaben von der princeps an bieten ex humore. Beides ist unnöthig. Conbibere und perbibere werden in der Sprache der Techniker häufig absolut gebraucht wie unser 'anziehen', weil sich das Object so sehr von selbst versteht, dass man es kaum in Gedanken noch ausdrücklich ergänzt. Cato de r. r. 100: amurca ita ut est cruda prius colluito (sc. metretam), oppilato agitatoque ut bene combibat.

109: postea facito laterculos; sinito combibant noctem et diem. 130: codicillos oleaginos et cetera ligna amurca cruda perspergito et in sole ponito, perbibant bene. Vgl. 129: confodiatur minute terra, amurca bene conspergatur ut combibat quam plurimum. Scrib. Larg. 20: oportet vero minime quater quinquiesve ex intervallo inungere, deinde cum combiberint oculi ad singulas inunctiones . . . spongiis expressis vaporare-227: medico cumulante medicamentum et adstruente imprimenteque donec combibant (sc. haemorrhoides). Colum. XII 43: caseum sic condiemus.... tum optimi generis musto adimpleto, ita ut superveniat et sit ius aliquanto copiosius quam caseus; nam caseus combibit et fit vitiosus nisi mustum semper supernatet. Zuzusetzen ist also sicher nichts; zweifelhaft aber kann man sein ob für das überlieferte ex commodi zu schreiben sei et commode oder ex commodo. Frontin empsiehlt in der heissesten Zeit mit den Maurerarbeiten auszusetzen, augenscheinlich aus demselben Grunde, aus dem Vitruv II 3, 2 das Ziegelstreichen für die Zeit des Solstitium untersagt: bei großer Sonnenhitze nämlich trocknet das Gusswerk wie der Ziegel nicht gleichmässig, sondern auf der Obersläche sehr rasch, innen aber erst allmälig. Diesem Sinne würde ex commodo sehr gut entsprechen. Vgl. Colum. VI 2, 14: hi melius concoquunt ideoque robora corporum citra maciem conservant, qui ex commodo quam qui festinanter mandunt. XII 19, 3: leni primum igne et tenuibus admodum lignis quae cremia rustici appellant, fornacem incendemus ut ex commodo mustum ferveat. Neratius in den Digesten L 5, 4: ut ex eo tempore vacationis dies incipiat ei cedere, quo iter ex commodo (die Handschrift ex commodato) peragere potuisset. Seneca nat. q. V 18, 8: emetiri cuique annos suos ex commodo licet et ad senectutem decurrere. Diese Stellen führt Hand im Tursellinus 2, 654 an.

Halle a. S.

RICHARD SCHÖNE.

## 'AMBAKOYM.

Porphyrios nimmt in seinen Lebensabriss des Pythagoras (c. 27 p. 24 l. 22—28 Nauck) die Erzählung auf, dass jener wunderthätige Philosoph an einem und demselben Tage seine Jünger in Metapontum und in Tauromenium besucht habe, obgleich die Entfernung zwischen beiden Städten viele Tagereisen zu Lande und zu Wasser betrage. Diese Legende, welche bei Lesern im Zeitalter der Eisenbahnen nur Betrach-

tungen über die Wandelbarkeit des Wunderbegriffs erregen kann, veranlasste einen Frommen früherer Jahrhunderte, der den Heiden ein solches postalisches Wunder nicht gönnte, zu der Randbemerkung, welche aus der Oxforder Handschrift des Porphyrios zuerst im Hermes 5, 367 folgendermassen veröffentlicht wurde: 'οὐδὲ εὶ δ αμβακούμ (sic) ην.' Zu dem 'sic' lag jedoch kein Grund vor, außer wenn auf den bedeutungslosen Umstand hingewiesen werden sollte, dass trotz der fortlaufenden Rede der Schreiber der Oxforder Handschrift den Acutus nicht in den Gravis verwandelt hat. Im Uebrigen ist Αμβακούμ die in der griechischen Bibel und daher auch bei den griechischen Kirchenschriftstellern eingebürgerte Namensform für den Propheten Habakuk. Mag nun das  $\overline{\mu}$  am Schluss des Wortes durch fehlerhaftes Lesen des hebräischen Namens oder durch die freilich nur in der Minuskelschrift leichte Verwechselung der griechischen Buchstaben  $\bar{\varkappa}$  und  $\bar{\mu}$  (s. Bast, comment. palaeogr. p. 721) entstanden sein, jedenfalls setzte sich die Form Αμβακούμ sehr früh fest; schon Hieronymus<sup>1</sup>) kennt und verwirft sie; und ein von Suidas<sup>2</sup>) ausgeschriebener Unbekannter, dessen ganzer Vorrath semitischer Vocabeln aus den wenigen aramäischen Wörtern und Sätzchen bestanden zu haben scheint, welche im Neuen Testament, mit griechischer Uebersetzung versehen, vorkommen, entspinnt sogar aus der Sylbe  $\kappa o \dot{\nu} \mu$  eine lächerliche Etymologie. — In dem kanonischen Büchlein des Propheten Habakuk sucht man nun freilich vergeblich nach einem Seitenstück zu der pythagoreischen Eilfahrt; aber wohl findet sich ein solches in dem apokryphen Anhang zu Daniel, welcher in der deutschen Bibel die Aufschrift 'Vom Drachen zu Babel' führt. Die bezügliche Stelle lautet nach dem Text des Theodotion, welcher für Daniel und dessen Anhänge der kirchlich recipirte ist (v. 33-36): καὶ ἢν ᾿Αμβακοὺμ ὁ προφήτης ἐν τῆ Ιουδαία καὶ αὐτὸς ήψησεν ξψεμα καὶ ἐνέθουψεν ἄρτους εἰς

<sup>1)</sup> Prol. comment. 1 in Habacuc (vol. 6 p. 587 Vall.): primum... scire nos convenit corrupte apud Graecos et Latinos nomen Ambacum prophetae legi, qui apud Hebraeos dicitur Abacuc.

<sup>2)</sup> p. 11 Bernhardy: 'Αββαχούμ' πατὴρ ἐγέρσεως' τὸ μὲν γὰρ ἀββᾶ σημαίνει πατήρ [Rom. 8, 15], τὸ δὲ χοὺμ ἔγερσις, ὡς καὶ παρὰ τῷ θείῳ εὐαγγελίῳ [Marc. 5, 41] ταλιθά, χούμ, ἤγουν ἡ παῖς ἐγείρου. ὅθεν δῆλον ὅτι διὰ τῶν
δύο ββ γραπτέον τὸ 'Αββαχούμ. Mit Vernachlässigung der orthographischen Ermahnung wegen des doppelten β findet sich dieselhe Etymologie in den onomastica sacra p. 20°, 14 Lagarde: 'Αμβαχοὺμ πατὴρ ἐγέρσεως und p. 173, 66 'Αμβαχοὺμ πατὴρ ἐγείρων.

σκάφην καὶ ἐπορεύετο εἰς τὸ πεδίον ἀπενέγκαι τοῖς θερισταῖς. καὶ εἶπεν ὁ ἄγγελος κυρίου τῷ Αμβακούμ ' Απένεγκε τὸ ἄριστον ὁ ἔχεις εἰς Βαβυλῶνα τῷ Αανιὴλ εἰς τὸν λάκκον τῶν λεόντων. καὶ εἶπεν Αμβακούμ · Κύριε, Βαβυλῶνα οὐχ ἑώρακα καὶ τὸν λάκκον οὐ γινώσκω. καὶ ἐπελάβετο ὁ ἄγγελος κυρίου τῆς κορυφῆς ¹) αὐτοῦ καὶ βαστάσας τῆς κόμης τῆς κεφαλῆς αὐτοῦ ἔθηκεν αὐτὸν εἰς Βαβυλῶνα ἐπάνω τοῦ λάκκου, ἐν τῷ ξοίζψ τοῦ πνεύματος αὐτοῦ. An diesen apokryphen Habakuk fühlte sich also der Abfasser des Oxforder Scholion erinnert und schrieb an den Rand des Porphyrios, dass Pythagoras, 'nicht einmal wenn er Habakuk gewesen (οὐδὲ εἰ ὁ Αμβακοὺμ ἦν)' und von einem Engel, wie Luther übersetzt, 'beim Schopf gefasst' worden wäre, die Strecke zwischen Metapontum und Tauromenium an Einem Tage hätte zurücklegen können.

#### ZU EURIPIDES ELEKTRA.

J.

Die Elektra des Euripides ist bekanntlich nur in einer einzigen Handschrift, der Florentiner XXXII. 2, und deren jüngern Abschriften erhalten, und aus dem Originale zuerst von Victorius zu Florenz 1545 herausgegeben worden, wie er selbst sagt non paucis locis purgata; praecipue autem personae perturbatae erant. Erst die Matthiäsche Ausgabe brachte eine Vergleichung der Handschrift von Furias Hand; leider war dieselbe sehr mangelhaft und überhob uns nicht der Nothwendigkeit an zahlreichen Stellen die Abschriften daneben zu Rathe

¹) Deutlich ist hier die vergröbernde Nachbildung von Ezechiel 8, 3: καὶ ἐξέτεινεν ὁμοίωμα χειρὸς καὶ ἀνέλαβέ με τῆς κορυφῆς μου καὶ ἀνέλαβέ με πνεῦμα ἀνὰ μέσον τῆς γῆς καὶ ἀνὰ μέσον τοῦ οὐρανοῦ καὶ ἤγαγέ με εἰς Ἱερουσαλὴμ ἐν ὁράσει θεοῦ. Die Vergröberung liegt darin, dass, wie schon Hieronymus (Vorrede zur Uebersetzung des Daniel vol. 9 p. 1364 Vall.) von einem Rabbinen bedeutet worden, der Verfasser des Apokryphon zu einem wirklichen Vorgang macht was Ezechiel ausdrücklich durch ὁμοίωμα χειρός und ἐν ὁράσει θεοῦ ('in einem göttlichen Gesicht' Luther) als eine unwirkliche Erscheinung während des prophetischen Schauens bezeichnet. Geschickter, weil den prophetischen Schleier nicht zerreißend, scheint, soweit das Fragment ein Urtheil gestattet, die Nachbildung eben jener Stelle des Ezechiel im Hebräer-Evangelium, wo Christus spricht: ἄρτι ἔλαβέ με ἡ μήτηρ μου, τὸ ἄγιον πνεῦμα, ἐν μιᾶ τῶν τριχῶν μου καὶ ἀνήνεγκέ με εἰς τὸ ὄρος τὸ μέγα Ταβώρ (Fabric. cod. pseud. N. Τ. 1, 363 = Hilgenfeld, Nov. Test. extra canonem 4, 16 und 24).

zu ziehen, um mit deren Hülfe wenigstens vermuthungsweise die Lesart des Originales da festzustellen, wo Furias Angaben im Stiche ließen. Unter diesen Umständen wird es keiner Rechtfertigung bedürfen, wenn ich im Folgenden aus einer im Besitze des Verlegers dieser Zeitschrift besindlichen Collation der Florentiner Handschrift, welche von Theodor Heyse's kundiger Hand herrührt und der der Matthiäsche Text zu Grunde gelegt ist, dasjenige mittheile, was zur Berichtigung und Vervollständigung der Angaben des ersten Vergleichers dienen kann. Ich werde die Lesarten der Ausgabe des Victorius mit V, die der Handschrift mit M bezeichnen, und diejenigen Stellen, in denen durch das ausdrückliche Zeugniss der Heyseschen Collation die Vermuthungen bestätigt werden, zu welchen die Lesarten der Abschriften Veranlassung gaben, durch ein beigesetztes Sternchen hervorheben. Schlüsse aus dem Schweigen Heyse's sind durch Einklammerung kenntlich gemacht.

Der Vergleichung ist die Bemerkung vorausgeschickt: Incipit a vertice pag. 191 sine argumento vel personarum indice

Εὐριπίδου ηλέκτρα

αὐτουργὸς Ω γῆς

Victorius hatte seiner Ausgabe eine lateinische Inhaltsangabe vorangeschickt und dieser die griechischen Worte ή μὲν σκηνή τοῦ δράματος ὑπόκειται ἐν ὁρίοις τῆς Αργείας γῆς. Ὁ δὲ χορὸς συνέστηκεν ἐξ ἐπιχωρίων γυναικῶν, so wie ein Personenverzeichniss angefügt, in welchem Klytaemnestra fehlt und Pylades als κωφὸν πρόσωπον erscheint. Ich habe seiner Zeit die Vermuthung ausgesprochen, dass beide Zusätze Victorius zum Verfasser haben und nicht aus der Handschrift stammen möchten. Es ist dem widersprochen worden, aber, wie sich jetzt herausstellt, mit Unrecht.

19.  $\dot{\eta}$   $\delta'$  —  $\pi\alpha\tau\varrho\dot{\sigma}\varsigma$ . V,  $\dot{\dot{\eta}}$   $\delta'$  —  $\pi\alpha\tau\varrho\dot{\sigma}\varsigma$ , M, wie Heyse ausdrücklich bemerkt. 32.  $\varphi\upsilon\gamma\dot{\alpha}\varsigma$  V  $\varphi\dot{\upsilon}\lambda\alpha\xi$   $\gamma\varrho$ .  $\varphi\upsilon\gamma\dot{\alpha}\varsigma$  M Jenes ist also nicht Conjectur des Herausgebers. 77. Fehlt das Zeichen des  $\alpha\dot{\upsilon}\tau\upsilon\upsilon\varrho\gamma\dot{\sigma}\varsigma$  in M, welches also Victorius hinzugesetzt hat. 108.\*

έγκεκαρμένω V[M] 116. τέκ γρ. τέκεν M. 120. των, was bei V fehlt, hat M inf. corr., also unterpunktirt. 133. πατρώοις V[M] 142. ἐπορθοβοάσω V ἐπορθυβοάσω M, wozu Heyse bemerkt: suspicor autem primitus fuisse exaratum ἐπορθροβοάσω, quod unice probo. Certe litterae θυ sunt in litura. 150. hat M vor den Interjec-

tionen das Zeichen des Chors χ, welches V ausgelassen hat. 167. πόρα V πέρα fort. corr. ex πόρα Μ 168. ἀγροτέραν V ἀγροτείραν Μ. 169. ἔμολε γαλαπτέπότας V Μ a pr. manu, ἔμολέ τις: γαλ. Μ a sec. manu.

178. στᾶσα χορούς: Μ 186.\* πούρας τᾶ βασιλεία: τᾶ τροία θ' ἄμου πατέρος Μ 192. δοκεῖς V δοκοῖς Μ

195. εὐχαῖς θεοὺς σεβίζουσ ἔξεις V εὐχαῖσι θεούς σεβίζου σ ἔξεις M (ex εὐχαῖσι fecit εὐχαῖς τοὺς et intulit γε 2 man.) 223. λοχᾶς ἐμοῖς ( $\tilde{\alpha}$  sec. manu, fort. ex οι) M 233.  $\tilde{\eta}$  που V[M] 235.\* ἐκείνου V ἐκ κείνου [M] 245.\* ξένε V ξεῖνε M, wie H. ausdrücklich bemerkt.

247.\*  $ov\chi$   $\omega\varsigma$  V  $ov\chi$   $\omega$  M 254.  $\eta$   $\sigma$   $dv\alpha\xi\iota\tilde{\omega}v$  V M  $(\sigma)$  et praecedens acutus a manu 2; prior scriptura legi nequit) 272. φίλαι οσι V φίλαι σϊ (γρ. φίλαι σοι) M Die Correctur entnahm der Herausgeber also aus der Handschrift selbst. 335. Exeivov V Exeiνον (γρ. ἐκείνου) Μ 378.\* ώ ἀγαθός V ἀγαθός Μ. 382. ἐν τοῖς τε V ἐν τοῖσδε M Es liegt hier also eine Schlimmbesserung des Herausgebers vor, welche hoffentlich nunmehr dem richtigen & τοῖς δέ Platz machen wird, welches seiner Zeit von mir vorgeschlagen worden ist, bisher aber keine Gnade gefunden hat. 407. στέξουσ' δμως V στέξουσ' δμῶς (sic) M 408. ἐπεί νϋν M 412.  $\pi \acute{o} \lambda \epsilon \omega \varsigma V \pi \acute{o} \lambda \epsilon o \varsigma [M]$  414.\*  $\alpha \mathring{v} \tau \acute{o} v \sigma \acute{o} \epsilon \mathring{i} \varsigma V M$  418. άγγείλαιμεν άν V[M] 430. είς μικοόν V είς σμικοόν M436. 37.\* χυανεμβόλοις είλισσόμενος V χυανεμβόλοις εί είλισσόμενος Μ 475. θορῶσα V θ' δρῶσα Μ 521.\* εἰ χρώματ' αὐ $au ilde{\eta}_{\mathcal{S}} \ V \ M \ \ 536. \ o \vec{v} \ \gamma ilde{\epsilon} v o \iota au$  ζίσος  $V \left[ M 
ight] \ \ 538.* \ o \dot{\vec{v}} ilde{z} \ \dot{\vec{\epsilon}} \sigma \tau \iota \nu \ M$ ούκ

έστιν V 543.\* νῦν ταῦτ' ἂν έχη φάρη V νῦν ταῦτ' ἂν έχη φάρη M 546. σκοποὺς λαθών V σκοποὺς (γρ. σκότος) λαβών Μ 568.

δέδοικα V δέδορκα M 576. Electrae datur in M 589. ἔβασ. | τοὺς Θεός M 593. Γει λιτὰς εἰς Θεούς V Γει λιτὰς εἰς Θεούς: (et Γει et τοὺς postmodum addita, quamquam fort. ab eadem manu) M τὸ

603. τῷ ξυγγένωμαι Μ 607. κοινῆ V κοινῆ Μ 633. λέξω γὰρ ἴδιον V δούλων γὰρ ἴδιον [Μ] 636. δδὸν γὰρ αὐτήν V δδὸν

γὰρ (γρ. παρ') αὐτήν Μ 638. τε V τε (γρ. γε) Μ 672. οἴκτειρέ 9 ν [Μ] 689. δόμων δ' ν δόμων Μ 693. πάντ' οἶδα πρός τάδ' cet. Electrae continuat M 719.\* ἐπίλογοι V ώς ἐπίλογοι M 723.  $\vec{\alpha} \gamma \acute{o} \varrho o v c V \vec{\alpha} \gamma o \varrho \acute{\alpha} c (sic) M 725.* <math>\delta \acute{\omega} \mu \alpha \tau \alpha V \delta \~{\omega} \mu \alpha [M]$ πρός Μ 772. ποίψ τρόπψ δὲ καὶ τίνι V ποίω τρόπω καὶ τίνος Μ 811. σφαγίδα V σφραγίδα Μ 825. ἱππίους V ἱππείους 849. φονέα τε V φονέα δέ [M] 856. κάρα γ' ἐπιδείξων V κάρ γ' ἐπιδείξων (fort. γ' a correctore; quod non nunquam non liquet) Μ 865. ώδάν V ώδ' ἂν (γρ. ώδαν) Μ 868. αμπτυχαί (μ ex corr.) Μ 873. σὺ μὲν νῦν V σὺ μέν νυν Μ 878. τούσδ' αδίκους V τούς δ' αδίκως Μ 895. προθώμεν V προσθώμεν 925. οἰκεῖς V οἰκεῖς (γρ. ψκεις) Μ 942. ἀεί V αἰεί Μ 963. δρᾶς V δρῶ M 976. καὶ μήν γ V καὶ μήν γ (superscripsit μή recentior aliqua manus, non ante obvia) Μ 977. μητρός VM 984. καθείλες V καθείλεν (utrumque per siglas) M 1002. απώλεσα V απώλεσε Μ 1016. μαθόντα σ' V μαθόντας [M] 1028. προδότην V προδότιν [M] 1030. τοῖς δέ τοι ν $\tilde{v}$ ν V τοῖσδέ τοι νῦν M 1071. ἐξήσχεις V ἐξήσχει M 1125. ύπες μοι V ύπές μου Μ 1130. αγείτων οἶκος V αγείτον' οἶκον [M] εδουται VM 1156. μελέαν V μελέαν fort. corr. ex μέλεον M 1157. εἰς V ἐσ (γρ. εἰς) sed fort. a corr. M 1169. νέμοι τοι δίκαν V νέμοι τοι δίκαν Μ 1182. δακρύτ' άγαν V δάκουτ άγαν Μ 1183. μοι Μ 1185. sq. ιω τύχας σᾶς τύχας — μέλεα καὶ πέρα γε παθοῦσα V ἰω τύχας σᾶς τύχας — μέλεα καὶ πέρα παθοῦσα Μ 1193. λέχε ἀπὸ γᾶς τᾶς Έλλανίδος V λέχε ἀπὸ γᾶς | ... έλλανίδος (ab initio tres litterae erasae. Et coniunxit corrector γας έλλανίδος interposita hyphen) Μ 1194. τίς ξένος V τίς ξένος Μ 1198. τίνα γάμον είμι; τίς εὶς με δέξεται V τίνα γάμον: εἰμι τίς πόσις δέξεται Μ

1203.  $\varphi \varphi \circ v \circ \tilde{v} \sigma \alpha V \varphi \varphi \circ v \circ \tilde{v} \sigma \alpha \gamma' \epsilon \tilde{v} \eta' (\gamma' \epsilon \tilde{v} add. 2 m.) M 1208.$ ὶώ μοι μοι V ἰώ μοι Μ 1209.\* τὰν κόμαν δ' ἐγώ V τὰν κό-1211. yévvy V yévvy y (dubium utrius sit μαν δ' έγω manus  $\gamma'$ ) M 1215.  $\chi \dot{\epsilon} \varrho \alpha \varsigma V \cdot \chi \dot{\epsilon} \varrho \alpha \varsigma$  (litt.  $\epsilon \varrho$  a sec. m., nec patet prior scriptura, quae vix fuerit ειρ) Μ 1216. παρηΐδων τ' έξ έμᾶν V παρηΐδων γ εξ εμαν Μ 1224. εγώ δ' επεκέλευσα V εγώ δέ γ' δ' ἐπεκέλευσα (sic m. 2. ex δ' fecit δέ γ') Μ 1225. ἐφηψάμην V έφηψάμαν [M] 1226. δεινότατον V & δεινότατον (sed & extra columnam praeposuit m. 2.) M 1227. ματέρος V ματρ. | M 1231. φάρεά γ V φάρεα γ M 1232. μεγάλων δόμοισιν <math>Vμεγάλων δόμοισιν: Μ 1240. Κάστως V κάστος Μ 1267. είς αύτόν V εἰς ταυτὸν (non τ' αὐτόν) Μ 1292. χο. ὧ V ὀρ. ὧ Μ 1298. χο. V deest nota chori M 1303. ηλ. V deest Electrae nota M 1304. μητέρι V μητρί [Μ] 1305. ποινοί V ποιναὶ (γρ. κοινοί) M 1331. δο praenotat m. 2. M 1332. ηλ primitus positum corrector damnavit M 1348. ναών V videtur νεών corr. ex ναῶν vel νηῶν Μ \* ἐναύλους V Μ 1351. οἶσι V οἶσι Μ Zum Schluss τέλος εὐριπίδου ἢλέκτρας Μ Berlin. A. K.

(September 1871.)

## CONIECTANEA.

\* XXXVI. Plutarchus de defectu oraculorum p. 414\* τίνος γάρ ην αγαθόν εν Τεγύραις ώς πρότερον ην μαντείον ή περί τὸ Πτῷον, ὅπου μέρος ἡμέρας ἐντυχεῖν ἐστιν ἀνθρώπφ νέμοντι; ad prima verba Reiskius adscripsit 'insolens dictio, pro τίνι, vel πρὸς  $\tau i \gamma \dot{\alpha} \varrho \dot{\eta} \nu \dot{\alpha} \gamma \alpha \vartheta \dot{\alpha} \nu$ . possis etiam conicere scribendum esse  $\tau i \nu o \varsigma$ γὰρ ἦν ἄξιον. nam ita cum alii locuti sunt, tum Plutarchus in Conparatione Aristophanis et Menandri p. 458<sup>b</sup>, τίνος γὰρ ἄξιον ἀληθως είς θέατρον έλθειν άνδρα πεπαιδευμένον ή Μενάνδρου Evena; mox Bryanus potest verum vidisse, quem Wyttenbachius scripsisse narrat ώς πρότερον είναι μαντείον. quod sequitur μέeoς intellegi nullo pacto potest, neque ἔργον, quod Wyttenbachius scribendum coniecit, veri admodum simile est. scribi fortasse poterit κέρδος. multo certior est eorum quae secuntur emendatio, καὶ γὰρ τοῦτο δή που ἐνταῦθα, πρεσβύτατον ὂν χρόνω τε καὶ δόξη κλεινότατον, ύπο θηρίου δρακαίνης πολύν χρόνον έρημον γενέσθαι καὶ ἀπροσπέλαστον ἱστοροῦσιν. ut hiatus removeatur et recta oratio restituatur scribendum est καὶ γὰρ τοῦτο δὴ τοὖνταῦθα.

XXXVII. Plutarchus de cohibenda ira p. 458 hos versus adfert Philemonis,

παρά τοῦ βασιλέως γράμμαθ' ήκει σοι Μάγα.

Μάγα κακόδαιμον, γράμματ' οὐκ ἐπίστασαι.

probavit Meinekius Com. t. ιν p. 51 quod Clericus scripsit, Μάγας, κακόδαιμον, γράμματ οὐκ ἐπίσταται. minore etiam defungor mutatione cum alteri eorum qui inter se conlocuntur hoc tribuo,

Μάγα; κακόδαιμον, γράμματ οὐκ ἐπίσταται.

XXXVIII. Plutarchus de animi et corporis adfectionibus p. 501° ο ρᾶτε τὸν πολὺν καὶ παμμιγῆ τοῦτον τὸν ἐνταῦθα συνηραγμέ-Hermes VI. 258 HAUPT

νον καὶ κυκώμενον ὄχλον περὶ τὸ βῆμα καὶ τὴν ἀγοράν. οὐ θύσοντες οὖτοι συνεληλύθασι πατρίοις θεοῖς, οὐδὲ ὁμογνίων μεθέξοντες ἱερῶν ἀλλήλοις, οὐκ ᾿Ασκραίψ Διὶ Λυδίων καρπῶν ἀπαρχὰς φέροντες, οὐδὲ Διονύσψ βεβακχευμένον θύσθλον ἱεραῖς νυξὶ καὶ κοινοῖς ὀργιάζοντες κώμοις, ἀλλ' ώσπερ ἐτησίοις περιόδοις ἀκμὴ νοσήματος ἐκτραχύνουσα τὴν ᾿Ασίαν ἐπὶ δίκας καὶ ἀγῶνας ἐμπροθέσμους ἥκουσαν ἐνταῦθα συμβάλλει. postrema, quae valde depravata legebantur, Duebnerus correxit, adiutus, ut videtur, a libris: certe τὴν ᾿Ασίαν inde adsciscere debebat Wyttenbachius neque τὴν οὐσίαν, quod ineptum est, servare. quod autem antea de primitiis frugum Lydiarum dicitur non dubito sumptum esse e carmine, in quo talia fuisse possunt,

φέρημεν Ασκραίφ Διὶ καρπῶν ἀπαρχὰς Αυδίων.

Ascraeum Iovem Gerhardus Mythol. Gr. t. 1 p. 157 ad Ascram, Boeotiae oppidum, rettulit. cui ex eo quod Theogonia Hesiodia v. 4 in Helicone conmemorat βωμον έρισθενέος Κρονίωνος et ex Hesychiano ἄσχοα, δοῦς ἄχαρπος, quod obscurum est et vix recte scriptum, mirabili utriusque rei confusione natus est Iuppiter Heliconius simul et querquetulanus (der helikonische eichengott). equidem quomodo cognomen illud lovis explicandum sit ignoro, videntur autem ab Ascra, oppido Boeotiae, nos abducere Lydiarum frugum primitiae. sed luppiter Ascraeus colebatur Halicarnassi: haec enim legimus in Apollonii Historiis mirabilibus cap. 13, ἐν τῷ κατὰ τόπους μυθικώ· Εν Αλικαρνασσώ θυσίας τινός τώ Διὶ τῷ Ασκραίω συντελουμένης αγέλην αίγων άγεσθαι πρό του ίερου καί ίστασθαι etc., si plenus et integer extaret Plutarchi liber, sciremus utrum Halicarnassi an in alia Asiae urbe sermo haberi fingatur. illa etiam quae ad Bacchica sacra pertinent Plutarchus a poeta videtur sumpsisse. quo magis debebat Madvigius Adv. t. 1 p. 643 a coniectura abstinere neque  $\vartheta \dot{v} \sigma \vartheta \dot{\lambda} o \nu$  in  $\vartheta \dot{\iota} \alpha \sigma o \nu$  mutare.  $\vartheta \dot{v} \sigma \vartheta \lambda \alpha$  Homericum quot modis grammatici explicaverint docent Apollonius sophista, Hesychius, Photius, scholiastes et Eustathius in Il. vi 134. quos si consulueris, non mirabere poetam aliquem dixisse θύσθλον δργιάζειν. quodsi audacius hoc dixit aut θύσθλον putavit fere idem esse quod sacrum, neque audaciam poetarum Graecorum nobis licet conpescere neque desunt in carminibus eorum, tragicorum etiam, exempla arbitrariae vocabulorum Homericorum interpretationis.

XXXIX. Plutarchus de garrulitate p. 510 ε τοίντν έφοιτό τις

τὸν κάκιστον ὅστις ἐστὶ καὶ τὸν ἐξωλέστατον, οὐδεὶς ἂν ἄλλον εἴποι ἢ τὸν προδότην παρελθών. in libro eorum quibus Wyttenbachius usus est optimo non est ἢ illud post εἴποι. tamen Wyttenbachius 'puto' inquit 'ἢ retinendum, ac subesse poetae dictum, ut oratio arguit.' sed ne poetae quidem concedimus absurda: coniunguntur autem absurde ἢ et  $\pi \alpha \rho \epsilon \lambda \vartheta \omega \nu$ . praeterea in his quidem verbis nihil poetae admonet. sed quae antecedunt versum sane efficiunt quadratum, qui potest comici poetae esse,

τὸν κάκιστον ὅστις ἐστὶ καὶ τὸν ἐξωλέστατον.

XL. Plutarchus Quaest. conv. vi 8 1 p. 693' θυσία τίς ἐστι πάτριος, ἣν ὁ μὲν ἄρχων ἐπὶ τῆς κοινῆς ἑστίας δρῷ, τῶν δ ἄλλων ἕκαστος ἐπ' οἴκου, καλεῖται δὲ βουλίμου ἐξέλασις καὶ τῶν οἰκετῶν ἕνα τύπτοντες ἀγνίναις ἡάβδοις διὰ θυρῶν ἐξελαύνουσιν, ἐπιλέγοντες Ἐξω βούλιμον, ἔσω δὲ πλοῦτον καὶ ὑγίειαν. videtur carmen fuisse hoc,

έξω τὸν βούλιμον, ἔσω τὴν πλουθυγίειαν.

XLI. Plutarchus de carnium esu II p. 998° ταῦτα οὐα ἀποτοξεπει, τὸ ἀνήμερον, τὸ ἀκόλαστον, τὸ καὶ σώμασι νόσους καὶ βαρύτητας ἐμποιεῖν καὶ ψυχὴν ἐπὶ πόλεμον ἀνομωτέρων τρεπομένην διαφθείρειν, ὅταν ἐθισθῶμεν μὴ αἵματος ἄνευ καὶ φόνου μὴ ξένον ἑστιᾶν, μὴ γάμον ἑορτάζειν, μὴ φίλοις συγγενέσθαι; quod in libris est τὸν ἀνηρημένον verissime Wyttenbachius in τὸ ἀνήμερον mutavit. sed quod idem dicit ἐπὶ πόλεμον ἀνομωτέρων fortasse mutandum esse in ἐπὶ πολλὰ τῶν ἀνομωτέρων, intellegere debebat debili et ieiunae sententiae multo praestare quod Reiskius coniecerat ἐπὶ τόλμαν ἀνομωτέραν. dubitari tamen potest utrum hoc verum sit an ἐπὶ τόλμαν ωμότεραν.

XLII. Plutarchus an recte dictum sit latenter esse vivendum p. 1129° εἰ δὲ ἐκ τοῦ βίου καθάπες ἐκ συμποσίου φῶς ἀναιςεῖς τὴν γνῶσιν, ῷ πάντα ποιεῖν ἐξ ἡδονῆς πρὸς ἡδονὴν λανθάνουσι, λάθε βιώσας. quod Reiskius scribendum esse coniecit, ἐπὶ τῷ πάντα ποιεῖν ἐφ' ἡδονῆ λανθανούση, veri caret similitudine, neque similius veri est Wyttenbachii ώστε πάντα ποιῶν ἐξ ἡδονῆς καὶ πρὸς ἡδονὴν λανθάνειν. Carolus Fridericus Hermannus in Museo Rhenano a. MDCCCXLVIII p. 460 etsi nescire se fatetur quomodo reliqua emendanda sint, meliorem tamen arbitratur sensum fore si pro λανθάνουσι legi possit ἀνδάνει vel ἀρέσκει. hoc scilicet est emendare. equidem iustam sententiae formam ita restitui posse puto ut scribatur εἰ δ' ἐκ τοῦ βίου καθάπες ἐκ συμποσίου φῶς

260 HAUPT

αναιρείς την γνωσιν, ώς πάντα ποιων έξ ήδονης καὶ πρὸς ήδονην λανθάνης, ἴθι, λάθε βιώσας.

XLIII. Inter Plutarchi proverbia hoc legitur cap. 57 t. v p. 1264 Wytt., ταχύτερον ὁ Μάνδρης κρητίνας ἀπεπέρασεν. pulchre Meinekius in Choliambica poesi p. 123 et in Scymno p. 62 Κρητίνας docuit dici Κρητιναίου oppidi in agro Ephesiaco incolas atque inde ipsum oppidum. sed quod putavit scribendum esse ταχύτερον ἢ Μάνδρης, non adsentior. videor enim mihi dispicere hunc senarium,

ταχύτερα Μάνδρης Κρητίνας άπέπερασεν,

Mandres celerius vendidit olim Cretinas. ἀποπιπράσκειν igitur certiore firmatur auctoritate quam fit in Thesauro Stephani t. 1 p. 1610.

XLIV. Quod nunc adcuratius edocti sumus quomodo Apuleii Metamorphoses in libro Florentino scriptae sind, gratiam habemus laudabili diligentiae, illud autem non laudamus quod permultae libri illius mendae repetitae sunt non intellecta verissimae dudumque factae emendationis necessitate. sic statim absurdum est quod in initio narrationis legimus, figuras fortunasque hominum in alias imagines conversas et in se rursum mutuo nexu refectas ut mireris exordior, certa autem emendatione formasque scriptum erat in libro Bembino Erycii Puteani. sed talia persequi aut novas opinationes redarguere nolo; periclitabor potius si non nulla quae nondum quisquam recte tractasse videtur corrigere possim.

Libro I cap. 18 haec praebet exemplar Florentinum et ad illum 'ne' inquam 'immerito medici sidi cibo et crapula distentos saeva et gravia somniare autumant.' olim suerunt qui intellegerent merito scribendum esse et hic et paullo antea cap. 17 ubi liber Florentinus habet 'ne' inquit 'inmerito stabularios hos omnes hospites detestantur.' sed ineptum est quod sequitur medici sidi. scripsisse existimo Apuleium 'ne' inquam 'merito dei medici silii cibo etc. imitatus est quod a Graecis medici dicuntur 'Ασκληπιάδαι et 'Ασκληπιαδῶν παῖδες. dei medici baculo dixit I 4.

nis quadrifariam per singulos angulos stantibus adtolerabant statuas palmaris deae facies, quae pinnis explicitis sine gressu pilae volubilis instabile vestigium plantis roscidis decitantes nec ut maneant inhaerent et iam volare videntur. conplura hic depravata sunt. nam sine gressu quidem, quod male attrectarunt, verissimum est, sed statuas et facies, id est figuras, intolerabili orationis forma coniunctas esse adparet, roscidis ineptum est, decitantes plane nihili. eximio acumine Colvius

ntes nay Extrado it.

intellexit scribendum esse delibabant: sed tum vestigium non habet quo recte referatur. Apuleii haec erant, atria longe pulcherrima columnis quadrifariam per singulos angulos stantibus adtolerabant stativas palmaris deae facies, quae pinnis explicitis sine gressu pilae volubilis instabile fastigium plantis roseis delibantes nec ut maneant inhaerent et iam volare videntur.

- 11 16 scribo commodum cubueram et ecce Fotis mea, iam domina cubitum reddita, laeta proximat, rosa serta et rosa soluta in sinu tuberante. liber Florentinus habet iacta, frequenti litterarum confusione. idem rosae serta, quod olim correctum est.
- tus crastinus advenit, quo die soli mortalium sanctissimum deum Risum hilaro atque gaudiali ritu propitiamus. hunc tua praesentia nobis efficies gratiorem. atque utinam aliquid de proprio lepore laetificum honorando deo comminiscaris, quo magis pleniusque tanto numini litemus. 'bene' inquam, 'et fiet ut iubes. et vellem Hercules materiam reperire aliquam quam deus tantus affluenter indueret.' quid sit materiam induere aegre dispicio, affluenter induere plane non intellego. scripsit Apuleius inbueret.
- iv 11 scribendum est tunc nos magnanimi ducis vigore venerato corpus reliquum vestitu linteo diligenter convolutum mari celandum commisimus. liber Florentinus uestit $\bar{u}$ , sed  $\bar{u}$  a secunda manu.
- vii 6. sed omnem pristinam sociorum fortium multitudinem magnasque illas opes exiguo temporis amisi spatio. nam procuratorem principis ducenaria perfunctum, dehinc fortuna tristiore decussum, praetereuntem me orato fueram adgressus. multa de his excogitata sunt mirabilia. equidem vix dubito quin ita scribendum sit, praetereuntem deo meo irato fueram adgressus. Terentius in Phormione 1 2 24 memini relinqui me deo irato meo.
- vii 9. nam et ipse quosdam lenones pridem cognitos habeo, quorum poterit unus magnis equidem talentis, ut arbitror, puellam istam praestinare, condigne natalibus suis fornicem processuram nec in similem fugam discursuram. ipsa sententia oppositorumque ratio docet scribendum esse possessuram.
- vii 16 ita scribendum puto, mares enim ob admissuram veterinam pasti satianter ac diu saginati, terribiles alioquin et utique quovis asino fortiores, de me metuentes sibi et adulterio degeneri praecaventes nec hospitalis Iovis servato foedere rivalem summo furentes persecuntur odio. in libro Florentino scriptum est ueterem, tum alios ante alioquin,

262 HAUPT

et hic quidem error, cuius causa manifesta est, praesertim cum illud alios versum codicis siniat, olim correctus est.

- ix 10. protinusque frumento etiam coempto adfatim onustum per iter arduum scrupis et huiusce modi stirpibus infestum ad pistrinum quod exercebat producit. scrupi non possunt stirpium nomine conprehendi. itaque scribendum est cuiusque modi.
- x 19. at ille nequam, qua posset de me suave provènire lucro suo tantum intentus, adnuit. sic scribendum arbitror. Florentinus liber nequa (eraso super a signo) qua (factum ex  $qu\bar{a}$ ), deinde  $\bar{c}$ tentus. fuerunt qui mirabilia temptarent.
- x 25. quo confecto (nimirum veneno) simulatur necessaria praecordiis leniendis bilique subtrahendae illa praenobilis potio quam sacram
  doctiores nominant, sed in eius vicem subditur alia Proserpinae sacra
  saluti. liber Florentinus in eius uice habet, quod dici hic non potuisse
  Stewechius aliique intellexerunt. gravius aliud est vitium. nam neque
  quae sit Proserpinae salus intellegitur neque oppositorum adcurata
  distinctio est. recta fiunt omnia si saluti post sacram traiecto scribimus simulatur illa proenobilis potio quam sacram Saluti doctiores
  nominant, sed in eius vicem subditur alia Proserpinae sacra.
- rebat. ecce litterae votum instaurabant de novi commeatus prospera navigatione. sic haec scribenda sunt. liber Florentinus littere uotum ingestas (a secunda manu ingestās). scribendum esse litteras et intextas Oudendorpius vidit, sed in emendando verbo quod est votum et ille et alii frustra laborarunt. tollendum erat: nam unde venerit latere non potest proxima legentem.
- nauticis navibus quaeque sub imperio mundi nostratis reguntur renuntiat sermone rituque Graeciensi ita αοιαεφεσια. necessario scribi debere quaequae olim intellectum est. sed et olim et nuper de Graecis istis litteris prolata sunt valde absurda. Ioannis Lydi haec sunt de mensibus iv 32, τη πρὸ τριῶν νωνῶν Μαρτίων ὁ πλοῦς τῆς Ἰσιδος ἐπετελεῖτο, ὁν ἔτι καὶ νῦν τελοῦντες καλοῦσι πλοιαφέσια. idem igitur πλοιαφέσια Apuleio restituendum esse non fugit Mommsenum CIL. t. i p. 387. minus recte ita servavit, quod orationem turbat. neque ITA aliud est quam ΠΑ. duplici testimonio firmatum πλοιαφέσια lexicis tandem addendum est. sanissima sunt quae secuntur, quam vocem feliciter cunctis evenire signavit populi clamor insecutus.

- XLV. In Carmine de figuris, quod in Halmii Rhetoribus inde a p. 63 legitur, non nulla aliter conformanda esse censeo quam doctis hominibus placuit.
- V. 18. quod queo tempus abest nequeo inquit. haec ita videntur integranda,

'quom queo tempus abest, quom tempus adest nequeo' inquit.

29. sed moveas te lucifugis, sis in medio audax. laudes inductus cui pes malus optige ambos.

## scripserim

semoveas te lucifugis, sis in medio audax. 'clandestina decet cui pes malus optigit umbra.'

62. maiorem vim non inveniet, parilem simili in re vincemus, non audebit certare minore.

### scribendum est

maiori vi non veniet, parilem similemve vincemus etc.

M. HAUPT.

## ZU PLAUTUS.

I.

Die Messung von nescio ist für alle bisher, welche über Plautinische Prosodie schrieben, ein Stein des Anstofses gewesen, den man durch verschiedene Mittel aus dem Wege zu räumen suchte. Die einen haben die Eigenthümlichkeiten in der Aussprache dieses Wortes daraus zu erklären versucht, dass es ein Compositum ist und als solches die gleichen Freiheiten genießen konnte wie scio. Allein dann wäre es doch seltsam, warum die alten Dichter eben nescio sagten und nicht non scio oder nec scio; und da es außerdem an Analogieen hiefür gänzlich fehlt, so wird dieser Entschuldigungsgrund kaum stichhaltig sein. Andere haben die Synizese zu Hilfe gerufen; doch zeigen die neuesten Zusammenstellungen von C. F. W. Müller, dass bei i eine solche sich nur auf verdorbene Verse stützt. Andere haben an die Aussprache nescjo gedacht; allein wenn eine solche schon für uns kaum möglich ist, so ist es gänzlich unstatthaft sie für die Römer aufzustellen. Wieder andere haben das Wort als reinen Dactylus gelten lassen und behauptet, das von Lachmann zu Lucr. S. 116 ausgeführte und schon von anderen früher erwähnte Gesetz, dass ein dactylisches (oder auf einen Dactylus endigendes) Wort in Jamben und Trochäen nicht Einen Fuss bilden könne, sei nicht durchzuführen. Aber ist dies wirklich der Fall, so wundert man sich mit Recht, dass Plautus in einer viel größeren Anzahl von Versen die Messung ómniá, aédibús u. s. w. angewandt hat, da es, falls er jenes Gesetz wirklich nicht kannte, ihm doch viel näher lag, hier die dactylische Messung vorzuziehen. Nimmt man noch dazu an, dass der erste und fünfte Fuss des trochäischen Septenars und die Stelle nach der Penthemimeres im Senar ein Haupttummelplatz für dergleichen Freiheiten sind, so scheint man vergessen zu haben, dass Plautus und Terenz gerade an diesen Versstellen den Trochäus jedem andern Fuße vorzogen und sie um so mehr Veranlassung hatten, besonders hier *ómniá* und *ómnibús* zu messen. Von den übrigen Versen, in denen solche dactylische Wörter erscheinen, soll ein anderes Mal die Rede sein: diese Zeilen mögen sich auf *nescio* beschränken.

Die Verse, in denen dieses Wort dactylische Messung mit dem Accent auf der ersten Silbe aufzeigt, sind folgende:

im ersten Fuss des trochäischen Septenars:

Amph. 332: Néscio quem loqui autumat: mihi cérto nomen Sosiaest.

Amph. 830: Néscio quis praestrigiator hanc frustratur múlierem.

Men. 778: Néscio quid uos uélitati éstis inter uos duo.

Merc. 864: Néscio quoia uóx ad aures mi áduolauit. 'Inuoco.

Mil. 166: Néscio quid male fáctum a nostra hic fámiliast, quantum aúdio.

Mil. 288: 'Atque ego illi aspicio aúsculantem Philocomasium cum áltero 289: Néscio quo adulescênte. — Quod ego, Scéledre, scelus ex te aúdio?

Rud. 560: Hic in fano Véneris signum fléntes amplexaé tenent,

561: Néscio quem metuéntes miserae. nocte hac uero proxuma.

Trin. 623: Néscio quid non satis inter eos conuenit: celeri gradu. und an der gleichen Versstelle auch Terenz Andr. 855. Eun. 298. 649.

im zweiten Fuse:

Bacch. 107: Simul hic nescio qui turbare coepit: decedamus hinc. (coepit Ritschl; qui huc it BC; qui huc te D). — Heaut. 625. Ad. 635.

im dritten Fusse:

Mil. 330: Quin domi eccam: néscio quae te, Scéledre, scelera suscitant. (quae te Camer.; ut q. te libri)

im fünften Fulse:

Epid. V 2, 25: Trágulam in te inicere adornat: néscio quam fabricám facit.

Merc. 374: Vérum in portum huc út sum aduectus, néscio qui animus mihi dolet.

Merc. 641: Nón hominem mihi séd thensaurum néscio quem memorás mihi.

Pseud. 693: Vénit ecçum Calidórus: ducit néscio quem secúm simul. im sechsten Fusse:

266 LUCHS

Asin. 285: Nóstro deuincti beneficio. — Vinctos nescio quós ait. ebenso Terenz Hec. 383.

Im Senar bilden die beiden Kürzen von nescio die Senkung des fünften Fußes:

Rud. 608: In iús uocat me. ibi ego nescio quó modo

609: Iratus uideor médiam arripere simiam.

Rud. 848: Quis illás nunc illic séruat? — Nescio qui senex

849: Vicinus Veneris. is dedit operam optumam.

bei Terenz im dritten Fuss des jambischen Octonars: Heaut. 236. Hec. 304. 321; im sechsten Fuss: Hec. 319; im siebenten: Ad. 605.

Da demnach die dactylische Messung an allen Versstellen des Septenars erscheint, wo sie überhaupt erscheinen kann, so ist es unmöglich dieselbe metrischen Rücksichten zuzuschreiben. Sie ist im Gegentheil auf den gleichen Grund zurückzuführen, aus welchem bei den späteren Dichtern die nämliche Messung begegnet. In all den oben angeführten Versen nämlich ist nescio mit dem unmittelbar darauf folgenden Pronomen quis, quid, quem u. s. w. so eng zu Einem Begriff verbunden, dass seine Bedeutung mit der von aliquis, aliquid, aliquem u. s. w. zusammenfällt; und so kommt es, dass, gerade wie bei den Späteren, in diesem Falle das Verbum stets im Indicativ steht, falls es nicht wie Mil. 289 und Rud. 608. 848 überhaupt gänzlich fehlt. In solchen Verbindungen ist also für nescio die Bedeutung eines selbständigen Verbums gänzlich verloren gegangen, und da der Nachdruck der Rede jetzt nicht mehr auf nescio sondern vielmehr auf den Pronominibus quis, quid ruht, so geschah es, dass die Schlusssilbe von nescio sich verkürzte, und beide Wörter zu Einem Worte zusammenschmolzen, das nun nicht mehr die Messung eines zweiten Epitriten sondern eines Choriamben aufzeigt. Will man weiter gehen, so kann man nescio quis als Ein Wort schreiben; aber auch wenn man dies nicht thut, kann von Synizese ebensowenig wie von einem falschen Dactylus künftighin die Rede sein.

Dagegen kann umgekehrt, sobald nescio die volle Kraft des Verbums sich bewahrt hat, und es entweder absolut als Antwort auf eine Frage steht, oder ein Object im Accusativ oder ein im Conjunctiv stehender sogenannter indirecter Fragesatz<sup>1</sup>) von demselben abhängig ist, nicht die dactylische, sondern blos die cretische Messung er-

¹) In dem einzigen widersprechenden Verse Men. 744: Quem tú [mcd] ho-minem [esse] árbitrare, nescio ist zu schreiben arbitrere.

scheinen. Die dies beweisenden Stellen begnüge ich mich im bloßen Citat anzuführen.

Die kurze Silbe des Creticus bildet die Senkung im ersten Fusse des trochäischen Septenars: Amph. 825. Capt. 269. Rud. 1024. Hec. 618. Ad. 697. Eun. (953) 1). Heaut. (396.) — im zweiten Fusse: Heaut. 658 2). (897). — im dritten Fusse: Mil. 299. Merc. (620). Rud. 565. Eun. (305). (961). — im vierten Fusse: Heaut. (1038). — im fünften Fusse: Curc. 130. — im siebenten Fusse: Amph. 736. 1056. Aul. IV 9, 20. Curc. 463. Cas. II 6, 61. Men. 636. Merc. 592. 609. 616. Most. 1043. Pers. 249. Poen. III 2, 15. Rud. 750. Stich. 573. Trin. 849. 960. Eun. 711. 716. Hec. 849. Heaut. 660. 944. 958. Ad. 571.

Im Senar bildet die Kürze die Senkung des zweiten Fußes: Eun. (818). — des dritten Fußes: Phorm. (683). — des vierten Fußes: Bacch. 791. Men. 530. Mil. 518. Pseud. 12. Phorm. (137). — des sechsten Fußes: Bacch. 316. 319. 323. 324. 789. 872. Curc. 69. 652. Men. 744. Mil. 534. Most. 996. Pseud. 106. 894. Poen. I 1, 44. Truc. I 1, 52. Andr. 477. 746. Eun. 826. Phorm. 952. Heaut. 308. 541. Hec. (205). 444.

Im jambischen Septenar bildet die Kürze die Senkung des vierten Fusses: Eun. (321). Phorm. 775.

Im jambischen Octonar die des dritten Fußes: Hec. 323. Phorm. 807. — die des achten Fußes: Andr. 663. Eun. 657. Hec. 321.323. Heaut. 1009. Phorm. (474).

Natürlich ist es bei dem Stande unserer Plautusüberlieferung nicht zu verwundern, wenn dem auseinandergesetzten rationellen Unterschied in der Messung von nescio immer einige wenige Stellen widersprechen; dass sie verderbt und zu corrigieren sind, kann wohl nicht zweifelhaft sein, am allerwenigsten bei denen, in welchen nescio mit dem folgenden Pronomen zu Einem Begriffe verschmolzen ist, nichts desto weniger aber die Messung als Creticus aufweist. Sicher handschriftlich überliefert ist nur Ein Vers:

<sup>1)</sup> In Klammern () habe ich die Verse eingeschlossen, in denen die Schlusssilbe von nescio in eine betonte Silbe elidiert wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Demnach irrte Kraus (dem Fleckeisen folgte), als er Rh. Mus. VIII S. 546 f. behauptete 'das dreisilbige nescio mit seinem ungewöhnlichen Accent deutet an, dass dem Verse eine Silbe fehlt', und nun mit BCDE<sup>2</sup>FP schrieb:

De illa? Néscio nísi ut ex ipsa quaeras, unde hunc hábuerit. Der codex Bembinus lässt richtig ut aus.

268 LUCHS

Merc. 365: Sollicitus mihi nescio qua re uidetur. 'Attatae.

Zur Herstellung der dactylischen Messung ') scheint ein kurzes Wort einzusetzen zu sein, denn die Betonung Söllicitüs mihi nescio qua ré wird wohl Niemandem behagen. Ritschl hat geschrieben néscio qua re [núnc] widetur. Näher scheint folgendes zu liegen:

Sóllicitus mihi nescio qua [de] re uidetur. 'Attatae.

Alle anderen widersprechenden Verse erweisen sich entweder schon nach der handschriftlichen Ueberlieferung als verderbt, oder sind bei Herstellung des Metrums erst eingeführt worden:

Men. 407: Nésció quem múlier alium hóminem non me quaéritas. so gibt den Vers B; allein da in den andern Handschriften statt nescio quem vielmehr nam quem überliefert ist, so scheint Ritschl den Vers richtig also hergestellt zu haben:

Nám nescio quem múlier alium hóminem non me quaéritas.

Capt. 837: Mi áduenis. Néscio quem ád portum nánctus es, Vbi cénes: eo fastidis.

so hat O. Seyffert Philol. 1867 S. 455 das Metrum hergestellt, und ihm ist Brix in seiner zweiten Ausgabe gefolgt; da dies wegen der Messung von nescio als Creticus nicht richtig sein kann, so möchte ich nach dem Vorschlage von Studemund lieber folgende von diesem wenigstens als 'möglich' bezeichnete Eintheilung empfehlen:

Perlübet hunc hominem conloqui. Ergasile. — Ergasilum qui uocat? — Respice. — Fortuna quod tibi nec facit nec faciet, mé iubes.

Séd quis est? — Réspice ad me: Hégio sum. — 'O mihi Quantimst hominum

'Optumorum optume, in témpore aduenis. —

Nescio quem ad portum nánctus es, ubi cénes: eo fastidis.

— 2 jamb Oct : cret Tetram : anan Monom : cret Dim

= 2 jamb. Oct.; cret. Tetram.; anap. Monom.; cret. Dim. + troch. Penth.; jamb. Sept.

Aus den Fragmenten der scenischen Dichter führe ich an: Pomp. 99 (Com. S. 203): Nésció quis quási molam urget ásinus uxorém tuam.

Die Handschriften geben ellam urget asinus; molam ist ohne Zweifel gut von Ribbeck hergestellt; allein die Ordnung der Wörter kann

¹) C. F. W. Müller vertheidigt Plaut. Pros. S. 225 die handschriftliche Lesart mit der Messung nésció; allein die Verse, die er zum Beweise anführt, sind eben anderer Art.

nicht richtig sein: denn das Verbum darf unmöglich in den Vergleichungssatz eingeschaltet werden. Es ist zu schreiben:

Néscio quis, molam quasi asinus, úrget uxorém tuam. Dagegen wage ich über Pomp. 120 (Com. S. 205) wegen Unsicherheit des Metrums nichts aufzustellen. —

Auf der andern Seite ist nescio noch volles Verbum, die Messung aber dactylisch, statt cretisch. Einen Vers dieser Art hat Ritschl eingeführt:

Pseud. 779: Nunc hércle néscio, rébus quid faciám miser.

Die handschriftliche Lesart: Nunc néscio hercle, rébus quid faciam miser wird geschützt durch Pseud. 1059: Nunc déridebo hercle hominem, si conuénero.

Einen andern im Terenz Fleckeisen:

Andr. 663: Quis homo ístuc? — Dauos. — Quamóbrem? — Néscio nísi mihi

Deos sátis fuisse irátos qui auscultáuerim.

Die Handschriften geben iambische Octonare:

Quis homo istuc? — Dauos. — Dauos? — Interturbat. — Quamobrem? — Néscio:

Nisi mihi deos satis scio fuisse iratos qui auscultauerim.

Im ersten dieser mitten unter Senaren stehenden Verse verräth sich interturbat von selbst als Glossem eines Abschreibers oder Scholiasten; und dass im zweiten die Worte satis scio gleichen Ursprungs sind, zeigt ihre abweichende Stellung in den verschiedenen Handschriften (satis scio fuisse iratos BCEP; fuisse iratos satis scio DG). Bentley schrieb daher

Quis homo istuc? — Dauos. — Dáuos? quamobrem? — Néscio Nisi mihi deos fuisse irátos qui auscultáverim.

Freilich ist der Anfang des letzteren Verses ziemlich überladen, und es fragt sich, ob nicht besser auch mihi fortgelassen wird.

Poen. V 2, 34: 'Apage: néscio quid uiri sis. — Málus sum. — Tibi sis. — Té volo.

Es wird vielmehr folgende Messung erfordert: 'Apage nésció quid uiri sis. Die Verschleifung uiri ist allerdings etwas auffällig, und da auch der ganze Ausdruck deshalb einigen Verdacht erregt, weil die Antwort lautet: Malus sum, so möchte ich lieber vorschlagen: 'Apage nésció qui uir sis. Die Verbindung quid uiri kommt sonst nicht vor, dagegen häufig qui uir; mit quid wird gewöhnlich hominis verbunden. Amph. 354: Néscio quam tu familiaris sis: nisi actutum hinc abis.

270 LUCHS

Diese Worte spricht Mercur zu dem aus dem Krieg heimkehrenden Sosia. Nachdem beide eine Zeit lang im Wortwechsel begriffen sind, sagt Sosia: 'At nunc abi sane: áduenisse fámiliaris dícito, und hierauf entgegnet Mercur obiges. Da demnach nescio seine volle Kraft als Verbum bewahrt hat, und somit die Aenderung von sis in es unmöglich ist, wird die gesetzliche Betonung am leichtesten durch Umstellung von tu gewonnen werden: Nésció quam fámiliaris tù sis, nísi actutum hinc abis. Etwas zweifelhafter ist die ferner liegende Aenderung Néscio út tu familiaris sís.—

Hec. 452:

Quam causam dicam patri

Quamobrem non redducam nescio. — Quem ego hic audiui loqui?

Wo sonst nescio vor der Cäsur steht (Heaut. 1038. Phorm. 683) wird die Schlusssilbe elidiert: dies muss auch hier der Fall sein, doch lässt sich nicht mit Sicherheit ausmachen, wie der Vers zu verbessern ist. Denn so zu interpungieren: Quam causam dicam patri, Quamóbrem non reddúcam? Néscio quém ego hic audiuí loqui? möchte ich kaum empfehlen.

Ebensowenig ist mit Sicherheit zu verbessern:

Pac. 294 (Trag. S. 95): ± sed néscio quidnamst animi horréscit gliscit gaúdium.

Ein Vers, der sich schon deshalb als falsch erweist, weil quidnam in keinem Falle mit nescio verbunden werden kann, weder als nescio quidnamst noch als nescio quidnam sit.

Hier sind auch diejenigen Verse zu besprechen, in denen nescio volles Verbum ist, die Schlusssilbe aber in eine unbetonte Kürze elidiert wird:

Mil. 176:

Quis is homost?

Néscio: ita ábripuit repente sese subito. — Suspicor.

Wenn sowohl repente als subito ächt sind, so dürfte entweder ita auszuwerfen oder also umzustellen sein:

Néscio: ita repénte abripuit sése subito. — Suspicor.

Merc. 147: Néscio ego istaec: philosophari númquam didici néque scio. Es hindert nichts also zu betonen: Néscio égo istaec. —

Der gleiche durchgreifende Unterschied in der Aussprache ist nachzuweisen, sobald von nescio nicht die erste, sondern die zweite Silbe betont ist. Nachdem wir nämlich gesehen haben, dass nescio quis = aliquis stets die Messung eines Choriamben hat, so kann diese Wortverbindung an jeder Versstelle die Betonung nescio quis haben,

aus dem gleichen Grunde, aus dem man an jeder Versstelle bald ingeniö bald ingénio betonen kann. Dagegen wo nescio noch volles
Verbum ist, ist die Betonung auf der zweiten Silbe nur im ersten
Fuße jambischer Verse gestattet, wo allein auch die Betonung omnia
omnibus u. s. w. zugelassen werden kann. Das letztere findet statt in
drei Versen des Plautus und einem des Terenz:

Merc. 723: Nescio quid dicam. — Haéres: hau uidi magis.

Mil. 402: Nescio quid credam egomét mihi iam: ita quod uidisse crédo1).

Mil. 1265: Nescio tu ex me hoc audiueris an nón: nepos sum Véneris.

Andr. 734: Nescio quid narres: égo quoque hinc ab déxtera.

(Natürlich auch im anap. Octonar: Aul. IV 9, 2: Nescio, nil uideo, caécus eo atque equidém quo eam aut ubi sim aút qui sim.)

Dagegen erscheint nescio quis in der anderen Bedeutung an jeder Versstelle:

in der zweiten Thesis des trochäischen Septenars:

Mil. 174: Módo nescio quis inspectauit nóstrum familiárium.

Persa 227: Hábes nescio quid. — Né me attrecta, súbigitatrix. — Sín te amo?

Andr. 841: 'Et nescio quid tibi sum oblitus hódie ac uolui dicere. in der dritten Thesis:

Amph. 331: Cérte enim hic nescio quis loquitur. — Sáluos sum: non mé videt.

Amph. 605: Huic homini nescio quid est mali mala obiectim manu.

Andr. 340: Laétus est nescio quid. — Nihil est: nóndum haec resciuit mala.

in der vierten Thesis:

Merc. 369: Númquid tibi dolét? — Nescio quid mihi animost aegré, pater. in der vierten Thesis des trochäischen Octonars:

Persa 844: Cérto illi homines mihi nescio quid consulunt mali quod faciant.

in der ersten Thesis des iambischen Senars:

Aul. I 1, 32: Nescio pol quae illunc hóminem intemperiaé tenent.

Cas. II 3, 19: Nescio quid se sufflauit uxori suae.

Merc. 684: Nescio quaest mulier intus hic in aédibus.

Most. 760: Nam sibi laudauisse ait has architectonem Nescio quem esse aedificatas has sané bene.

Stich. 477: Nescio quid uerborum hábeo in mundo. — 'I modo.

<sup>1)</sup> So nach Studemund auf Grund des Ambrosianus, vgl. 'Festgruss' S. 71.

272 LUCHS

Truc. II 3, 15: Nescio quem praestolátast: credo militem. in der zweiten Thesis:

Persa 99: Prope me hic nescio quis lóquitur. — O mi lúppiter.

Rud. 97: Prope me hic nescio quis l'oquitur. — Heus, Scepárnio.

Poen. V 2, 37: Doni uólt tibi

Dare hic nescio quid: audin pollicitarier?

Pseud. 408: Verum is nescio quo pácto praesensit prius.

in der vierten Thesis:

Curc. 648: Ego pértimesco: tum ibi nescio quis me arripit.

in der (ersten und) fünften Thesis des jambischen Septenars:

(Mil. 1258: Nescio ubi hic prope adest quem expeto uidére: olet profécto)

Mil. 1281: Sed quid ego uideo? — Quid uides? — Nescio quis eccum incédit.

Eun. 291: Non témerest et properans uenit: nescio quid circumspéctat. in der zweiten, fünften und sechsten Thesis des jambischen Octonars:

Merc. 122: Mali nescio quid nuntiat: genua hunc cursorem déserunt.

Men. 1002: Erum meum indignissume nescio qui sublimém ferunt.

Amph. 1063: Vbi quisque institerat, concidit crepitu: ibi nescio quis maxuma

#### Voce exclamat Alcumena!

Gegen dieses Gesetz verstöfst nach der handschriftlichen Ueberlieferung nur Ein ohne Zweifel verdorbener Vers:

Bacch. 795: Vt uérba mihi dat, út nescio quam rém gerat.

Verdorben deshalb, weil Chrysalus, der diese Worte spricht, recht gut weiß quam rem gerat Nicobulus, wie der unmittelbar folgende Vers zeigt: Seruós arcessit intus, qui me uinciant. Es wird darum mit Ed. Becker zu schreiben sein: Vt uérba mihi dat: át scio quam rém gerat oder ähnliches. In einen andern hat erst Ritschl durch Conjectur ein falsch betontes nescio eingesetzt, das er aber nun wohl selbst schon längst aufgegeben hat:

Mil. 809: Méminero, sed quid meminisse id réfert, ego nescio tamen. Die Handschriften geben refert ego te tamen, woraus Haupt (ind. lect. Berol. aest. 1858 p. 7) folgendes herstellte: Méminero, sed quid meminisse id réferat rogo té tamen; allein da nach den demnächst erscheinenden Untersuchungen von Ed. Becker in solchen Sätzen der Indicativ zu stehen pflegt, so schlage ich lieber folgendes vor:

Méminero; sed quid meminisse réfert, id rogo té tamen.

M. Crain (Z. f. Gymn. Wes. 1866 S. 475) schrieb: — meminisse id réfert, rogo ego té tamen.

Aus der Bedeutung selbst ergiebt sich, dass die beiden Wörter nescio quis, sobald sie dem Sinne nach einem aliquis gleichstehen, stets enge miteinander verbunden sein müssen, und so stehen sie denn auch in all den obigen Versen unmittelbar nebeneinander. Nur pol kann dazwischen treten mit demselben Rechte, mit dem es in atqui, perquam und ähnliches eingeschoben wird (at pol qui häufig, per pol quam Hec. 58), und es ist darum Aul. I 1, 32 Nescio pol quae illunc hominem intemperiae tenent nicht anzutasten. Aber niemals wird edepol in dergleichen Verbindungen gebraucht und deshalb ist

Epid. I 1, 59: Nescio edepol quid tu timidu's: trepidas Epidice: ita uoltum tuom

(nach Geppert ein jamb. Octon.) in jedem Falle zu schreiben Nescio pol quid, mag man nun das Metrum herstellen wie man will. Da mit diesem Verse das letzte Beispiel fällt, welches zum Beweise einer zweisilbigen Aussprache von nescio vorgebracht werden konnte, wird man Hec. 186: Dixère causam tûm nescio quam. iterûm inbet den auf erster Silbe betonten Proceleusmaticus kaum unangetastet lassen dürfen. Die handschriftliche Ueberlieferung (tum causam P; tunc causam BE; nc causam C) deutet selbst darauf hin, dass die Stellung von tum nicht sicher ist; ich schreibe daher:

Dixère causam néscio quam. tum iterum iubet.

II.

Poen. IV 2, 45: Quid est quod male sit tibi, quoi domi sit, quod edis quod ames adfatim;

Néque triobolum úllum amicae dás et ductas grátiis.

Statt das et dürfte wohl das set zu schreiben sein. —

Poen. V 4, 95 geben die Handschriften:

Nam udstra nutrix primum me cognduit. — Vbi ea amabo est? Zur Herstellung des reinen vierten Fusses schreibt Geppert mit Bothe: Nam nútrix primum udstra me; das nächste ist was schon der Sprachgebrauch fordert: Nam udstra nutrix prima me. — Im folgenden (V. 98) sind die Personen also zu vertheilen:

Agor. Omitte saltem tu áltera. Adelph. Nolo égo istuc. Agor. Enicás me,

Priusquam te mihi desponderit. — Hermes VI.

274 LUCHS

Cas. prol. 52: Pater adlegauit uilicum, qui posceret
Sibi istanc uxorem: is sperat, si ei sit data,
Sibi fore paratas clam uxorem excubias foris.

55: Filius is autem armigerum adlegauit suum, Qui sibi eam uxorem poscat. scit, si id impetret etc.

In V. 55 kann das im Palimpsesten überlieferte is hinter filius unmöglich richtig sein, und es ist entweder mit den Palatinen gänzlich auszulassen und dann (vgl. V. 52) umzustellen: Filius autem adlegauit armigerum suum oder wenigstens in eius zu verändern. Ebenso ist V. 53 is sperat nicht zu dulden, sondern nach Analogie von V. 56 zu schreiben sperat. —

Capt. 764 giebt B von erster Hand: Neminis 765 Misereri certumst quia miseret neminem.

Das fehlende mei ist erst von zweiter Hand hinzugefügt. Priscian I p. 207,9 giebt miseret mei; Non. p. 143,18 nam me miseret. Aus diesem Fehlen des mei und seiner verschiedenen Stellung wird es sehr wahrscheinlich, dass die ursprüngliche Fassung lautete:

Miseréri certumst, quia mis miseret néminem. So ist auch der Proceleusmaticus entfernt, um dessen willen Müller und Brix mit Nonius schreiben nam mei.—

Amph. 574: Homo hic ebriust, ut opinor.

So vielfach auch diese Stelle behandelt worden ist, so finde ich doch nirgends die unplautinische Wortfolge homo hic beseitigt. hic kehrt in Verbindung mit homo in mehr als 30 Versen des Plautus wieder, und da es in allen diesen stets hic homo heißt, wird auch an unserer Stelle zu verbessern sein hic homo ebriust, ut opinor. — Das von Fleckeisen in seiner Ausgabe und in Jahns Jahrb. 1867 S. 633 hergestellte Metrum ist deshalb kaum richtig, weil er hic als Länge gelten lässt. Dasselbe Versehen hat Spengel T. M. Pl. S. 157 gemacht, dagegen vermieden Philol. XXVI S. 721. —

Amph. prol. 149: A portu illic nunc cum laterna aduenit empfiehlt Ritschl zur Entfernung des Hiates lanternad; Fleckeisen hat in seiner Ausgabe laterna [huc] geschrieben, wofür C. F. W. Müller (Pl. Pr. S. 339) lieber die Stellung A portu [huc] illic n. c. l. a. will. Aber mit alle dem ist die wahre Verderbnis noch nicht gehoben, weil man den vorhergehenden Vers Sed Amphitruonis illic est seruos Sosia nicht mit berücksichtigte. Danach verlangt der Sprachgebrauch des Plautus (sonst gewöhnlich Frageform wie z. B. Epid. V 1, 14. Poen. V 2, 15. Trin. 432) in unserem Vers nothwendig ein

qui, und das nächstliegende ist dies so einzusetzen, dass zugleich auch der Hiat entfernt wird:

Sed 'Amphitruonis illic est seruos Sósia,

A portu [qui] illic nunc cum lanterna aduenit.

gefälliger würde der Rhythmus, wollte man umstellen [Qui] illic a portu. —

Epid. V 1, 4: Si ûndecim deos praêter sese sécum adducat Iúppiter, 'Ita non omnes éx cruciatu pôterunt eximere 'Epidicum.

Im zweiten Verse ist ita als Einleitungspartikel eines hypothetischen Nachsatzes sehr auffallend; ich glaube, das I ist auf Schuld des Rubricators zu setzen, und Plautus schrieb Tam non omnes (oder Tamen non omnes). —

Men. 903 ist im Anfange lückenhaft überliefert:

Quém ego — hóminem sí quidem uiuo [uí] uita euoluám sua. Ritschl ergänzt Quém ego [hercle] hominem; Fleckeisen Quem égo hominem [hercle] oder Quem [pol] ego hominem; Bergk schreibt Quém ego homónem. Ich vermuthe dass vielmehr zu schreiben ist:

Quem égo hominem [hodie], siquidem uiuo, [ui] uita euoluâm sua. vgl. Bacch. 766: Vorsábo ego illunc hódie, si uiuó, probe. Aul. III 6, 37: Ego te hodie reddam madidum, si uiuo, probe. Most. 1067: Quoius ego hodie lúdificabor córium, si uiuó, probe. —

Men. 1060 ist also überliefert:

Si uoltis per oculós iurare, nihilo hercle ea causá magis

Fácietis, ut ego hódie abstulerim pállam et spinter, péssumae. Dies behält Ritschl bei und schreibt nur sultis statt si uoltis. C.F.W. Müller (Nachtr. z. Pl. Pr. S. 129) hat richtig gefühlt, dass hier der Sinn 'wenn ihr schwören wollt' nicht gut passend ist, und das bloße 'wenn ihr schwört' schon hinreichen würde. Aber wenn er selbst schreibt iurate, und sultis dann auffasst als wirklichen hypothetischen Vordersatz 'wenn es euch Spaß macht' oder 'meinetwegen', so will ich zwar nicht behaupten, dass eine solche Construction gänzlich unplautinisch ist, aber dass sie hart und gezwungen ist, wird jeder zugeben, zumal da sie durch Parallelstellen nicht scheint belegt werden zu können. Ich glaube vielmehr, dass noltis zu theilen ist und tis zu iurare gehört, wodurch alle Bedenken gegen Sinn und Construction von selbst verschwinden:

Si uel per oculós iuretis, nihilo hercle ea causa magis. Der Weg der Verderbnis in Folge Verrückung des übergeschriebenen tis ist klar. — 276 LUCHS

Pseud. 1142 geben die Palatinen:

Quid iam? — Quia te ipsus coram praesens praesentém uides. Zur Entfernung des unzulässigen Hiates zwischen te und ipsus hatte Ritschl in seiner Ausgabe einst geschrieben ted und uidet; in den Neuen Plaut. Excursen Heft I S. 39 hat er uides mit Recht beibehalten und statt ted mit Umpfenbach (Mel. Plaut. p. 32) tute eingesetzt. Ich hatte zur Herstellung der Concinnität vermuthet:

Quid iam? — Quia tu eum ipsus ipsum praésens praesentém uides. und dass dies wohl die richtige Fassung ist, lässt sich schließen aus dem Palimpsesten, in dem nach Studemunds gefälliger Mittheilung noch folgendes zu lesen ist:

QUIDIA. Q. SUSIPSUMPRAESENS u. s. w. und aus Stich. 373: Vénit inquam. — Tún eum ipsus ipsum uidisti? — Lubens, wie Ritschl die Lesarten der Hdschr. richtig combiniert hat 1).

In seinen Nachträgen zur Plautinischen Prosodie S. 14 bespricht C. F. W. Müller diejenigen Verse, welche die falsche Form des Dactylus oder Anapästs aufweisen, indem die erste Kürze durch die Schlusssilbe eines mehrsilbigen Wortes gebildet ist. Unter diesen führt er auch an: Trin. 611: 'Atque quidem ipsus ültro uenit Philto oratum filium.

Eun. 956: Cónligauit. — 'Atque quidem orante út ne id faceret Tháide. und so hat den letzteren Vers auch Umpfenbach herausgegeben; allein an beiden Stellen geben die Handschriften einstimmig vielmehr equidem. Nun kennen Plautus und Terenz in gewissen Wortverbindungen nur die Form equidem, nicht quidem, so scio equidem Asin. 842. Most. 754. 1054. Pseud. 649. Trin. 353. 698. Truc. IV 3, 60. IV 4, 12. Andr. 659. Phorm. 539. — nam equidem Bacch. 369. Capt. 394. Men. 959. Mil. 629. Pseud. 620. Pers. 172. Rud. 493. Truc. I 2, 972). Asin. 607. Men. 2928). — atque equidem Most. 1042. Mil.

<sup>1)</sup> Diese Stellung ipsus ipsum, solus solum, alius alium ist bekannt und Regel; darum ist Hec. 557 nicht mit dem Bembinus zu schreiben:

<sup>&#</sup>x27;Et quae me peccásse ais. abi solum solus conueni. sondern mit BCDEFP solus solum conueni.

<sup>2)</sup> Hier schreibt Spengel mit den Palatinen Nam equidem uterum illi, quód sciam, numquam éxtumere sénsi; wegen der jedenfalls verdächtigen, wenn nicht unplautinischen Betonung von equidem war die Lesart des Palimpsesten vorzuziehen Nam equidem illi uterum; zur Beseitigung des Hiates wird mit Müller Plaut. Pros. S. 746 natürlich illic zu schreiben sein. Ebenso dürfte Poen. III 2, 37 Iám nunc égo illi égredienti sanguinem exsugam procul nicht mit Guyet illi ego umzustellen sondern ego illic zu schreiben sein.

<sup>3)</sup> Dieser Vers ist also in ABCD überliefert: Nam équidem insánum ésse te

656. Poen. III 1, 5. V 4, 70. (Pers. 639). Aul. IV 9, 2. Adelph. 850. — und in gleicher Weise immer immo equidem, non equidem u. s. w. Aus diesem Grunde ist nicht nur an den beiden obigen Stellen equidem beizubehalten, sondern auch

Epid. I 1, 28: Pól illa ad hostes tránsfugerunt. — 'Armane? — Atque quidém cito

durch Einsetzung von equidem der falsche Dactylus zu entfernen. Ebenso möchte ich

Capt. 249: Scio quidem me te esse nunc et te esse me. — Hem istuc si potes.

gestützt auf die obigen Stellen equidem dem in den Handschriften überlieferten quidem vorziehen.

Mil. 1430 giebt der Palimpsest nach Studemund: .

NAMILLICQUIOBOCULUMHABEBATLANAMNAUTANONERAT, die übrigen Handschriften Nam ille qui lanam ob oculum habebat nauta non erat. Zur Ergänzung des lückenhaften Anfangs schreibt Ritschl mit Acidalius Namque illic qui lanam; C. F. W. Müller (Nachtr. S. 44) meint, es könne auch homo vor qui fehlen: Nam illic homo qui lanam. Am leichtesten wird die Lücke ausgefüllt, wenn wir statt illic die vollere Form illequidem einsetzen<sup>1</sup>):

Nam illequidem, qui ob oculum habebat lanam, nauta non erat. Zum Beweise vergleiche folgende Stellen:

- Epid. II 2, 72: Nam illequidem aut iam hic aderit credo hercle aut iam adest. Si aequóm siet
- Epid. V 2, 8: 'Apage illum a me, nam illequidem Volcáni iratist filius.

  Most. 1081: Quid iam? Scio iocáris nunc tu, nam illequidem edepol haú negat.
- Capt. 573: Nam illequidem quem tu ésse hunc memoras hódie hinc abiit 'Alidem.
- Poen. III 1, 11: Nam istequidem gradus succretust cribro pollindrio.

  Das gleiche illequidem ist längst hergestellt in dem von Fleck-

certo scio und in dieser Fassung auch von Spengel (T. M. Plautus S. 193) vertheidigt. Allein da in der Verbindung nam equidem in den oben angegebenen Versen pirgends Hiat zugelassen wurde, wird man unseren Vers doch wohl als lückenhaft anzusehen haben. Ritschl hat geschrieben Nam equidem [édepol] insanum.

<sup>1)</sup> Dass illequidem als Ein Wort zu schreiben ist, und dies die vollere Form ist von illic, werde ich in kürzester Frist in einem Aufsatze zeigen, der einen großen Theil der Schwierigkeiten von quidem lösen dürfte.

278 LUCHS

eisen und Brix als unächt ausgeschiedenen, von Geppert (Z. f. Gymn. Wes. 1866 S. 444) vertheidigten Verse:

Capt. 288: Nam illequidem Theodoromedes füit germano nomine. wo die Handschriften geben Nam illic quidem Theodoromedes.

Unter die die fehlerhafte Form des Dactylus oder Anapästs aufzeigenden Verse rechnet C. F. W. Müller (a. a. O.) auch diejenigen, in denen die Wortverbindung illic homo erscheint. Es sind dies folgende Verse:

Amph. 294: 'Illic homo hoc [meum] dénuo uolt pállium detéxere (d. Hdschr. illic hoc homo).

Amph. 317: 'Illic homo me intérpolabit méumque os finget dénuo.

Amph. 323: 'Illic homo supérstitiosust. — Géstiunt pugni mihi.

Amph. 327: 'Illic homo a me sibi malam rem arcéssit iumentó suo.

Asin. 272: 'Illic homo aedis compilauit, more si fecit suo.

Asin. 288: 'Illic homo socium ád malam rem quaérit quem adiungát sibi.

Men. 125: 'Illic homo se uxóri simulat mále loqui, loquitur mihi.

Men. 1087: 'Illic homo aut [est] sucophanta aut géminus est fratér tuos.

Pseud. 381: 'Illic homo meus ést, nisi omnes di me atque homines déserunt.

Pseud. 707: 'Illic homost. ut páratragoedat cárnufex. — Confér gradum. Poen. III 2, 36: 'Illic homost qui egréditur leno. — Bónus est, nam si-

milis malist.

Aul. II 2,8: Iam illic homo aurum scit me habere: eo mé salutat blandius.

Trin. 862: Ni illic homost aut dormitator aut sector zondrius.

Stich. 605: Nam illic homo tuam heréditatem inhiat quasi esuriens lupus 1).

Pseud. 667: Di inmortales: conservauit me illic homo adventu suo.

Pseud. 1120: Húc ultro, ut sciám quid rei sit, ne illic homo me ludificetur.

Cas. bei Non. p. 7, 20 und im Ambr. (siehe Studem. ind. lect. Gryphisw. hib. 1871/2 S. 15):

Périi, fusti défloccabit iam illic homo lumbos meos.

Allein in solchen Sachen ist es gut, auch die Gegenprobe zu machen, und geschieht dies, so wird man leicht einsehen, dass diese

<sup>1)</sup> So die Handschriften. Ritschl schreibt: Nam inhiat ille homo hereditatem tuam quasi esuriens lupus; freilich ist die Betonung inhiat sehr auffällig.

Verse aus sprachlichen Gründen künftighin nicht mehr unter die fehlerhaften zu rechnen sind: es heißt nämlich auch bei anderer Betonung immer illic homo:

Epid. I 1, 43: Quor eam emit? — 'Animi causa. — Quot illic homo animos habet 1).

Epid. V 1, 6: Quot illic homo hodie me exemplis ludificatust atque te (so A).

Men. 992: Fácite illic homo iam in medicinam ablatus sublimén siet.

Mil. 334: Méus illic homost. déturbabo iam égo illum de pugnáculis.

Epid. V 1, 1: Sátine illic homo lúdibrio nos uétulos decrepitos senes.

Men. 98: Nam illic homo [hercle] homines non alit uerum éducat.

Rud. 1297: Meum hércle illic homo uidulum scit qui habet, ut ego opinor.

Trin. 281: Quo illic homo foras se penetrauit ex aedibus.

Truc. II 7, 36 a: Sed quisnam illic homost qui ipsus se comest 2).

Das gleiche ist der Fall, wenn est zwischen beide Wörter tritt:

Rud. 1298: Adeundus mihi illic ést homo: di quaéso subueníte.

Rud. 854: Duc me ad lenonem récta. ubi illic ést homo.

Truc. V, 25: Séd eccam video: heus amica, quid agis? — Quis illic [ést] homo? 3)

Hiermit vergleiche man das nur einmal vorkommende istic homo: Epid. III 4, 52: Em istic homo te articulatim concidit senex.

Dagegen ist es nur ein einziger Vers, der ille homo aufweist:

Rud. 147: Deludificauit me ille homo indignis modis.

und es kann demnach kein Zweisel sein (vgl. bes. Pseud. 667. 1120 und Cas.), dass zu verbessern ist: — me illic homo indignis modis.

In anderer Lage befinden sich die beiden Verse, in denen ille nicht unmittelbar vor homo steht:

Men. 531:

Bono animo es: liberabit

532: Ille té homo: ita edepol déperit: atque hôdie primum uidit. Pseud. 910: Tum pôl ego interii, homo si ille abiit, neque hoc ôpus, quod uolui, hodie écficiam.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die von Geppert vorgeschlagene Umstellung homo illic ist gegen den Sprachgebrauch und verbessert den Rhythmus in keiner Beziehung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So die Handschriften: Der Vers ist bei Spengel ebenso wie bei Müller (Plaut. Pros. S. 118) fehlerhaft, weil, wie ein anderes Mal bewiesen werden soll, die Schlusssilbe von *illic* und *istic* immer kurz ist.

<sup>\*)</sup> Ist der Vers im übrigen gut hergestellt, so ist das nothwendige in den Handschriften fehlende est von Weise richtig an dieser Stelle eingesetzt. Wenn Müller (Plaut. Pros. S. 601) so ändert, dass der Schluss lautet Quis illic homóst so ist dies aus dem eben angegebenen Grunde nicht zulässig.

280 LUCHS

Da jedoch die Aenderung von ille in illic und die Umstellung te illic statt illic te bei dem Stande unserer Ueberlieferung kaum Aenderungen zu nennen sind, so möchte ich den ersten Vers in folgender Fassung empfehlen:

Te illic homo: ita edepol déperit: atque hôdie primum uidit; im zweiten würde man erwarten: Tum pôl ego interii homo si hinc abiit. Ob hier überall illic als Trochäus oder als Pyrrhichius aufzufassen ist, wage ich noch nicht zu entscheiden. Terenz kennt den Ausdruck illic homo nicht. —

Greifswald.

AUGUST LUCHS.

## RÖMISCHE NAMEN IN GRIECHISCHEN IN-SCHRIFTEN UND LITERATURWERKEN.

Von denjenigen Lauten der lateinischen Sprache, welche der griechischen ganz abgehn, behandle ich zunächst den kurzen Als regelmässige Vertretungen desselben, im Vergleich mit denen Alles andere nur als mehr oder weniger vereinzelte Ausnahme gelten kann, treten o und ov auf. Bei dem Mangel an einem in Quantität und Qualität entsprechenden Vocal bot sich die doppelte Möglichkeit, entweder mit Beibehaltung der Quantität den qualitativ zwar verschiedenen, aber zunächst liegenden kurzen Vocal o zu substituiren, oder mit Vernachlässigung des Quantitätsunterschiedes das Zeichen des qualitativ genau entsprechenden langen Vocals ov zu wählen<sup>1</sup>). Beide Bezeichnungsweisen sind gleich genau, bez. gleich ungenau, und man wird daher aus der Schreibweise  $o = \check{u}$  durchaus nicht, wie aus dem fast ganz analogen, aber durch keinerlei Nothwendigkeit gebotenen e = i, irgend einen Schluss auf die Aussprache des lateinischen kurzen u ziehen dürfen. Ich kann mich daher auch nicht mit der Bemerkung Corssens Voc. I p. 345 einverstanden erklären, der nach Anführung einer ziemlichen Anzahl von Beispielen der Schreibweise  $o = \breve{u}$  fortfährt: "So viel erhellt aus diesen Schreibweisen, dass den Griechen in manchen Lateinischen Wortformen das Römische u ihrem o ähnlich klang, was um so weniger zu verwundern ist, da ja zwischen ŏ und ŭ im Lateinischen der Mittellaut  $\bar{o}u$ , zwischen  $\bar{o}$  und  $\bar{u}$  der Mittellaut  $\bar{o}u$  gesprochen und gehört wurde". Diese Thatsache zu bestreiten, fällt mir natürlich nicht ein. Nur dass die griechische Wiedergabe des lateinischen kurzen u durch Omikron aus dieser Thatsache erklärt oder damit in Verbindung gebracht wird, halte ich für unberechtigt. Denn auch

¹) Ein Diphthong ist dieses ov, wenigstens in der Zeit, von der hier die Rede ist, nur in graphischer Beziehung, in phonetischer dagegen gewiss als einfacher langer Vocal aufzufassen.

wo die Griechen im Lateinischen ein ganz reines ŭ hörten, hatten sie bei dem Fehlen eines Zeichens für den Laut nur die Wahl zwischen den beiden ganz gleich naheliegenden Möglichkeiten entweder mit ungenauer Quantität ov oder mit ungenauer Qualität o zu schreiben.

Wie verhalten sich nun im Gebrauch die beiden Schreibweisen zu einander? Corssen a. a. O. stellt zahlreiche Beispiele für beide zusammen, zieht aber kein weiteres Resultat daraus, als dass die Schreibung o seltener sei, als ov; ferner geht er in der oben schon ausgehobenen Stelle von der Ansicht aus, dieselbe finde nur in "manchen Lateinischen Wortformen" statt, während der Gebrauch von ov ein ganz unbeschränkter sei. Eine genaue Untersuchung des epigraphischen Materials dagegen wird ergeben, dass diese Beschränkung auf gewisse Wortformen nicht statt findet, und dass an Stelle der Begriffe häufiger und seltener ein ganz bestimmter chronologischer Unterschied zu setzen ist.

Alle griechischen Inschriften, die nachweisbar vor dem Beginn unserer Zeitrechnung abgefasst sind, drücken ŭ in allen römischen Namen und Wörtern nicht durch ov, sondern durch Omikron aus. Folgendes sind die mir bekannten Beispiele: C. I. Gr. 2905 II (Senatusconsult 138 v. Chr.) Φόλουιος ') zweimal Φεβροαρίων. C. I. 2485 (Astypaläa, 105 v. Chr.) 'Pόβριος, 'Pοτίλιος, ausserdem mehrmals Πόπλιος. 5879 (Rom, 78 v. Chr.) Ποπλιλία. 2561<sup>b</sup> (Creta, 58 oder 57 v. Chr.) Σολπίκιον. An einer andern Stelle ergänzt Böckh  $K\alpha\lambda[\pi]o[\dot{v}\varrho\nu\iota o\nu$ , aber da das v nicht erhalten und die Inschrift nicht στοιχηδον geschrieben ist, kann natürlich ebensogut Καλπόρνιον dagestanden haben. Nicht so genau aufs Jahr zu datiren, wie diese vier Inschriften, aber ebenfalls mit voller Sicherheit der bezeichneten Epoche zuzuweisen sind folgende: C. I. 1520 (Tegea) Δεύκιος Μόμμιος Δε[υπίου (υίός?), denn dass hier kein anderer gemeint ist als L. Mummius Achaicus, hat doch einen an Gewissheit grenzenden Grad von Wahrscheinlichkeit. C. I. 2416 (Naxos) kommt vor  $\Pi \acute{o}\pi \lambda \iota o \varsigma$  —  $\Sigma o \lambda \phi \acute{\iota} \kappa \iota o \varsigma$  — zweimal  $\Sigma \pi \acute{o} \varrho \iota o \varsigma$ . Dass diese Inschrift der republikanischen Zeit angehört, beweist der Umstand, dass das Pränomen des Vaters im Genetiv ohne viòs hinzugefügt wird (z. B.  $\Delta \dot{\epsilon} \mu \rho \sigma \Delta \dot{v} \phi \dot{\delta} \iota \sigma \sigma \Sigma \pi o \rho \dot{\iota} \sigma v$ ), worüber ich in dem ersten

<sup>1)</sup> Ueber den Accent s. unten.

Theile dieser Abhandlung gesprochen habe. Ferner in einer noch unedirten attischen Inschrift, die mir in einer Abschrift von U. Köhler vorliegt: Ὁ δῆμος κ[αὶ ἡ βουλὴ ἡ ἐξ Αρείου] πάγου Αεύκ[ιον Ain[iv[iov]] Aevniov vio[v] Aevnol[lov]. Der Geehrte wird doch wohl der Besieger des Mithridates sein; in der Kaiserzeit hat es, soviel ich sehe, keine Licinii Luculli mehr gegeben. Auch die Buchstabenform  $\leq$  (nicht  $\Sigma$ ) weist die Inschrift mit ziemlicher Sicherheit der Zeit vor Augustus zu.  $E\varphi$ .  $\partial \varphi$ . 192  $\partial \varphi$ . 192  $\partial \varphi$ τῶν Αινιάνω[ν Αεύκι]ον Αικίνιον Αευκίου [υίον] Αεύκολλον ταμίαν εὐεργ[εσίας Ενεκα. Έφ. 3453 Ὁ δῆμος Δικινίαν Δευπίου Δικινίου Δευκόλλου θυγατέρα. Δέκομος ist geschrieben C. l. Gr. 6673 = C. l. Lat. I. 857 Σέξστος Κλώδιος Δεκόμου λιβερτίνος. Diese Inschrift mit einer großen Anzahl gleichartiger Lateinischer gehört wie Mommsen C. I. L. I. p. 210 nachweist ins siebente Jahrhundert der Stadt, und zwar eher in die erste als in die zweite Hälfte desselben. Ebenso steht Φιλίστως I, nach p. 56 3te Inschr. gegen Ende Δέκομ[ος Δ]εκόμου 'Ρωμαΐος (aus dem zweiten Jahrhundert vor Chr.).  $E_{\varphi}$ .  $\alpha_{\varrho\chi}$ . 3766 [O]  $\delta_{\eta\mu\rho\sigma} = \kappa \alpha i \dot{\eta} \beta \rho \nu \lambda \dot{\eta}$ ή έξ 'Αφείου πάγου ''Αππιον Κλώδιον 'Αππίου ύὸν Πόλχεφ αὐτοχράτορα τὸν ἑαυτῶν εὐεργέτην (ohne Zweifel der Consul 54 vor Chr.) Diesen Inschriften schliessen sich dann die sehr wenigen Münzen aus republikanischer Zeit an, auf welchen römische Namen griechisch geschrieben vorkommen. So findet sich auf Münzen von Apollonia in Illyrien Φονδάνιος (Mommsen röm. Münzw. p. 394), auf makedonischem ταμίου Γαίου Ποπλιλίου und ταμίου Δευκίου Φολκιννίου (ebend. p. 375). Endlich noch einige inschriftliche Beispiele aus den ersten Jahrzehnten des Augustus. So  $\alpha \ddot{v} \gamma o \rho \alpha$  in der erwähnten Ehreninschrift für Paulus Aemilius Lepidus ( $E\pi i \gamma \varrho$ .  $E\lambda \lambda$ . nr. 38), welche wahrscheinlich aus einem der nächsten Jahre nach der Schlacht bei Actium stammt. Aeúxiov  $K\alpha\nu o\lambda\eta\iota o\nu$   $K\varrho i\sigma\pi o\nu$   $E\varphi$ .  $\alpha\varrho\chi$ . nr. 80. Letztere Inschrift in diese Zeit zu setzen, bestimmt mich das von Borghesi in den Annali dell' Instituto Arch. XX p. 219 ff. (vgl. C. I. Lat. vol. I. p. 473) herausgegebene Fragment eines Beamtenverzeichnisses von Luceria, in welchem sich

... NNIVS · L · F · CANVL · CRISP als Municipalbeamter im J. 12 vor Chr. findet 1). Uebersehen wir die

<sup>1)</sup> Borghesi stellt p. 259 die doppelte Möglichkeit auf, dass entweder Canul[us] als (sonst nicht vorkommendes) Cognomen ergänzt werden könne, so dass

sämmtlichen zusammengestellten Beispiele, so ist die Zahl derselben nicht sehr groß, aber immer bedeutend genug, um in Verbindung mit dem Umstande, dass aus dieser ganzen Periode kein einziges ov für  $\ddot{u}$  inschriftlich erhalten ist, den Gedanken an einen bloßen Zufall auszuschließen  $^{1}$ ).

Die von Corssen betonte größere Seltenheit des o im Vergleich mit ov beruht also auf dem höchst einfachen Grunde, dass die erhaltenen griechischen Inschriften mit römischen Namen aus der republikanischen Periode im Vergleich zu denen der Kaiserzeit sehr wenig zahlreich sind. Das älteste, noch nicht ganz sichere Beispiel für  $ov = \ddot{u}$  ist C. I. 2943 (Nysa, 1 v. Chr.) wo  $\Gamma v \dot{\eta} \omega \Delta \dot{\epsilon} v \tau \lambda \omega \Delta \dot{v} \gamma o \omega$ , dann aber Γναῖος Λέντλος Αὐγουφ (ΑΥΤΟΥΠ) steht. Natürlich ist nun nicht auf einmal diese Schreibweise allgemein herrschend geworden, sondern es beginnt eine Uebergangsperiode, in der ov allmählich immer häufiger wird, und deren Dauer sich nicht genau bestimmen lässt, da sie je nach den Localitäten sehr verschieden ist. Ein auffallend frühes Beispiel für die consequente Durchführung des  $ov = \breve{u}$  ist das Monumentum Ancyranum, welches mit Ausnahme des Pränomen Πόπλιος durchgängig so schreibt; ziemlich lange scheint sich dagegen die ältere Schreibweise in Athen gehalten zu haben; hier kommt z. B. Έφ. ἀρχ. 2764 Δεύκιον Καλπόρνιον Δευκίου υὶὸν Πείσωνα vor; die Zeitbestimmung der Inschrift ist schwierig, wahrscheinlich aber ist sie auf L. Piso Consul 57 n. Chr. zu So viel wird sich jedenfalls sagen lassen, dass seit der beziehen.

die in Rede stehende Person zwei Cognomina in Folge einer Adoption vereinigt habe wie Q. Servilius Caepio Brutus und D. Junius Brutus Albinus, oder aber dass Canul[eius] zu lesen sei, und eine Vereinigung zweier Gentilnamen, ebenfalls in Folge von Adoption, vorliege, wie bei L. Livius Sulpicius Galba (dem spätern Kaiser) und C. Petronius Pontius Nigrinus (Cons. 790; andere Beispiele aus dieser Zeit bei Mommsen in dieser Ztschr. III 71). Durch die oben angeführte attische Inschrift dürfte dieses Dilemma entschieden sein; denn wenn auch die in beiden Inschriften gemeinten Personen nicht identisch sein sollten, so liegt doch jedenfalls ein urkundlicher Beweis für die Existenz einer Familie der gens Canuleia, die den Beinamen Crispus führte, vor, und dies genügt, um die zweite Borghesische Erklärung als die allein zulässige erscheinen zu lassen.

<sup>1)</sup> Die angeführten Beispiele zeigen auch, dass gar kein Unterschied ist zwischen solchen Namen, die im Altlateinischen eine Form mit o haben (Folvius, Polcer, Poplilius, Canoleius) und solchen bei denen dies nicht der Fall ist (Spurius, Sulpicius, Rutilius, Rubrius, Februarius, Lucullus, Mummius, Fundanius, Fulcinius).

Zeit des Traian und Hadrian die Schreibweise  $ov = \ddot{u}$  die herrschende ist.

Wie verhält sich zu diesem Ergebniss die Literatur? Bei Polybios sollte man die consequente Schreibung  $o = \ddot{u}$  erwarten; doch hat unsere handschriftliche Ueberlieferung neben Κοφογκανίους ΙΙ, 8, 4. Φαισόλαν ΙΙΙ, 82, 1. Μοτίνην ΙΙΙ, 40, 8. *ριον* II, 20, 9. auf der andern Seite Ποστούμιος II, 11, 1. 7. 12, 1. 4. III, 106, 6. und zwar ohne dass an einer dieser Stellen Hultsch eine Variante aus den Handschriften gibt. Φόλουιος nur I, 36, 10; Φούλουιος dagegen II, 11, 1. 17. 31, 81). Dennoch zweisle ich nicht, dass der Schriftsteller selbst Ποστόμιος und Φόλουιος geschrieben hat, zumal bei dem viel jüngeren Dionysius noch die Form Ποστόμιος, bei Diodor in den Fragmenten XX, 14. 24 dreimal Φόλουιος erhalten ist. Dagegen steht in dem vollständig erhaltenen Theil des diodorischen Werkes (XX, 2, 76) die auch wegen des  $\beta$  viel jüngere und gewiss nicht vom Schriftsteller herrührende Form Φούλβιος, und dem entsprechend auch  $\Pi o \sigma \tau \circ \iota \mu \iota \circ \varsigma$  (doch s. u.). Neben den Spuren der richtigen Ueberlieferung haben wir also hier auch ein Beispiel dafür, wie leicht die ältern Formen in den Handschriften verdrängt wurden, und um so weniger wird ein Bedenken gegen die Herstellung der nach inschriftlichen Zeugnissen in republikanischer Zeit allein gebräuchlichen Orthographie im Texte des Polybios erhoben werden können. Bei Dionysios ist in unserer Ueberlieferung noch das o vorherrschend; außer dem angeführten Ποστόμιος steht bei ihm Λοκόμων, 'Αμόλιος, 'Ιανίκολον, Κορνίκολον, Κανολήιος, 'Ραβολήιος, Οὐιβολανός, Σολπίκιος, Σοβωράνην, 'Ρότολοι, Φικόλνεοι, Λογγόλη, Μογιλλανός, Κοράτιος (Curiatius). Demnach wird man auch in den Fällen, wo in der Ueberlieferung ein Schwanken stattfindet, diese Form aufnehmen müssen. So ist zwar meistens Λουκρήτιος geschrieben, aber Λοκρήτιος X, 69. 71 (viermal) X, 7; ferner in den Casus obliqui des Namens Arruns (über den Nominativ s. unten) "Αρροντος III, 50. "Αρροντι IV, 63. "Αρροντα III, 46. 65. IV, 69. V, 30. VI, 5; dagegen Δοροῦντι IV, 28. Δοροῦντος — Αρρούντα IV, 30. Auch diejenigen wenig zahlreichen Fälle, wo sich zufällig nur ov findet, werden dadurch einigermaßen verdäch-

<sup>1)</sup> Eine Anzahl Namen, wie z. B. Πόπλιος, Σπόριος, Νομᾶς u. a., die von der sonstigen Entwickelung des Vocals ü in späterer Zeit wesentlich abweichen, sind hier bei der Uebersicht über den Gebrauch der einzelnen Schriftsteller weggelassen, weil sie unten besonders behandelt werden.

tig, wie "Αλβουλα Ι, 71. Κουρία όδὸς Ι, 141). Καλπούρνιον Ι, 3. Κόρσουλα Ι, 14 (unmittelbar vorher Τρίβολα und Συέσβολα). Bei Diodorus freilich ist in unserer Ueberlieferung das ov ganz vorherrschend; der Schluss aber, dass deshalb der Schriftsteller wirklich so geschrieben habe, wäre sehr voreilig, zumal auch sonst in jeder Beziehung die römischen Namen hier sehr entstellt sind<sup>2</sup>). Auch fehlt es nicht an Spuren der richtigen Schreibung. So findet sich, außer den unten zu besprechenden Fällen, in welchen besondere Gründe für die Beibehaltung des o vorhanden sind, XIX, 72 Acvτόλας. ΧΧ. 45 Οὐολόμνιος (ΧΙ, 84 dagegen Οὐολούμνιος). ΧΧ, 91 ist  $\Sigma o \lambda \pi i \kappa i \kappa i \kappa i \kappa i \kappa i$  aus der Handschr. T in den Text aufgenommen, aber auch an andern Stellen weisen die verderbten Lesarten der Hdschr. deutlich auf diese Schreibung hin (Όλπίκιος XV, 71. X 'Ολυμπίκιος XIV, 283). Σοντίκιον XII, 53). Ueberall da also, wo durch eine Corruptel der wohlbekannte Name Sulpicius für die Abschreiber unkenntlich geworden war, unterblieb die Umwandlung des o in das ihnen geläufigere ov. Αἰκολανούς XI, 40. Οὐετόριον XII, 24 in der Hdschr. A, im Text bei Dindorf Overovelov. Ebenso ist gewiss XI, 86 aus Οὐικολανόν (A) in den Text aufzunehmen Οὐιβολανόν; dagegen steht Οὐιβουλανός ohne Variante XI, 74. XII, 3. Endlich hat A auch XV, 16 die ebenfalls bisher unbeachtete Lesart Λοχρήτιος. Dass man nun durch alle diese Spuren berechtigt sei, über all bei Diodor o für ŭ herzustellen, wage ich nicht zu behaupten. Daran aber ist kein Zweifel, dass man consequenter Weise wenigstens in denjenigen Namen, wo sich irgend eine Spur der ältern Schreibweise erhalten hat, dieselbe nicht nur an den einzelnen Stellen, wo dies zufällig der Fall ist, sondern durchweg in den Text setzen sollte<sup>4</sup>). Noch unbedingter herrscht übrigens das ov in unserem

<sup>1)</sup> Doch ist dies überhaupt nur Conjectur; die Hdschr. haben lovolas.

²) Die Verwechselung von Manius und Manlius, Quintus und Quinctius, Servius und Servilius könnte allenfalls schon dem Diodor selbst zur Last fallen und aus dem mangelhaften Verständniss des römischen Namensystems bei dem Griechen zu erklären sein; dass dagegen statt Φούριος fast durchgehend Φρούριος geschrieben ist, kommt ganz gewiss auf Rechnung der Abschreiber. Andere Beispiele unten.

<sup>3)</sup> In diesen beiden Fällen endet das vorhergehende Wort auf c.

<sup>4)</sup> Dass in unserer Ueberlieferung des Diodor vielfach das ursprüngliche o durch ov verdrängt worden ist, bestätigt sich durchaus durch die Mittheilungen, die mir Herr Prof. Mommsen über die Lesarten der alten Handschrift von Patmos macht. Dieselbe hat z. B. Σολπίχιος XV, 50. 71. 75. Λοχρήτιος. XV, 38. 48.

Texte des Strabo vor, wo ich mir nur Aozeros p. 244. Cas. 'Αμόλλιος p. 229. C Αεύχολλος angemerkt habe. Ob in allen andern Fällen Strabo ov geschrieben hat, ist nicht sicher; doch ist eine Aenderung des Textes schon deshalb nicht rathsam, weil ja zu der Zeit, als er sein Werk veröffentlichte (17 oder 18 nach Chr.) auch in den Inschriften schon das ov auftritt. Bei Plutarch ist das Vorherrschen des ov ebenfalls ganz entschieden. Als Ausnahme kann man hochstens die häufig vorkommende Form Δεύκολλος ansehen. Für das Gegentheil Beispiele anzuführen, wäre überslüssig, nur für diejenigen Wörter, die oben aus Inschriften für die republikanische Zeit mit o nachgewiesen sind, mögen hier, zum Beweis, dass kein anderer Unterschied, als ein rein chronologischer zwischen beiden Schreibweisen existirt, einige Belege stehen: αἔγουρας Anton. 5. αὔγουρα Lucull. 1. Marcell. 2. αὖγούρων Aem. Paul. 3. Σουλπίκιος Rom. 17 und oft. Κανουληΐαν Numa 10. Φουλβία Anton. 10. Φούλβιος Marcell. 24. Φουλκινίας Marius 3. Φεβρουάριος Rom. 24 und sonst oft. 'Pουτίλιος Marius 10. 'Pούβριος Cato 9. C. Gracch. 10. Ebenso ist bei Appian, Cassius Dio und Herodian das ov durchaus herrschend.

Von der bisher dargestellten, in den Inschriften wie in den Schriftstellertexten deutlich zu erkennenden Entwickelung weichen aber eine Anzahl Namen in sofern wesentlich ab, als sie noch weit über die oben bezeichnete Zeitgrenze hinaus das o behalten. Hierher gehört vor allem das praenomen  $H \acute{o} \pi \lambda \iota o \varsigma$ . In Athen hat man überhaupt nie anders geschrieben, es findet sich diese Schreibung noch auf einer (so viel ich weiß bisher unedirten) Inschrift des Geschichtsschreibers P. Herennius Dexippus<sup>1</sup>), also in der Mitte des dritten Jahrhunderts nach Chr. An anderen Orten ist das ov hier wenigstens sehr bedeutend später eingedrungen, als in andern Wörtern. Das früheste Beispiel für die Schreibung Movalios würde C. I. 3991 (unter Claudius) sein, wenn hier wirklich dieser Name stände; aber der Stein hat  $\Delta \varepsilon \dot{\nu} \kappa \iota o \nu \eta \sigma \iota o \nu \lambda \varepsilon \nu \kappa \dot{\nu} o \nu v \dot{\nu} o \nu$ , und es ist nicht zu begreifen, wie Franz  $\Pi o \acute{v} n[\lambda] \iota o v$  ergänzen, und so an Stelle eines

Auch die oben ausgesprochene Vermuthung, dass Diodor Ποστόμιος geschrieben habe, wird dadurch bestätigt, dass die Hdschr. gewöhnlich zwar, wie die andern, Ποστούμιος, aber doch auch einigemal (XV, 22. 48 zweimal) Ποστόμιος hat.

<sup>1)</sup> In den beiden loschriften desselben und seines Vaters P. Herennius Ptolemäus, die C. I. 380 Ross Demen nr. 75 abgedruckt sind, ist das Pränomen abgekürzt 110., was aber auch auf jene Namensform schließen lässt.

bekannten Gentilnamens ein hier ganz unmögliches Praenomen setzen konnte. Sicher ist dagegen  $\Pi o \dot{v} \pi \lambda \iota o \nu$  ' $E \varphi$ .  $\dot{\alpha} \varrho \chi$ . 666 (Andros) in einer Ehreninschrift des 65 n. Chr. in Folge der pisonischen Verschwörung verbannten P. Glitius Gallus; doch steht dies Beispiel in seiner Zeit noch ganz vereinzelt da. Hadrian heißt C. I. 1615 (Koronea) Πόπλιος Αἴλιος Άδριανός, und ebenso kommt mehrfach Πόπλιος Αίλιος in Verbindung mit einem griechischen Cognomen vor (C. I. 2792. 2793. 4679). Diese Inschriften können nicht wohl älter sein, als Hadrians Zeit, wogegen 4818 mit Πούπλιος Αἴλιος sehr wohl bedeutend jünger sein kann. Unter M. Aurel findet sich ebenfalls Πόπλιος geschrieben C. I. 3822b 2. 2840, ja sogar noch unter Gallienus (Πόπλιον Δικίνιον Ίγνάτιον Γαλλιηνόν 6830). Daneben kommt allerdings auch  $\Pi o \acute{v} \pi \lambda \iota o \varsigma$  in der späteren Kaiserzeit mehrfach vor, C. I. 2226 (Chios). 1585 (bei Theben). 2561 (Hierapytna). Die letztere Inschrift ist wahrscheinlich aus der Zeit des Constantin, die beiden anderen lassen sich nicht bestimmt datiren. Die smyrnäische Inschrift C. I. 3188 Πούπλιος ἀνθύπατος u. s. w. ist mir sehr verdächtig.

Noch später scheint die Form  $\Pi o \dot{\nu} \beta \lambda \iota o g$  aufgekommen zu sein. Die einzigen chronologisch zu bestimmenden Beispiele sind C. I. 2591 (Gortyn, Ehreninschrift für P. Septimius Geta, den Bruder des Septimius Severus) und 3182 (Brief der Kaiser Valerianus und Gallienus). Sonst findet sie sich noch C. I. 1806. 6242. 6518. [ $\Pi o v$ ]- $\beta \lambda \iota \alpha$ ? 1236  $\Pi o v \beta \lambda \iota \alpha v \eta$  6275. Diesem Resultat entspricht nun wieder die Ueberlieferung der Schriftsteller ganz genau, indem alle bis in Hadrians Zeit nur  $\Pi o \pi \lambda \iota o g$  geschrieben haben, auch Plutarch, der doch sonst fast überall o v geschrieben hat. Dass an einzelnen Stellen bei Diodor (XI, 60. 66\frac{1}{2}) 78. 84. 85. XIII, 104) und bei Plutarch (Public. 12)  $\Pi o v \pi \lambda \iota o g$  geschrieben ist, hat gegenüber der ungeheuren Mehrzahl entgegenstehender Stellen gar keine Bedeutung, und darf also auch nicht im Texte stehen bleiben. Dagegen haben Appian\frac{2}{2}) und Dio Cassius  $\Pi o v \pi \lambda \iota o g$ . Die Form mit  $\beta$ 

<sup>1)</sup> Hier sogar Πούβλιον in einigen Handschriften. Ebenso sind zu Ποπλικόλας XI, 60. 85 in den Handschriften die Varianten Πουπλ. und Πουβλ. vorhanden, doch sind die Herausgeber hier consequenter gewesen, als bei dem Pränomen, und haben keine von diesen Formen in den Text aufgenommen.

<sup>2)</sup> Wenigstens an den meisten Stellen im Bekkerschen Texte; doch steht Civ. I 42, 45 Πόπλιος.

kommt in der Literatur der von mir behandelten Zeit überhaupt nicht vor.

Der Grund des viel längeren Festhaltens der älteren Form bei diesem Namen ist offenbar das außerordentlich häufige Vorkommen desselben, wodurch er in der einmal recipirten Orthographie jedem Schreibenden und Lesenden so vertraut geworden war, dass eine Aenderung der Schreibung hier viel schwereren Eingang fand. Dass übrigens bei dem davon abgeleiteten Ποπλίλιος und den verwandten Ποπλίκιος und Ποπλικόλας dasselbe Verhältniss obwaltet, ist zwar wegen unzureichenden Materials nicht streng zu beweisen, aber es ist an sich wahrscheinlich und keine Thatsache der Ueberlieferung steht im Widerspruch damit 1). Vielleicht lässt sich dieselbe Ursache die längere Beibehaltung des o auch bei dem Namen Mummius geltend machen, bei dem die Schreibung mit o auch in der Kaiserzeit noch vorherrschend ist. Inschriftlich überhaupt nur  $E\varphi$ . 3404<sup>2</sup>). Außerdem Μόμμιος Strabo p. 381 Cas. Pausanias II, 1, 2 u. oft. Plut. Marius 1. Sulla 9 (auch Μώμιον Crass. 10 führt wohl auf diese Form hin). Dio Cass. fr. 76. Nur Appian hat  $Mo\acute{v}\mu$ μιος. Besonders häufig ist nun zwar dieser Name nicht, aber in Griechenland war er gewiss durch die Katastrophe des Jahres 608 so bekannt wie nur irgend ein anderer.

Eine ganz andere Ursache liegt dem längeren Andauern der älteren Schreibung in einer Reihe weiterer Fälle zu Grunde, nämlich der Anklang an bestimmte griechische Worte. Hierher gehört zunächst der Vorname Σπόριος, der auf Inschriften immer mit o geschrieben ist, und ebenso auch bei den Schriftstellern (sogar Appian Civ. II, 112) mit einziger Ausnahme des Dio Cassius. Bei Diodor kommt der Name so häufig mit o vor (XI, 1. 37. 48. 68. 75. XII, 4. 6. 24. 60. XIII, 68. XV, 41. XIX, 5), dass das vereinzelte Σπούριος (XIII, 7) gewiss aus dem Text zu entfernen ist. Auf demselben Grund beruht offenbar die Schreibung Νομᾶς, wo der Ge-

Ὁ δῆμος
Κόιντον [Μ]όμμιον
Κοίντου |ὑὸν
πρεσ|βευτήν.

Zweiselhaft wird dies freilich dadurch, dass, wie Mommsen bemerkt, das Pränomen Quintus bei den Mummiern sonst nicht vorkommt.

19

Hermes VI.

<sup>1)</sup> Plutarch z. B. schreibt immer Ποπλικόλας, wie Πόπλιος.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielleicht in folgender Weise zusammenzusetzen mit  $E\varphi$ . 2762:

. :

danke an vóµos desto näher lag, weil diese Etymologie des Namens so gut zu dem stimmt, was die Sage von Numa erzählt. So schreiben denn Dionysios und Plutarch. Bei Lucian kommt der Name an drei Stellen vor, Ver. Hist. II, 17. Pseudologist. 8. Macrob. 8, und zwar bei Jacobitz in der Form Novμας. Aber an der erstgenannten Stelle haben die Hdschr. Nouas, an der zweiten ist der Name nur durch eine, allerdings unzweifelhafte, Emendation hergestellt1), und nur an der dritten, in einer Schrift, die dem Lucian abgesprochen wird, ist die Form mit ov überliefert. Diese letztere steht auch bei Appian reg. 2. Mithr. 22. Dio fr. 6, 4. Bei Strabo wird in diesem Falle gewiss nicht viel auf die handschriftliche Ueberlieferung zu geben sein, zumal neben  $Nov\mu\tilde{\alpha}g$  (p. 228. 230 C) bei ihm Nομαντία überliefert ist (153. 162. Νομαντίνους 287). Auch in diesem Namen nemlich ist die Schreibung mit o die herrschende, indem außer Strabo auch Appian und Plutarch, sowie die Fragmente des Diodor (XXXII, 4, 5. XXXIII, 16, 1, hr. 17 dagegen Novucyτίνου) dieselbe haben. Nur bei Dio Cassius ist auch hier das ου durchgedrungen (Novµavtívovs 50, 24, 3.) Aus derselben Analogie erklärt sich endlich auch die bei Plutarch und sogar noch bei Dio Cassius (f. 4, 11) vorkommende Form Νομήτως für Numitor. Desto weniger glaublich ist es, dass schon Strabop. 229 Novuitoqu geschrieben haben soll<sup>2</sup>).

Endlich gehört hierher wohl auch, dass die Umbrer von allen Schriftstellern, auch noch von Dio, 'Ομβρικοί (bei Strabo auch 'Όμβροι; das Land Όμβρική) genannt werden. Die Bekanntschaft der Griechen mit diesem Volke ist älter als ihre Berührungen mit den Römern; schon Herodot I, 94. IV. 49 kennt sie. Der Grund der Beibehaltung des o liegt hier doch wohl in dem Anklang an ὄμβρος δ). Ebenso das Gentile Όμβρίκιος Plut. Galba 24, inschriftlich bestätigt durch C. I. Gr. 3375 (Smyrna) Δέκουμος Ὁνβρίκιος Σεκοῦνδος — Ὁνβρικίς Σεκοῦνδη. In einem zwar ähnlich klingenden, aber wegen des fehlenden ρ jenes Anklangs entbehrenden Namen schreibt Dio 60, 24, 5 dagegen Οὐμβώνιος. Dass ferner die meisten auch der

<sup>1)</sup> θύουσι Νο[υ]μᾶ aus θύουσιν ἄμα.

<sup>2)</sup> Ueber die bei Dionysios und Appian vorkommende Form Νεμέτως s. unten.

<sup>3) [</sup>Wirklich führt Plinius h. n. 3, 13, 112 als Ansicht der Griechen an, die Umbrer seien genannt quod inundatione terrarum imbribus superfuerunt. Th. Mommsen].

spätern Schriftsteller (Strabo, Plutarch, Dio Cassius) Σινόεσσα schreiben, geht offenbar aus der Analogie der Feminina von Adjectiven auf -óεις hervor.

Zu diesen Beispielen kommt nun noch der Name Σατοφνίνος, der noch in verhältnissmäßig später Zeit überwiegend mit o geschrieben wird, ohne dass ich einen bestimmten Grund dafür anzugeben wüsste. So C. I. Gr. 1079 (Megara). 1997 c. 2143 o. 2821. 2885. 4757 (an der Memnonssäule). 5355 (Teuchira). 6286 (Rom). 6544 (ebendas.) 7251. Hermes IV p. 206 nr. 14 (Ephesus). Σατορνία 2016 c (Madytos); — Σατουρνίνος dagegen nur 3210 (Smyrna). 5100 (Nubien). 6420 (Sutrium). 6620 (Rom). Die Form Σατυφvivov in einer Inschrift von Smyrna C. I. 3313 ist zweifelhaft, da die Abschrift sehr schlecht ist. Auch in der Literatur kommt die Form mit o noch spät vor, z. B. bei Dio Cassius 57, 22, 5, und wohl auch bei Lucian de hist conscr. 21.

Kehren wir von diesen einzelnen Abweichungen zurück zu der allgemeinen Regel, dass im Laufe der Kaiserzeit das o=ŭ mehr und mehr durch ov verdrängt wird, und fragen nach der Ursache dieser Erscheinung, so hat dabei auf jeden Fall die beginnende Gleichgiltigkeit gegen die Quantität der Vocale mitgewirkt. Allerdings wird dieses ov in Versen gewöhnlich als Kürze gemessen (Φουνεισούλανός C. I. 4721. Κάτοὔλος 4724. Ποὖδεντας 6281). Doch findet sich  $E_{\varphi z \overline{o v} \lambda \iota o v}$  C. I.  $373^{b} = E_{\varphi}$ .  $\alpha_{\varphi \chi}$ . 560 und in einer anderen noch unedirten Inschrift, und so gering die Zahl der Fälle ist, erscheint es mir doch nicht als ein reiner Zufall, dass jene Messung nur in solchen Fällen vorkommt, wo das ŭ in einer unbetonten Silbe steht 1), wogegen das einzige Beispiel der Länge gerade den Hochton auf dem ŭ hat. Die überwiegende Bedeutung des Hochtons für die Geltung der Silbe im Vers geht ja bekanntlich Hand in Hand mit dem Zurücktreten der Quantitätsunterschiede. Ebendaher mag die Inconsequenz kommen, mit der C. I. 370 und ' $E\varphi$ .  $d\varrho\chi$ . 2833+38512)

2833 3851 ò  $H]\beta o \nu \lambda \dot{\eta}$ δημο[ς  $[x]\alpha l$ Μάρχου Π]ορχίαν ΙΙ]ορχίου Κ[ά]τωνος θ]υγατέρα [Γ]ελίου 'Ρο[τιλί]ου Λού[που] ἀνεψιὰν σωφροσύ[νη]ς ξγεχα.

<sup>1)</sup> Natürlich kommt es hier nur auf den lateinischen Accent an.

<sup>2)</sup> Denn diese beiden Bruchstücke sind offenbar von einem Stein:

Γέλλιος 'Pοτίλιος Λοῦπος geschrieben ist, im letzteren Namen ov für ŭ unter dem Hochton, im ersteren o in unbetonter Silbe. Auch wird diese Auffassung durch analoge Thatsachen der inschriftlichen Orthographie unterstützt; so durch die häufige Schreibung o statt ω, die eben auch aus der zunehmenden prosodischen Unsicherheit hervorgeht; von den zahlreichen Beispielen erwähne ich nur Πολλίων (C. I. Gr. 2958. 3132. 3370. 6799. 5836) neben Πωλίων 1988<sup>b</sup>. 4963 und Πωλλίων (2936. 5337. 5988. Beide Formen neben einander 3662)¹) und Πόλλα C. I. 6862 neben Πώλλα 1156. 3148. 3339. Ebendahin gehört es, dass in einer ganzen Anzahl von Gentilnamen auf eius neben der gewöhnlichen Schreibung ήϊος auch έϊος²) vorkommt. So Βενουλεΐω — Βενουλεΐα 1994° (Thessalonike). Φοντεΐω 6297 (Rom) Φοντεΐον 5837<sup>b</sup> (57 n. Chr.) Τινεΐω 6642 (Rom) Λουκεΐον 5890 (Rom) Λοκκέῖος³) 6523 (Ca-

Wie ist aber der Name Gellius Rutilius Lupus aufzufassen? Wäre hier wie in den oben erwähnten Beispielen die Vereinigung zweier Gentilnamen durch Adoption anzunehmen, so fiele es sehr auf, dass beide Inschriften übereinstimmend das Pränomen weglassen, während doch auf der letzteren daneben  $M\acute{\alpha}\varrho\varkappa o\upsilon$   $\Pi o\varrho\varkappa to\upsilon$   $K\acute{\alpha}\iota\omega ro\varsigma$  steht. Es ist mir daher wahrscheinlicher, dass Gellius hier, wie dies bei Gentilnamen in der Kaiserzeit nicht ganz unerhört ist, als Pränomen gebraucht ist.

<sup>1)</sup> Wanowskis Behauptung p. 9 "in inscriptionibus Graecis constanter Πωλλίων invenimus" ist also falsch, und seine Auffassung des Verhältnisses beider Formen ganz verkehrt, wenn er nach Anführung der Schreibung Κουτίαι statt Κοττίαι fortfährt: "Ex eadem analogia Pollio, qui apud omnes scriptores constanter Πολλίων scribitur, apud Dionem Cass. saepe Πωλίων audit, cum haec producendi ratio ab illa non differat." Von Verlängerung kann hier keine Rede sein, denn da Polio oder Pollio offenbar von Paullus abgeleitet ist, wie Glabrio von Glaber, so ist der Vocal von Natur lang, und Πωλλίων die correctere Schreibweise.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vielfach findet man Κοχχεῖος, Κόχχειος, Οὐελλεῖος geschrieben. Da aber um diese Zeit der Diphthong ει in der Aussprache von τ nicht mehr wesentlich verschieden gewesen sein kann, so halte ich diese Schreibung für falsch. Τάρ-πεια im Vers Plut. Rom. 17 ist wohl dichterische Freiheit.

<sup>3)</sup> Die Abschrift gibt KAOKKEIOG, was Franz als Κοκκέτος auffast. Viel näher liegt doch K. (i. e. Κότντος) Λοκκέτος, ganz wie Böckh 3661 aus ΛΑΟΚΚΗΙΟΣ Λ. Λοκκήτος macht. Die Abkürzung K. für Quintus (statt des gewöhnlicheren Ko. oder auch Kov.) kommt auch sonst vor, z. B. in der kürzlich aufgefundenen Inschrift des Q. Sulpicius Maximus. Ueberhaupt darf man in den Abbreviaturen bei den Griechen nicht die strenge Consequenz der römischen Sitte suchen. Uebrigens ist auch C. I. 5048, wo ΛΟΚΚ. IOY steht, wohl eher Λοκκήτου als Κοκκήτου zu lesen.

maldoli) Οὐελλεΐου 3747. 3748. Κρεπερέῖου 5798 (Neapel) Πομπεΐα 1944 Κοκκεΐα 3343 (Smyrna) Μαννέῖος 5836 (70 nach Chr.), dagegen Μαννηιανός 3514. Doch ist in diesen beiden Fällen wohl auch der Umstand mit wirksam gewesen, dass die Schriftzeichen O und E im Lateinischen auch den langen Vocal bezeichnen, und deshalb es noch näher lag, sie bei der Uebertragung lateinischer Namen beizubehalten, als in einem griechischen Worte E und O für H und Ω zu schreiben, was freilich auch vorkommt (ΕΠΙΣΕΜΟΝ C. I. 5039. ΡΕΤΟΡΙΚΟΣ 4788. μετρος 4763.).

Neben o und ov kommt nun hauptsächlich noch v als Vertreter von  $ar{u}$ , aber auch von  $ar{u}$  vor, weshalb von der Sonderung der Beispiele nach der Quantität hier fast ganz abzusehen ist. Zunächst ist aus naheliegenden Gründen diese Vertretung gewöhnlich in Namen auf ullus und davon abgeleiteten. So sindet sich inschriftlich Τερτύλλας 3001 (Ephesus) Τερτύλλου 4377 Τε ] ρτύλλιος ('PIYANIOC) 2414 c (Paros) Τερτυλλιανός 3042 (Metropolis in Ionien). Μαρύλα 6648 (Rom) Μαρύλλας 5698 (Katana) Μαρυλίνα 6255 (Rom) Αντύλλου 3824 i (Aezani) Πακύλλου 5861 (Aenaria) Κατυλλεῖνος 5711 (Katana). Selten und spät sind dem gegenüber die Form mit ov, so Τφεβοῦλλα 4739. 40. 41 (ander Memnonssäule) Κατουλλεῖνος 7502 (Rom). Nur in einzelnen Namen scheint die Form mit v ganz ausgeschlossen zu sein; so heifst Lucullus immer Δεύκολλος oder Δούκουλλος¹), ebenso Όμούλλου C. I. Gr. 1519 (Athen). Τουφούλλιος oder Tovρούλιος App. civ. V, 2. Dio 51, 8 (doch kann in diesen vereinzelten Fällen das Nichtvorkommen der anderen Form auch Zufall sein), während sonst die Formen auf  $\dot{v}\lambda\lambda o g$  auch in der Literatur zu allen Zeiten vorherrschen. So hat noch Dio Cassius Αντύλλφ 48, 54, 4. Μάρυλλον 46, 50, 2, Nach der Analogie dieser Namen werden dann gewöhnlich die zweisilbigen auf -ullus und -ulla (bez. dreisilbige auf -ullius) behandelt, obwohl hier diese Silben nicht wie dort reine Ableitungssuffixe sind, sondern der Wortstamm mit darin steckt. So ist auf allen Inschriften und bei allen Schriftstellern Σύλλας geschrieben, wozu freilich die allgemein bekannte, wenn auch falsche Etymologie von Σίβυλλα mit beigetragen haben mag. Nicht ganz so allgemein ist die Schreibung Tύλλος und Tύλλιος. Inschriftlich weiß ich allerdings nur  $T\dot{v}\lambda\lambda\iota\sigma$  nachzuweisen (C. I. 247. 4400 Τυλλία 5825), Τύλλος 2045. Ebenso ist der Name auf einer

<sup>1)</sup> Die Formen Aεύκουλλος und Λούκολλος, die sich bei Plutarch hin und wieder finden, stammen gewiss von den Abschreibern her.

Münze das Proconsul M. Tullius Cicero des jüngeren geschrieben; s. Mommsen in dieser Zeitschrift III, 269). Auch bei den Schriftstellern sind diese Formen die herrschenden, ausgenommen Lucian Macrob. 8 (Τούλλιος) und Dio Cassius Τούλλον 49, 43, 6, Τούλλιος 36, 42, 3. 46, 20, 5 Τουλλιεῖον ebendas. Für 'Ροῦλλος (Plut. Fab. Max. 1. Dio Cass. 48, 28, 1) scheint eine andere Form gar nicht vorzukommen.

Viel seltner ist die Schreibung mit v bei den Namen auf ülus, ŭla und der abgeleiteten. Ganz ausnahmslos wird hier nur Ψωμύλος geschrieben 1); auch findet sich vereinzelt Δεντύλος C. I. 2943 (1 v. Chr.) einmal, daneben aber zweimal  $\Delta \acute{\epsilon} \nu \tau \lambda o \varsigma^2$ ). Ferner hat z. B. Dionysios Φαιστύλος und Plutarch Φαυστύλος; βάχυλα (bacula) Plut. Rom. 26. Im ganzen aber ist dieses v durch andere Schreibungen sehr beschränkt. Erstens kommt nicht selten auch noch bei Schriftstellern, die sonst ov haben, in diesen Endungen o vor, so Tovτόλα Plut. Rom. 29 (Τουτούλα ist dagegen überliefert Camill. 33) Μεφόλας Appian civ. I, 64. 69 74. Καλιγόλας Dio Cass. 57, 5, 6. 59, 1, 1, und in Inschriften namentlich in den abgeleiteten auf -uleius (Απποληΐα 3571. 6270). Noch häufiger aber ist die Ausstofsung des Vocals, wenn eine muta vorhergeht, und so sind in Inschriften und bei Schriftstellern Schreibarten wie Δέντλος, Πρόκλος, Προκλήϊος, Κάτλος, Βύβλος, Σκάπλας, Τούσκλον oder Τύσκλον u. s. w. sehr gewöhnlich. Solche Formen kommen ja auch im Lateinischen vor, und sind vielleicht sogar die ursprünglichen. In der spätern Kaiserzeit scheint diese Synkope ganz abgekommen zu sein, wenigstens ist es auffallend, dass bei Dio Cassius keine Form der Art vorkommt<sup>8</sup>); aber auch v und o treten zurück, und mit Ausnahme von 'Ρωμύλος und Καλιγόλας bildet er alle derartigen Formen mit ov: Kátovlog 36, 30, 4 u. öfter. Aévtovlog 37, 30, 4 u. öfter. 'Ρήγουλος 45, 22, 4. Δεντίπουλος 45, 47, 4. Βίβουλος 37, 8, 1. Φίγουλος 37, 6, 4. 10, 1. Κιπέρουλε — Γραίπουλε 46, 18, 1. — Ἰανίπουλον 37, 28, 1. 46, 44, 5. 45, 1. Τούσπουλον 58, 24, 1. — Φαισούλαις 37, 30, 4 u. ff. Σκαπούλαν 43,

<sup>1)</sup> Inschriftlich Λούχιος Πασσέριος 'Ρωμύλος C. I. 2870 (Branchidä, unter Hadrian).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zweifelhaft ist C. I. 368 (Athen), indem die Abschriften theils Δέντλον, theils Δεντύλον geben.

<sup>3)</sup> Bei Plutarch und Appian dagegen sind noch fast ausschließlich die synkopirten Formen gebraucht.

29, 3. 55, 10, 10. Μερούλαν 54, 36, 1. — Προκουλήϊος 51, 11, 4. 53, 24, 2. Απουλήϊος 51, 20, 1. 54, 7, 4. — Κορβούλων 59, 15, 3. Wegen des langen  $\bar{u}$  davon zu scheiden ist Γαιτυλικόν C. I. 2800 (Aphrodisias); die Schriftsteller scheinen nur Γαιτοῦλοι, Γαιτουλία, Γαιτουλικός zu haben 1).

Alle andern Beispiele von v für  $\bar{u}$  stehen mehr vereinzelt da, und es herrscht in den meisten Fällen wenig Uebereinstimmung zwischen den einzelnen Schriftstellern. Nur da, wo ein bestimmter Grund für diese Schreibung vorliegt, ist mehr Consequenz zu finden. So wird wohl schon deshalb überall  $K\alpha\pi\acute{v}\eta$  geschrieben, weil der Troianer Kάπυς als Gründer der Stadt gilt; ebenso Κύρις (Cures) bei Strabo 228 C., weil der Name der Quiriten und des Quirinus davon hergeleitet werden soll, qui aber (s. u.) gewöhnlich durch zv gegeben wird. Συρρεντόν (Strabo 243. 247. Diodor. V, 7, 6. Dio Cass. 52, 43, 2) erklärt wohl Wanowski richtig durch Hinweis auf συρρέω. In andern Fällen dagegen herrscht mehr Willkür. Das polybianische **Λυτάτιος** (I, 58, 9. 60, 4. 62, 7. III, 21, 2. 29, 3. 30, 3) findet gerade für die ältere Zeit eine Stütze in dem Senatusconsult C. I. Gr. 5789. C. I. L. vol. I nr. 203 (78 v. Chr.); später kommt die Form nicht mehr vor (Λουτάτιος z. B. Plut. Mar. 14. 44. Cato 16. Appian civ. I. 74.) Τύσκλον hat allein Dionysios, Τούσκλον dagegen Strabo p. 236. Diodor Xl, 40. Plutarch Cato 1. Lucull. 39. (Τουσκλανῷ Camill. 39 Pomp. 67.) Τούσκουλον Dio. — Κανύσιον Plut. Marcell. 8. 25. Strabo 282,  $K\alpha\nu\nu\sigma io\nu\varsigma$  Diodor. XIX, 10.  $B\varepsilon$ νυσίας Plut. Marcell. 29. Appian civ. I, 42 hat nebeneinander  $K\alpha$ νυσίους καὶ Οὖενουσίους. Περυσίνους Diodor XX, 35. Περυσία Appian civ. V, 31. 49. Περουσία dagegen Strabo 226. Δυσιτανών Plut. Galba 20°2). Dio 53, 12. 26.  $Ti\beta v \rho o \rho \rho$  Appian civ. V, 28.  $Ti \rho \rho$ νος Dionys. Σύεσσα Strabo 237. Appian. civ. I, 86. Dieselbe Inconsequenz kommt auch auf Inschriften vor. So κεντυρίων 4963 (Aegypten, 18 n. Chr.) dagegen δεκορίωνες 5495 (Lilybäon) δεκου-

<sup>1)</sup> Nichtlateinische Namen lasse ich nur da unberücksichtigt, wo nicht mit einiger Sicherheit angenommen werden kann, dass die griechische Form entweder durch Vermittelung des Lateinischen übernommen, oder dass die ursprüngliche von der Lateinischen nicht wesentlich verschieden war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In andern Fällen, we nicht einmal in der Ueberlieferung desselben Schriftstellers Uebereinstimmung herrscht, beruht die Form mit v vielleicht auf einem Schreibfehler. So steht  $Mv\tau iv\eta$  bei Plut. Anton. 17.  $Mov\tau iv\eta$  aber Pomp. 16.

 $\varrho$ ίων 5057 (Nubien). Βενύστα 3653. Βενόστα 5139. 40 Βενούστη — Βενούστφ in dieser Ztschr. IV p. 210 u. 19 (Ephesus). τύρμης (turmae) 5054. Ueber Βρύττιος s. unten.

Diesen zahlreichen Beispielen gegenüber muss es auffallen, dass man in einem Falle nie ein v findet, wo man es am ersten erwarten sollte; in den Ordinalzahlen und Superlativen wird bekanntlich in republikanischer Zeit umus geschrieben, während später umus und imus neben einander besteht, letzteres aber mehr und mehr die Oberhand behält (Corssen I p. 331), und Quintilian I, 4, 7 bezeugt ausdrücklich, dass hier ein Mittellaut zwischen u und i gehört wurde. Nichtsdestoweniger finden wir in diesen Fällen früher nur o, später ov oder  $\iota$ , niemals aber v geschrieben. Für  $\Delta \acute{\epsilon} \varkappa o \mu o \varsigma$  habe ich schon Beispiele angeführt. Δέκουμος steht C. I. 3375 (Smyrna), Δεκούμιος 1126. Σέπτουμε 1295 k. Σεπτουμουλήιος Plut. C. Gracch. 17. Léxipog findet sich nur auf einer Inschrift 53621) und bei den späteren Schriftstellern, namentlich Dio Cassius, dagegen sind Σεπτίμιος, Μάξιμος, Μαξιμεῖνος, Μαξιμιανός sehr häufig. Ganz ähnlich verhält es sich mit den Formen Kogvogiziog (C. I. 1821 c) Κορνουφίκιος (Dio 48, 17, 6. 21, 1. 6. 49, 6, 1. 7, 5. 18, 6) und Koqviqinios (Plut. Brut. 27. Appian. Civ. III, 85 u. oft) wo auch nie ein v vorkommt, und auch die oben besprochenen Formen μουρμίλλων und μερμίλλων zeigen eine gewisse Analogie damit. Mag auch nach dem Zeugniss des Quintilian anzunehmen sein, dass in diesen Fällen nicht entweder  $\vec{u}$  oder  $\vec{i}^2$ ), sondern ein mittlerer Laut zwischen beiden gesprochen wurde, so kann dieser Mittellaut doch weder mit dem griechischen v identisch noch demselben auch nur sehr ähnlich gewesen sein. Eben darauf führt aber wohl auch die Thatsache, dass der vom Kaiser Claudius erfundene Buchstabe +, obwohl bestimmt das dem lateinischen Alphabet fehlende Zeichen für den zwischen i und u stehenden Vocal zu ersetzen, in Inschriften niemals in den oben erwähnten lateinischen Wörtern, sondern nur an der Stelle des griechischen v vorkommt<sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Weil zu der Zeit, wo das  $\iota$  in diesen Formen überwog, die synkopirte Form  $\Delta \epsilon \times \mu o \varsigma$  fast allein gebräuchlich war.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wenn das ausdrückliche Zeugniss des Quintilian nicht wäre, so würde ich aus den dargelegten Thatsachen entschieden den Schluss ziehen, dass hier gar kein Mittellaut, sondern ein wirkliches u oder ein wirkliches i gesprochen worden sei.

<sup>3)</sup> Corssens Bedenken (I p. 28) wegen der Schreibung b-bliotheca und sein Erklärungsversuch erledigen sich einfach dadurch, dass im Griechischen, wie schon

Noch vereinzelter als v ist die Vertretung von  $\breve{u}$  durch  $\varepsilon$ . Dies ist ein lautlich gar nicht zu erklärender Vorgang, da beide Vocale nicht die geringste Verwandtschaft haben. Es ist daher nicht zu übersehen, dass er zunächst vorkommt in einigen zwar italischen, aber nicht römischen Namen; hier muss die einheimische Namensform von der latinisirten verschieden gewesen und ohne Vermittelung der Römer direct zu den Griechen gekommen sein. So schreiben alle Schriftsteller, auch Dio Cassius, Βρεντέσιον<sup>1</sup>); ebenso an Ort und Stelle die Inschrift 5784; die andere 5783 (ebendaselbst), die Βρουνδεσίνων hat, muss demnach einer sehr späten Zeit angehören. Ebenso ist das & herrschend in dem Volksnamen Beéttiog, wo es noch Dio 42, 25 hat, wogegen bei Lucian Alex. 21 πίσσης Bρυττίας steht<sup>2</sup>) und bei Appian die Ueberlieferung schwankend ist (Βούττιοι Libyca 47. 59. Hannib. 44. 54. 57. 61. Βοούττιοι Civ. V, 19. Βρέττιοι Samn. 10. Civ. IV, 43). Als römischer Gentilname findet sich inschriftlich Βρουττίφ Πραίσεντι (Cos. 139 n. Chr.) C. I. Gr. 3175. Βουττίφ Κοισπίνφ (Cos. 224 n. Chr.) 6707. Βούττιος hat Appian Mithr. 29. Boéttiog dagegen Plutarch Sulla 11. Danach scheint es, als ob dem Volksnamen das ε, dem römischen Gentilnamen das ov oder v eigentlich zukäme. Diesen nicht römischen Beispielen für  $\varepsilon = \check{u}$  schliefst sich nun der Vorname  $N \varepsilon \mu \acute{e} \varrho \iota o g$  an. So ist geschrieben auf der attischen Inschrift  $E\varphi$ .  $\alpha \varrho \chi$ . 516; auch  $E\varphi$ . 2586 ist ohne Zweifel N]εμέριος Άρέλλιος zu ergänzen. Ebenso außerhalb Attika C. I. 3475 (Thyateira) Νεμέριον Τερέντιον Πρεῖμον. 2511 (Kos, etwa um die Zeit des M. Aurel) Νεμερίου Καστρικίου. Νουμέριος findet sich nur 2562 (Hierapytna, wahrscheinlich aus Constantins Zeit, s. Böckh). Demnach muss es befremden, dass von den Schriftstellern nur bei Dionysios XX, 14 diese Form steht, wogegen Νουμέριος sich bei Diodor. XIV, 3. 12. Plutarch Pomp. 67. findet. Die Ursache für den Gebrauch des & ist wohl hier keine andere, wie bei dem eben

erwähnt,  $\beta \nu \beta \lambda io \vartheta \acute{\eta} \times \eta$  die inschriftlich besser beglaubigte Orthographie ist, ja auch im Lateinischen vorwiegend bybliotheca geschrieben wird. Mommsen theilt mir mit, dass er überhaupt an dem Vorkommen des claudischen Buchstabens für i/u auf Inschriften zweisle, und das gewöhnlich dafür gehaltene Zeichen  $\vdash$  einfach als eine graphische Differenz von  $\Upsilon$  auffasse.

<sup>1)</sup> Die Stadt bestand schon lange vor der Gründung der latinischen Colonie, und dass der Name der messapischen Sprache angehört, sagt ausdrücklich Strabo 282 C τῆ δὲ Μεσσαπία γλώττη βρέντιον ἡ κεφαλὴ τοῦ ἐλάφου καλεῖται.

<sup>2)</sup> Doch auch hier in einer Hdschr. Bostilas.

angeführten Beispiel. Auch dieser Name ist nicht römisch, sondern sabellisch, und kam erst durch die Verschwägerung mit einem vornehmen Samniten nach Rom, zunächst in die gens Fabia (Mommsen röm. Forsch. 19). Die griechische Form wird also auch hier nicht der lateinischen, sondern direct der oskischen nachgebildet sein 1). Als ächt lateinisch bleibt uns also von den Wörtern, in denen ü durch ε vertreten wird, nur Νεμέτως = Numitor und das davon abgeleitete Nomen Νεμετώριος übrig. Letzteres kommt inschriftlich vor Έφ. ἀρχ. 856 (Athen). Von den Schriftstellern hat Appian Νεμέτως (p. 13, 9 Bekker) und Νεμετώςιος (Civ. I, 72) Dionysios zwar Νεμέτως, aber Νομιτώςιος und Νομιτωςία (XI, 28 ff.), Diodor Νεμετώριος XI, 68, 7. Bei Strabo, Plutarch und Dio kommen, wie schon erwähnt, nur die Formen mit o und ov vor. Dass hier die Analogie von Neµέριος mitgewirkt hat, ist denkbar. Vielleicht aber ist diese Schreibung auch daraus zu erklären, dass der Name Numitor so unverkennbar die Gestalt eines Verbalsubstantivum hat, und deshalb die Anlehnung nicht wie Nouas und ähnliches an dem Substantivum νόμος, sondern an dem Verbum νέμω fand.

Sehr selten ist die gänzliche Auslassung des kurzen u. Oeβράριος ist geschrieben C. I. Gr. 6179. Ich würde dies für einen blossen Schreibsehler halten, wenn nicht C. I. 6722 dieselbe Schreibung wiederkehrte. Hier steht nämlich

## .. ANONWNOEBPA..

Franz ergänzt freilich  $\pi\varrho\dot{o}$ ]  $\delta$   $\nu\omega\nu\tilde{\omega}\nu$  [N] $o\varepsilon[\mu]\beta\varrho[i\omega\nu$ , aber damit wird in den wenigen Buchstaben ein dreifacher Schreibfehler ( $\nu$  und  $\mu$  weggelassen und  $\alpha$  statt  $\iota$ ) angenommen, wogegen, wenn wir  $\nu\omega$ - $\nu\tilde{\omega}\nu$  [ $\Phi$ ] $\varepsilon\beta\varrho\alpha[\varrho i\omega\nu$  ergänzen, Alles in Ordnung ist; nur der senkrechte Strich des  $\Phi$  ist übersehen worden. Analog würde die Form  $^{2}$ Iavá $\varrho\iota\sigma$  ( $\Phi\iota\lambda i\sigma\tau\omega\varrho$  V p. 525, 1) sein.

Ich schließe hier zunächst die Lautverbindung qu an, denn in Beziehung auf den graphischen Ausdruck in griechischer Schrift hat das zweite Element derselben mehr Analogie mit dem Vocal  $\ddot{u}$  als mit dem Consonanten v, wenn es auch natürlich in Versen nicht als besonderer Vocal betrachtet wird, sondern mit dem folgenden Vocal eine Silbe bildet: Kovivva viva viv

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die oskische Form *Niumeriis* (Mommsen Unt. Dial. S. 282) kann sehr wohl durch das i in der ersten Silbe Veranlassung zu dem griechischen  $\varepsilon$  gegeben haben (s. o.), welches aus der lateinischen nicht zu erklären ist.

kann auch hier die Vertretung in älterer Zeit durch o, in jüngerer durch ov gelten<sup>1</sup>). Im Einzelnen modificirt sich dies aber erheblich durch den Einfluss des folgenden Vocals. In der Verbindung qua haben wir ganz der allgemeinen Regel entsprechend Κουάρτος C. I. 3845, Κοάρτα C. I. Gr. 3342. 5202, Κουάρτα 2686, wonach bei Herodian VII, 1, 9 statt Κυαρτίνος herzustellen sein wird Κουαρ-Tivos, zumal auch in anderen Worten in unserer ganzen Ueberlieferung xv = qu niemals vor a, sondern nur vor i vorkommt. Toqnovãτoς 2977. 5884. 5907 (unter Antoninus Pius), und so auch überall bei den Schriftstellern. Αἰκουανούς C. l. 3663. Ebenso Kovάδους bei Lucian Alex. 48. Dio 67, 7 u. öfter. Dagegen findet sich neben Κουαδράτος (C. I. 3532. 3548. 3549. 2637. 3866) auch Κωδρᾶτος 3410 (wahrscheinlich aus der Zeit M. Aurels) Κοδρᾶτος 2052. 4732 (an der Memnonssäule, 130 n. Chr.) 5996. 6716. Κοδρατίλλης 5858b Κοδρατιανήν 4345, und dieselbe Doppelform auch bei den Schriftstellern. Κουαδρᾶτος hat Dio 70, 2. 72, 4. Κουαδραντία Plut. Cic. 29 'Ρώμην πουαδράτην Rom. Κοδρᾶτος Herodian I, 8, 4. Daraus ergiebt sich das Resultat, dass überall wo die Silbe qua den Hochton hat, dieselbe in regelmässiger Weise durch xoa oder xova ausgedrückt werden muss, während in unbetonter Silbe daneben auch die Zusammenziehung in xw oder xo stattfinden kann, wenigstens seit der Zeit Hadrians und der Antonine. Weniger einfach stellt sich die Sache bei qui, indem hier neben xot, später xovi, noch die offenbar auf Assimilation beruhende Schreibweise xvi und die Zusammenziehung zu xv stattfindet. Hierbei hat zunächst die Quantität des i einen sehr wesentlichen Einfluss. Für qui nämlich tritt gewöhnlich zvi, niemals aber zv ein1). So steht 'Aκυιτανικής C. I. Gr. 3751, und immer bei den Schriftstellern (Strabo 161. 165 u. a. a. O. Appian Civ. V, 92. Dio 39, 46. 53, 12). Dass das i hier lang ist, beweist Tibull II, 1, 33:

Gentis Aquitanae celeber Messalla triumphis.

<sup>1)</sup> Für das Letztere geben die folgenden Beispiele hinreichenden Beweis; dass aber früher zo die regelmässige Vertretung von qu war, dafär spricht vor allem die gerade in dem am frühesten und allgemeinsten recipirten Pränomen Quintus bis weit in die Kaiserzeit hinein festgehaltene Schreibung Kóuvtos.

<sup>1)</sup> Dass die Quantität des i hier einen Unterschied macht, scheint noch Niemand bemerkt zu haben. Corssen I p. 74 führt als Beispiel für zv=qui auch Aχυτανία aus Strabo an. Dies muss jedoch ein Irrthum sein. Strabo schreibt wie die andern Schriftsteller immer 'Ακυιτανία.

Anvīνον (die Stadt Aquinum) Strabo p. 237 C. Anvīνος (ein M. Aquinus kommt auf einer Münze bei Mommsen Münzw. 653 vor; freilich könnte man auch Anύλλιος, Anovίλλιος emendiren) Plut. Sertor. 13. Ταρανίτιος Diodor 37, 22a. Die Schreibweise κουι ist hier nicht unzulässig aber selten, so Anovīνος App. Civ. II, 110. Σαγκουίνιος Dio 59, 13, 2.

Für qui dagegen tritt regelmässig zv ein, und zwar ist hier bei manchen Wörtern die Schreibweise zvi geradezu ausgeschlossen, während sie bei andern, wenn auch sehr selten, daneben vorkommt. Ersteres gilt, wie es scheint, von den Namen Aquila, Aquillius, Aquileia. ἀκύλας C. I. 1997 c. 2193. 3435. 5100. 5790. Schreibung Azvilov 7142 steht ganz vereinzelt da und ist mir verdächtig, zumal auch bei allen Schriftstellern 'Απύλας überliefert ist. 'Aκύλιος oder 'Ακύλλιος C. I. 2920. 6369. Vischer Epigr.-Archaeol. Beitr. aus Griechenland, n. 64 p. 55. 'Ακυλία 1999. 'Ακυλείνω 2562. 6200. Der Name der Stadt Aquileia ist mir inschriftlich nicht vorgekommen; bei allen Schriftstellern ist Aκυληΐα überliefert (Strabo 214. 216. Appian. Illyr. 18. Civ. III, 97. Lucian. Alex. 48. Herodian VIII, 22 ff. Ακυλήσιοι ibid.). Nicht so unbedingt ist die Ausschließung der Schreibung zvi bei denjenigen Worten, die mit Quirinus zusammenhängen. Inschriftlich kommt hier allerdings fast nur die Tribus Quirina vor, und zwar nie mit zvi geschrieben. Kυρείνα oder Κυρίνα steht C. I. 2460. 2789. 2803. 2880. 2910. 2922. 2942 d. 3081. 82. 83. 3462. 3497. 3695 e. 5754. 5804. 5842. 6771. Selten Κουιφείνα 3831 a 15 (Aezani) 6607 (Rom) 1). Ebenso Κυρήνιος in einer oben angeführten Inschrift Κυρεινίαν C. I. 4346. Bei den Schriftstellern ist einstimmig überliefert der Name des Gottes Kveīvos (Dionys. II, 48. 63. Plut. Rom. 28. 29. Numa 2. Dio fr. 5, 6. 41, 14. 43, 45. 51. 19), φλάμινα Κυρινάλιον Plut. Numa 7. Auch in dem Namen des collis Quirinalis, der sonst sehr verschieden gegeben wird (Κυρίνος λόφος Strabo 234. Κυρίνιος λ. Dionys. II, 37. 38 u. sonst. Κυρινάλιος Appian civ. III, 93. Dio fr. 6, 2. εν τῷ λόφω τῷ προςαγορευομένω Κυρίνα Plut. Rom. 29) hat doch immer die erste Silbe xv. Nur für Quirites, wo Strabo 228. 230. Dionys. II, 46. Plut. Numa 3. Rom. 19. 29. Κυρίται

<sup>1)</sup> Ueberhaupt kommt hier, wie bei  $xvi = qu\bar{\imath}$ , daneben xoi und xovivor, aber viel seltener als xv. Tourxoullios 5835 (Neapel, 71 n. Chr.). Zufall ist es wohl, dass von dem Namen Quietus sich inschriftlich keine andere Schreibung findet als  $Koi\tilde{\eta} tos$  2455 (Thera) und  $Kovi\tilde{\eta} tos$  3535 (Aezani):

schreiben, hat Dio Cassius immer Kviqitai, und eine Aenderung ist nicht wohl zulässig, da die Zahl der Stellen eine sehr bedeutende ist. Aehnlich steht es mit Tagnívios, was ebenfalls die allgemein herrschende Form ist, wogegen Taquivios bei Lucian Macrob. 8 steht. Doch zweisle ich hier an der Richtigkeit der Lesart, nicht nur weil es sich um eine einzige Stelle handelt, sondern auch weil  $T\alpha \rho$ uviviog nur in zwei Handschriften (BV) steht, während die andern die gewöhnliche Lesart zu haben scheinen. Endlich gehören hierher noch Τανακυλλίς (häufig bei Dionysios) Ἡσκυλῖνος Strabo 234 C. Εσκυλίνος Dionys. II, 37. Αἰσκύλειον Appian I, 58. Αἰσκυλίνον Plutarch. Sulla 9. Alxvurilion Dionys. XII, 14. Demnach erscheint  $\varkappa v = qui$  fast ebenso ausnahmlos als  $\varkappa v \iota = qui^{-1}$ ).

Eine gesonderte Betrachtung verlangt der Name Quintus und seine Ableitungen. Einerseits hat sich hier die älteste Schreibung Κόιντος sehr lange gehalten, offenbar aus dem oben zu Πόπliog angeführten Grunde. Diese Form ist herrschend in den Inschriften und Schriftstellern bis Appian, der noch Kóivtog und Koivtiog schreibt. Wenn bei Plutarch Marrell. 5. Camill. 36 Κούιντος, Cato 21 Κουιντίωνος steht, so kommt dies jedenfalls auf Rechnung der Abschreiber. Allerdings kennen Inschriften der Kaiserzeit diese Formen, Koćivtog 5094 (Nubien) 5712. 28 (Katone) 4713e (Aegypten) Κουίντα 6212 (Rom), abbrevirt Kov. 2785 (Aphrodisias); doch lässt sich die Zeit nicht näher bestimmen. Sicher dagegen ist, dass die Form Kύιντος sehr jung ist; die einzigen sicher zu datirenden Beispiele sind Φιλίστως Ι p. 518 Z. 7 Γαίου Κυίντου Ίμέρτου Μαραθωνίου. Diese Inschrift scheint zwischen 198 und 211 nach Chr. zu fallen<sup>2</sup>). In dieselbe Zeit gehört  $E\varphi$ .  $\alpha \varrho \chi$ . 3831. Auch die Inschriften C. I. 5921. 22, die Kúlvtog haben, fallen unter

<sup>1)</sup> Etwas diesem xv = qui und xvi = qui analoges findet sich auch sonst hier und da beim vokalischen und consonantischen u. So Σύλλιος für Suillius und Καλυίγος für Calvinus. So ist wohl auch die in der Literatur zuweilen vorkommende Schreibung 'Yolardos (Viriatus) zu erklären.

<sup>2)</sup> Dass sie im Allgemeinen um die Zeit des Septimius Severus fällt, ist sicher. Eine genauere Zeitbestimmung sucht Neubauer Comment. epigr. p. 87 in den Worten der gleichzeitigen Inschrift Έφ. ἀρχ. 2831 ,,τῶν μεγίστων καὶ θειοτάτων αὐτοχρατόρων." "Quaerentibus nobis qui Septimii Severi aetate una imperatores fuerint nulli occurunt nisi Geta et Caracalla." Dies ist aber falsch, denn bekanntlich erhob Septimius Severus im J. 198 n. Chr. seinen Sohn Caracalla zum Imperator und Augustus nnd regierte bis zu seinem Tode 211 n. Chr. mit ihm gemeinschaftlich.

Septimius Severus. 2023 Ehreninschrift des Kaisers Decius Traianus; 5337 ist chronologisch nicht näher zu bestimmen, und 2744 (Φλ. Κυιντ. "Ερως Μονάξιος) fällt erst unter Constantius Chlorus. Ganz entsprechend ist nun auch, dass die einzigen Schriftsteller, bei denen diese Form vorkommt, Herodian (Κυιντιανόν Ι, 8, 5) und Dio (Κύιντος und Κυίντιος sehr häufig) sind. Noch etwas anders steht es mit dem Gentile Quintilius und dem Monatsnamen Quintilis. Hier kommt auch die Form Κυντίλιος vor; Κυντήλιος 2588 (Gortyn), und mit Verwechselung der beiden Vocale Κιντυλία 1738. Auch scheinen die Formen mit νι oder ν hier schon etwas früher eingetreten zu sein. Wenigstens ist bei Appian, der doch Κόιντος und Κοίντιος hat, civ. II, 106 und V, 97 Κυιντίλιος geschrieben, ebenso bei Plutar ch Camill. 30. 33 Κυιντιλλίων εἰδῶν, Sulla 27 Κυντιλίων<sup>1</sup>). Dass Dio so schreibt, versteht sich von selbst, und Κυίντιλλε steht auch bei Lucian Macrob. 1.

Endlich kommt auch in einzelnen Fällen z für qu mit gänzlicher Unterdrückung des zweiten Elements vor. Die Schreibung  $\Pi \varrho \acute{o}$ - $\pi \iota \nu \varkappa o \varsigma$  C. I. 6430 ist streng genommen nicht hierher zu rechnen, da
es diese Nebenform auch im Lateinischen gibt. Dagegen heißen die
Aequer Aixoi bei Strabo 228 C., und Diodor, Aixavoi bei Dionysios, Plutarch und Appian, die Aequiculer Aixinloi Dionys. II, 72.
Diodor XIV, 117, 3.

Für den Consonanten v hat das Griechische ebenfalls zwei hauptsächliche Ausdrucksweisen, durch ov oder durch  $\beta$ . Dass im ersteren Falle nicht etwa die Griechen aus Unfähigkeit, den Consonanten v, den sie in ihrer eigenen Sprache nicht hatten, zu sprechen, den Vocal statt dessen gesprochen haben, sondern dass sie nur in der Schrift das ihnen fehlende Zeichen durch das des nahe verwandten Vocals ersetzten, beweisen die metrischen Inschriften, die dieses ov durchaus als Consonant behandeln.  $O\dot{v}i\beta i\dot{\epsilon}$  als Anfang des Pentameters C. I. 6789  $\Sigma i\lambda ov io\dot{v}$ ,  $\varepsilon\dot{v}\dot{\xi}\dot{\alpha}\mu\varepsilon vo\varsigma$  Ausgang des Pentameters 5975.  $O\dot{v}\dot{\alpha}\lambda\bar{\eta}\varsigma$  5798.  $K\bar{\alpha}\bar{\varrho}ov\dot{\epsilon}v\tau\iota\varsigma$  6244.  $\tauo\ddot{v}vo\mu\alpha$   $O\dot{v}\dot{\eta}\varrho\alpha v$  Ausgang eines Hexameters 5820. — C. I. 2569  $(\Sigma\bar{\alpha}\lambda\bar{o}v\bar{\iota}o\varsigma)$   $M\bar{\eta}v\bar{\alpha}\varsigma$ ) ist die Lesart nicht sicher, und überdies kann hier ebensowohl der Name Salluvius (s. u.), wie Salvius gemeint sein. Danach sieht man gar keine Möglichkeit, Accentuationen wie  $\mathcal{O}o\lambda o\dot{v}\iota o\varsigma$ ,  $\Sigma \varepsilon \varrho o\dot{v}\iota o\varsigma$ ,  $O\ddot{v}\eta \varrho o\varsigma$ ,  $\Sigma \varepsilon o\dot{v}\eta \varrho o\varsigma$  zu rechtfertigen; denn in allen diesen Fällen steht doch

<sup>1)</sup> Dionysios dagegen hat auch hier νωνῶν Κοιντιλίων VIII, 55.

der Accent auf einem Buchstaben, der nicht nur im Lateinischen ein Consonant ist, sondern von dem auch urkundlich feststeht, dass ihn die Griechen als Consonanten ausgesprochen haben. Das Verhältniss zwischen ov und  $\beta$  ist nicht so scharf zu bestimmen, wie bei o und ovfür ŭ, sondern es herrscht viel individuelle Willkür. Nur soviel wird man sagen dürfen, dass ov älter ist und in republikanischer Zeit fast ausschließlich vorkommt, wogegen später & mehr in Gebrauch kommt, ohne doch jemals gänzlich die Oberhand zu behalten, denn noch in der Zeit Constantins gibt es Inschriften in denen das lateinische v durch ov bezeichnet wird. Zum Beleg für diese Behauptung führe ich nur Folgendes an: die Inschriften aus republikanischer Zeit haben ov bis auf eine attische, Φιλίστως I p. 288, aus dem zweiten Jahrhundert vor Christus, wo Δεύκιος Βαλέριος Aύλου Ρωμαΐος steht, und eine von Wescher in Delphi gefundene, welche  $B\iota\beta\dot{\iota}\alpha$  (Vibia) hat (Bulletino dell' Inst. 1861 p. 133). Auch bei Polybios ist durchweg ov überliefert<sup>1</sup>). In der Kaiserzeit beginnt dann  $\beta$  einzudringen, jedoch im Allgemeinen später als ov für ü aufkömmt; so hat das Mon. Ancyr. noch consequent ov für v, während es doch schon ebenso ausnahmslos in jüngerer Weise ov für ŭ schreibt. Dasselbe chronologische Verhältniss geht auch daraus hervor, dass zwischen der ältern Form Pólovios und der jüngern Φούλβιος als Uebergangsglied immer nur Φούloviog vorkömmt (C. I. Gr. 5843. 6414. 6635, und so bei Appian und Dio Cassius, wogegen schon Plutarch Φούλβιος hat), niemals Φόλβιος. C. I. 5838 (Neapel, 71 v. Chr.) hat fünf Beispiele für ov = v, zwei im Anlaut  $(O\vec{v}\alpha\lambda \epsilon \varrho \iota o\varsigma, O\vec{v} \epsilon \varrho \varrho \iota o\varsigma)$ , drei im Inlaut, und dem gegenüber nur eins mit β, nämlich Φούλβιος. 5836, ungefähr gleichzeitig, hat nur Οὐείβιος, Όκτάουιος, Σεουῆρος. Hermes IV p. 192 no. 8 (Ephesos, nicht vor Hadrian) Οὐείβιον Οὐᾶρον Δαίβιλλον. Diese und andere Beispiele zeigen, dass um jene Zeit ov noch vorherrschend war; auch widersprechen sie wenigstens nicht

<sup>1)</sup> Diese Thatsache des fast ausschließlichen Vorkommens von ov = vin der republikanischen und des langen Fortdauerns dieser Orthographie in der Kaiserzeit genügt vollkommen zum Beweise, dass das griechische  $\beta$  vor unserer Zeitrechnung noch gar nicht, und auch später bis in die constantinische Zeit wenigstens nicht allgemein in der neugriechischen Weise ausgesprochen worden ist. Denn das Nebeneinandervorkommen der Schreibungen ov und  $\beta$  ist nur dann erklärlich, wenn beide den lateinischen Laut nur annähernd ausdrückten. Wäre die eine  $(\beta)$  dem Laute des lateinischen v ganz genau entsprechend gewesen, so hätte das ungenaue ov gar nicht daneben bestehen können.

einer Beobachtung, die ich an der Ueberlieferung bei Plutarch gemacht zu haben glaube, dass nämlich das ov im Anlaut länger festgehalten wurde als im Inlaut, und dass speciell wieder in der Verbindung lu die Schreibung mit  $\beta$  am frühesten herrschend wurde. Doch ist die handschriftliche Ueberlieferung viel zu schwankend, und widerum die Inschrifttexte zu wenig umfangreich, um zu einer bestimmten Entscheidung kommen zu können. Noch der Name des L. Verus wird gewöhnlich  $O\tilde{i}\tilde{\eta}\varrho\sigma\varsigma$ , viel seltener  $B\tilde{\eta}\varrho\sigma\varsigma$  geschrieben, und auch später gibt es Inschriften, in denen ov überwiegt. steht C. I. Gr. 3162, in der constantinischen Zeit, Φλαουιανοῦ und 'Aovίδιος und daneben Βείβιος. Auch die Schriftsteller der spätern Zeit weichen sehr von einander ab. Die Cassius hat ov = v wider mit derselben ausnahmslosen Consequenz, wie Polybios, Lucian dagegen hat es nirgends, sondern schreibt β in Φαβωρίνος Demonax 12. Σέρβιος Macrob. 8. Βίνδεξ Nero 5, und εν für ev in Σενηρι- $\alpha \nu \delta \varsigma$  (s. u.). Die Ersetzung von v durch  $\beta$  kann wohl nur ihren Grund darin haben, dass das griechische  $\beta$  sich in der Kaiserzeit bereits seiner jetzigen Aussprache anzunähern begann. Bekanntlich hat aber auch das Lateinische b in dieser Zeit eine ähnliche Wandlung der Aussprache erfahren (Corssen I, 131). Bei dieser Vermischung beider Laute in beiden Sprachen kann es nicht auffallen, wenn man hin und wider auch umgekehrt ov für  $\beta$  oder für lateinisches b geschrieben findet. Gar nicht selten, aber ausschließlich in Italien vorkommend, ist die Schreibung Σεουαστός C. I. Gr. 5856. 5917. 5992. 6004. 4014. 6682. Von lateinischen Namen aber wüsste ich nur Οὐιονία 6564 anzuführen, was doch wohl Vibia heißen soll. Zu 'Páoviog C. I. 3543 bemerkt Böckh "Est Rabius, nomen ex Cicerone cognitum." Aber an der einzigen Stelle Ciceros (in Verr. act. sec. I, 34, 87) ist statt L. Rabius hergestellt L Fannius. Ein Nomen Ravius (von ravus) könnte es doch gegeben haben 1).

Nicht ganz selten und ziemlich alt ist auch die Auslassung des Consonanten v zwischen zwei Vocalen. Am nächsten liegt dies, wenn der vorhergehende Vocal ov ist, und nun zwei ov in ganz verschiedener lautlicher Geltung nebeneinander zu stehen kommen würden. So ist  $\Sigma \alpha \lambda \lambda o \acute{v} log^1$ ) schon geschrieben in der Inschrift Hermes VI

<sup>1) [</sup>Es ist hinreichend bezeugt; z. B. I. N. 3343. 6620 Fabr. 517. 246. 642. 358. E. Hübner.]

<sup>2)</sup> Auch in dem lateinischen Texte der Inschrift ist freilich SALLVIO geschrieben, ebenso oft in analogen Fällen, z. B. FLAVS für Flavus auf einer

p. 7 aus der Zeit des (dritten?) mithradatischen Kriegs, und ganz entsprechende Fälle sind bei Strabo Ίγούιον p. 227 Cas. Δανούιον 239 Μαρούιον 241. Ebenso bei Dionysius I, 14 Μαρούιον V, 61 Δανουίνων. Dies scheint aber später ganz abgekommen zu sein; seit  $\beta$  für v aufkam, war dem erwähnten Uebelstande leicht abzuhelfen, und so finden wir auf Inschriften Bergovbiog. bei Plutarch Κλούβιος geschrieben. Aber selbst Dio, der doch nie β schreibt, lässt den Consonanten nicht weg, so dass sich bei ihm Κλούουιον 49, 44, 3. 52, 42, 4. Πακούουιος 53, 20, 2 'Iovovértios 46, 51, 3 findet. Auch nach andern Vocalen als ov kommt aber diese Auslassung schon ziemlich früh vor, so Όκταΐα zur Zeit des Augustus C. I. 2167 d (Mitylene). Πόπλιον Όκτάιον Ποπλίου υίον Έφ ἀρχ. 3374 (Athen, Zeit nicht näher zu bestimmen). Auch C. I. 305 (Athen), we Bockh Όκταῖος Δωρ. Εὐπυρίδης schreibt, kann nichts anderes als der römische Gentilname Octavius vorliegen. Dass ein solcher ganz als griechischer Individualname einfach mit dem Vaternamen im Genetiv verbunden auftritt, ist in der Kaiserzeit durchaus nichts Ungewöhnliches. Dieselbe Form findet sich bei Dionys IV, 45, während an den andern Stellen freilich Όχτάουιος geschrieben ist. V, 21. 50. VI, 4. 5. 11. Dennoch halte ich es nicht für unwahrscheinlich, dass an der zuerst angeführten Stelle allein die vom Schriftsteller herrührende Form sich erhalten hat, während an den andern von den Abschreibern die gewöhnlichere eingesetzt ist. — Nοέμβριος ist geschrieben C. I 6179, und ebenso noch bei Dio 57, 18, 2, der doch sonst nirgends mehr das v weglässt. Sogar in einer lateinischen Inschrift von Ephesus in dieser Ztschr. IV p. 209 n. 18 hat der Steinmetz, offenbar ein Grieche, Noember geschrieben. 'Aιανοῦ C. I. 4750 wird auch als Genetiv von Avianus zu deuten sein. — Bei Dionysios findet sich außerdem Βόιλλαι, bei Strabo Βοϊανόν 250 Βελλοάκους 208. Φαώνιος schreiben Plutarch und Appian immer, Φαουώνιος dagegen Dio. Man wird also diese Erscheinung als hauptsächlich der Zeit des Cäsar, Augustus und Tiberius angehörig betrachten dürfen; nur in einzelnen Fällen hält sie sich bis in die spätere Kaiserzeit.

Hermes VI.

Münze bei Mommsen Münzwesen p. 512. Doch glaube ich, dass in allen diesen Fällen uv oder vu gesprochen, und nur, ganz aus demselben Grunde wie im Griechischen, um nicht unmittelbar hintereinander dasselbe Zeichen zweimal mit verschiedener Geltung zu setzen, ein einfaches V geschrieben worden ist.

Später ist eine andere Schreibweise; es werden nemlich nicht selten die Diphtonge av, ev, und ov zur Bezeichnung der Lautverbindungen av, ev und ov verwendet. So sindet sich Olavios1) 4899 (unter Diocletian). 2344. 5055. 5806. Φλανία 7127. Φλανιανός 4683 (unter Commodus). Αὐιδίου 34132). Αὐίλλιε 6894. Όχ- $\tau \alpha v i \alpha$  2174 —  $\epsilon v$  hauptsächlich in  $\Sigma \epsilon v \tilde{\eta} \rho o \varsigma$ . So C. I. 4713 b (unter Hadrian) 2114 c. 2124 b. 3485. Σενήφεια (Fest zu Ehren des Septimius Severus) 34283). Eigenthümlich ist die Schreibung Seoffgov 3423. Doch kommt eo für ev nicht nur in dem Psephisma von Amphipolis C. I. 2208 vor, sondern auch in der Kaiserzeit kenne ich ein sicheres Beispiel; in der von Kumanudes Παλιγγενεσία 1868 Σεπτ. 23. ἀρ. 1512 gegebenen Inschrift von Sunion steht deutlich ἄνεο τοῦ καθιδρουσαμένου<sup>4</sup>). Am seltensten ist die in Rede stehende Erscheinung bei ov, wo ich nur Novios für Novius aus mehreren attischen Inschriften kenne; ebenso ist, wie ich schon bemerkte, bei Plutarch wahrscheiulich Aquovuotog zu schreiben 5). Nach den inschriftlichen Zeugnissen könnte diese Schreibung etwa im Anfang des zweiten Jahrhunderts nach Christus aufgekommen sein, doch sind nur die wenigsten hierher gehörigen Inschriften genau zu datiren, und es wäre daher auch möglich, dass sie schon etwas älter ist. Bei Dionysius allerdings wird Αθεντίνος, wie wenigstens in den Handschriften steht, zu beseitigen sein, da an andern Stellen (I, 71. III, 43) Aovertiros überliefert ist, und in andern Wörtern eine solche Orthographie bei ihm nicht vorkommt (Λαουίνιον, Όκτάουιος oder Όκτάϊος). Ebenso steht bei Strabo 214. 15 Τίμανον; doch will ich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Hier ist man mit dem Accent in großer Verlegenheit. Einerseits ist das v hier Consonant, und es scheint also auch hier widersinnig, den Accent darauf zu setzen. Andererseits ist diese Orthographie gewiss dadurch begründet, dass man damals begann überhaupt die griechischen Diphthonge wie av und ev zu sprechen; das av und ev in jenen lateinischen Worten ist also durchaus kein anderes, als wie es damals auch in griechischen gesprochen wurde; und in diesen wird doch gewiss Niemand von der Regel abzugehen wagen, dass das Accentzeichen im Diphthong auf das zweite Element gehört.

<sup>2)</sup> Dagegen Aovidios Hliódwoos 4955 (unter Antoninus Pius).

<sup>3)</sup> Indessen ist auch noch zur Zeit des Septimius Severus die Schreibweise  $\Sigma \epsilon o v \tilde{\eta} \rho o \varsigma$  weitaus überwiegend. C. I. 2874. 3483. 84. 94. 4965. 80. 84. 89. 91. 94. 97. 4680. 4705. 4863. 5001.  $\Sigma \epsilon \beta \dot{\eta} \rho \phi$  3509.  $\Sigma \epsilon \beta \eta \rho \epsilon \ell \phi$  3503.

<sup>4)</sup> Nach einem in meinen Händen befindlichen Papierabklatsch kann daran kein Zweifel sein. Kum. giebt  $\tilde{\alpha}\nu\epsilon\nu$ .

<sup>5)</sup> Davon zu scheiden ist noch der umgekehrte Fall, wo Ov für Vo geschrieben ist, wie Ovltwig Bulletino dell' Instituto arch. 1862 p. 27.

hier, da die andere Schreibart dieses Namens nicht in der Ueberlieferung vorkommt, die Möglichkeit nicht bestreiten, dass Strabo so geschrieben hat; sonst hat er allerdings  $P\acute{a}overrar$  210,  $Paoverr\acute{a}$  217, Paovirior 230 ff. Dass übrigens diese Orthographie nie herrschend wurde, beweisen außer den oben für Paovirior angeführten Inschriften auch die Schriftsteller, von denen zwar Lucian Pavirior Pavirio

Der Grund dieser Erscheinung kann kein anderer sein, als dass die Aussprache von  $\alpha v$  und  $\varepsilon v$  vor Vocalen wie  $\alpha v$  und  $\check{\epsilon} v$ , wie wir sie im Neugriechischen finden, damals zuerst aufzutreten begann<sup>2</sup>). Ein merkwürdiger Beweis für die Existenz dieser Aussprache in der Kaiserzeit ist auch die Schreibung Παουλλίνα C. I. 6665 (an der via Latina). Denn nur wenn damals  $\alpha v$  schon nicht mehr dem römischen Diphthongen au gleich klang, konnte man sich veranlasst sehen, diesen letzteren durch die Combination der beiden Vocalzeichen  $\alpha$  und ovauszudrücken. Dasselbe beweist auch die Schreibung κατεσκέβασεν für κατεσκεύασεν C. I. 3693. Es liegt in der Natur der Sache, dass die Verwandlung des zweiten Elements des Diphthongen in dem Consonanten v zuerst vor Vocalen eintrat; vor Consonanten dürfte wohl im Allgemeinen im Alterthum die vokalische Aussprache beibehalten worden sein; dass jedoch, wenn auch erst sehr spät, in einzelnen Gegenden (Italien), die neugriechische Aussprache af, ef vor harten Consonanten eingetreten ist, geht wohl aus dem Schreibfehler ἀπελέφτερος <sup>8</sup>) für ἀπελεύθερος C. I. 5992b hervor.

Nur theilweise gehört unter den hier behandelten Gesichtspunkt die Orthographie der Wörter, in denen ns vorkommt 1). Allerdings ist diese Consonantenverbindung im gewöhnlichen Griechisch im Inlaut selten, im Auslaut ganz unzulässig. Aber als eine hieraus sich erklärende Abweichung darf die Weglassung des n im Griechischen aus dem einfachen Grunde nicht angesehen werden, weil es im Lateinischen ebenfalls weggelassen werden kann. Die Römer haben ja aller

<sup>1)</sup> Selten ist v für v in andern Fällen, z. B. Καλυϊναν — Καλυίνου Έφ. άρχ. 3125. Καρυεντανῶν Dionys. V, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die seltenen Beispiele mit ov=ov sind dann nach der Analogie jener behandelt.

 <sup>3)</sup> T für 3 auch sonst in italischen und sicilischen Inschriften, τυγατρός
 C. I. 5767 (Rhegion); ἐντάδε auf einer sicilischen Inschrift.

<sup>4)</sup> Ueber diese Worte hat W. Schmitz, quaestiones orthoepicae Latinae Bonn 1853, sehr eingehend gehandelt, jedoch nur mit Rücksicht auf die Quantität des Vocals, wogegen er die Weglassung des  $\nu$  unberücksichtigt lässt.

Wahrscheinlichkeit nach hier gar kein consonantisches n gesprochen, sondern die uns aus dem Französischen bekannten Nasalvocale. Nur in solern könnte man eine Abweichung des griechischen Schriftgebrauches erwarten, als im Auslaut, wo das Griechische diese Verbindung gar nicht kennt, das n weggelassen werden müsste. während diese Weglassung im Lateinischen zwar häufig vorkommt, aber nicht nur nicht nothwendig, sondern strenggenommen nicht einmal zulässig, vielmehr als Nachlässigkeit zu betrachten ist. Und in der That findet sich in diesen Namen mit Ausnahme einiger Inschriften italischen Ursprungs immer das  $\nu$  weggelassen.  $B\acute{\alpha}\lambda\eta\varsigma$  C. I. 2292 (Delos) Οὐάλης 1969. 4074. 4611. 5789 (Neapel) Κλήμης 5088 (Nubien). Πούδης 4078. 5838. 5843 (Neapel) Πραίσης Φιλίστως IV p. 344 n. 2 Col. 3. Z. 80. Beispiele für Korjoung s. o. Auf drei Inschriften dagegen kommen die Formen mit v vor C. I. 5754 (Malta) Ilooé- $\delta \eta \nu \varsigma$ . 6012 c (Rom) 1) Κρήσκηνς. 6584 (Rom)  $O\dot{v}$ άληνς. Bei Schriftstellern ist mir nur die Form ohne v bekannt<sup>2</sup>), abgesehen von den oben aus Inschriften angeführten Namen noch in dem Flussnamen Oυσης bei Strabo 233. Die Länge des Vocals steht in allen diesen fest und deshalb ist gewiss nicht C. I. 5043 mit Niebuhr Οὐάλ]ενς zu ergänzen (die Abschrift gibt OMC)<sup>3</sup>). Aus demselben Grunde kann auch kein Zweifel sein, dass bei Dionysios V, 15 und 36"Appovg (Arruns) geschrieben werden muss; zumal hier auch noch die Analogie der griechischen Declination hinzukommt, die wohl ein -ovg -ovrog, aber kein -og, -ovtog kennt. Wenn Corssen I p. 258 einen Unterschied in der Weise statuirt, dass das e in diesen Formen bei der zweiten Conjugation schon von Natur lang sei, bei der dritten und vierten dagegen durch den Einsluss des ns gedehnt werde, so wird dieser Unterschied durch die Inschriften nicht bestätigt, die ebenso  $O\vec{v}lpha$ λεντος, Πούδεντας, Οὐαλεντεῖνος, Φλωρεντία schrieben, wie Κοήσκεντος, Ποαίσεντα. Ja das einzige Beispiel des η in einem casus obliquus, C. I. 5788, we durch ein offenbares Versehen Κρήσκηντα steht, betrifft zufällig gerade ein Wort der dritten Conjugation.

<sup>1)</sup> Die Inschrift ist nicht datirt, aber jedenfalls sehr jung, da sie die Taurobolien betrifft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Außer wo sie lateinische Appellativa oder Adjectiva als Worte der fremden Sprache in unveräuderter Gestalt anführen, wie die von Corssen aus Plutarch angeführten  $\sigma\alpha\pi l\eta\nu\varsigma$  und  $\pi \acute{o}\eta\nu\varsigma$ .

<sup>3)</sup> Ebenso hat Sintenis bei Plut. Anton. 4 gewiss mit vollem Recht aus Handschriften  $\delta \epsilon \varkappa i\eta \varsigma$  statt der Vulgate  $\delta \epsilon \varkappa i\epsilon \varsigma$  hergestellt.

Mag es also sonst um die ursprüngliche Quantität des e in der zweiten Conjugation stehen wie es will, sicher ist dass dem Participium ein Stamm mit kurzem e zu Grunde liegt, welches nur im Nominativ durch den Einflus des ns lang wird (vgl. auch Schmitz p. 16 ff.).

Im Inlaute dagegen ist die Beibehaltung des v erlaubt, und wenn in dem einen Wort gewöhnlich dasselbe steht, im andern aber wegbleibt, so lassen sich dafür schwerlich Gründe auffinden. Beibehalten wird das ν in κῆνσος C. I. 3497. 3751, ἄκκηνσον οὐή[λατον in dieser Ztschr. IV p. 215 no. 29 (Ephesus), und den Namen Κηνσωρίας 6519 (Rom) Κηνσορίνω und Κηνσορινήων 2698b (Mylasa) und Κηνσωφείνα 6661 (Rom). Nur in einer attischen Inschrift Έφ. άρχ. 84 steht Κησωφείνον. Umgekehrt finde ich nicht anders geschrieben als Όρτήσιος (C. I. 4922. 4784 und überall bei den Schriftstellern). Auch für die Adjectiva auf -ensis ist die gewöhnliche Form die mit ausgelassenem ν; so καστρησιν 3888. Ναρβωνησίας 5800 und so sehr häufig bei den spätern Schriftstellern, z. B. Ακυλήσιοι bei Herodian, Δουγδουνήσιοι, Ναρβωνήσιοι, Κορδουβήσιοι, Ούτικήσιοι, Κιρτήσιοι bei Dio. Dies sind keine griechischen Formen, sondern dem Griechischen etwas angenäherte lateinische (s. oben S. 145), daher sie auch erst bei diesen späteren Schriftstellern unter dem wachsenden Einfluss lateinischer Sprache aufkamen, während noch Plutarch Cato 58 und Appian civ. II, 98 Ἰτυκαῖοι statt Οὖτικήσιοι schreiben<sup>1</sup>). Selten sind Beispiele mit beibehaltenem ν in derartigen Worten: Φρετηνσία C. I. 5470. Καινεινηνσιν Έφ. άρχ. 59. Schwankend ist der Gebrauch in Constantius und Constantinus; Κωνσταντίφ C. I. 3449. Κωνσταντίνω 477; dagegen Κωστάντιος 2018. 2745.

III. Von denjenigen Veränderungen der lateinischen Namen, welche durch die Rücksicht auf ein ähnlich klingendes griechisches Wort veranlasst werden, habe ich den größten Theil schon gelegentlich bei den beiden ersten Hauptgesichtspunkten behandelt. Außer einigen vereinzelten Fällen<sup>2</sup>) bleibt mir nur noch eine Gruppe von

<sup>1)</sup> Dass dagegen schon Appian Civ. V, 2 Κάσσιος ὁ Παρμήσιος ἐπίκλην schreibt, kann nicht auffallen, da er es als wirklichen Beinamen auffasst.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dahin mag die bei den Schriftstellern vorkommende Schreibung  $\Delta o\lambda o-\beta \xi \lambda \lambda \alpha \varsigma$  gerechnet werden, die sich doch wohl aus  $\delta \acute{o}\lambda o \varsigma$  erklärt. In der einzigen Inschrift, wo ich diesen Namen gefunden zu haben mich erinnere,  $E\pi i \gamma \varrho$ .  $\mathring{\alpha} \nu \varepsilon \varkappa \delta$ .  $40 = E\varphi \cdot \mathring{\alpha} \varrho \chi$ . 4080 steht in letzterem Abdruck  $\Delta o\lambda \alpha \beta \varepsilon \lambda \lambda \alpha \nu$ , während in dem ersteren die linke Seite der Inschrift fehlt.

Wörtern zu behandeln, die im Lateinischen von lux, luc-is herkommen, bei den Griechen aber wegen λευχός mit ευ geschrieben werden. Am häufigsten kommt so das Pränomen Aevniog vor. Ausschließlich diese Schreibung findet sich in der ganzen republikanischen Zeit C. I. 1520. 2335. 2416. 2520. 2561b. 2885. 2920. 5879. Ebenso unter Augustus in Athen  $E\varphi$ .  $\alpha \varrho \chi$ . 80.  $E\pi$ .  $\alpha \nu \varepsilon \kappa \delta$ . und 38 and erwärts C. I. 2943 (Nysa) 3524 (Kyme). Nur in dem Namen des L. Caesar, des Enkels und Adoptivsohns des Augustus, ist Aovacos geschrieben C. I. 312 (Athen). Dagegen heifst er Aevnios im Monumentum Ancyranum; ferner C. I. 3953 e (Trapezepolis in Phrygien) Δεύκιος 'Ιούλιος 1712 (Delphi) 1). Der C. I. 3608b vorkommende ist ein älterer L. Caesar aus republikanischer Zeit. Demnach kann nicht entschieden werden, ob die Inschrift Ἐπιγο. Ἑλλ. nr. 51 B: Τὸ κοινὸν Λεωντιδών Λεύκιον Ιούλιον Καίσαρα εὐεργέτην auf den Sohn des Augustus zu beziehen ist oder nicht. Auch auf seinen Münzen kommen beide Formen vor (Eckhel VI p. 171.) Abgesehen aber von diesem besonderen Fall, der sich aus dem über Τεβέριος Gesagten leicht erklärt, ist noch unter Tiberius nur Aevxiog nachzuweisen (C. 1. 2325. 3461). Dagegen kommt seit Claudius außer Athen die Form mit ov in Gebrauch und nimmt an Häufigkeit fortwährend zu; so ist geschrieben unter Claudius C. I. 2623 (Cypern), 4697 b (Aegypten), unter Nero 2222 (Chios); unter Galba 4957 (Aegypten), Vespasian 5838. 43 (Neapel), Traian 1306 (Kythera), 2876 (Milet), Hadrian 4721 (Aegypten), 3148 (Smyrna), 2870 (Branchidä). Selten ist daneben Δεύκιος C. I. 3991 (unter Nero) 5900 (Rom, unter Hadrian). Nur in Athen scheint man die ältere Form consequent festgehalten zu haben; sie findet sich noch C. I. 269 Ἐπὶ Δευχίου Οὐ[ι]βουλ[λ]ίου Ἱππάρχου ἄρχοντος unter Hadrian. Seit der Thronbesteigung des L. Verus jedoch verschwindet auch hier die ältere Form gänzlich. So wird in den zahlreichen Ehreninschriften des L. Verus, C. I. 352. Ross Demen 66 (Athen) C. I. 1047 (Megara) 1968. 2217 (Chios) 2347 k (Syros) 2495 (Astypaläa) 2582 (Hierapytna) 4283 b (l'atara) und in denen des L. Septimius Severus, 1320, 2878 (Milet) 3412 (Phokäa) 3873. 4371. 4863; 4964 (Aegypten) immer Λούπιος geschrieben. Auffallend ist, dass C. 1. 286 (Athen, unter Septimius Severus) erst Δεύκιος Δευκίου Εὐπ[υρίδης, dann aber

<sup>1)</sup> Allerdings ist hier die Lesart unsicher und die Hinzusetzung des Gentilnamens ein Verstoß gegen die officielle Titulatur, wie sie auf griechischen Inschriften freilich zuweilen vorkommen.

Aούκιος Σῶσπις und Λούκιος "Υαλος steht. Doch mag das Vorkommen der älteren Form in so später Zeit, und die Inconsequenz der Orthographie in derselben Inschrift sich daraus erklären, dass der Name an der ersten Stelle geradezu als griechischer behandelt wird, wogegen er in den beiden andern Fällen als wirkliches lateinisches Pränomen auftritt. Von den Schriftstellern hat noch Appian Δεύκιος, Dio und Lucian dagegen Δούκιος<sup>1</sup>).

Noch allgemeiner, als in diesem Pränomen wird ευ geschrieben in dem Volksnamen Δευκανοί, denn so hat auch noch Dio (z. B. 38, 37, 5), und überhaupt habe ich den Namen nirgends anders geschrieben gefunden. Inschriftlieh Δευκανόν C. I. 3526 (Kyrene). Der davon abgeleitete Gentilname dagegen erscheint C. I. 5136 (Kyrene, unter Augustus) in der Form Δουκάνιος, und sogar das Cognomen Δουκανός bei Dio (Xiphilinus) 62, 29.

Ferner finden wir das ευ in Δεύκολλος, wo es sich ungefähr ebenso lange gehalten zu haben scheint, wie in Δεύκιος. Bei Plutarch wird wohl trotz des großen Schwankens der Handschriften überall Δεύκολλος herzustellen sein. Inschriftlich findet sich diese Form in den oben angeführten Inschriften des L. Lucullus Ponticus und seiner Tochter, Δουκούλλαν dagegen C. I. 1999 b. In andern Fällen dagegen ist das ου von Anfang an ausschließlich gebräuchlich gewesen, so in dem Stadtnamen Luceria (Δουκαφία bei Polybius, Δουκεφία bei Strabo, Diodor, Appian)²). Sonderbar ist, dass sich Lucilius nie anders als Δουκίλιος oder Δουκίλλιος geschrieben findet, obwohl doch dieses Nomen von dem Pränomen Lucius gebildet ist, wie Servilius von Servius und Publilius von Publius [Nachträglich finde ich Δευκίλιον C. I. 3858 d].

Allerdings kann es in allen diesen Fällen von  $\varepsilon v = \bar{u}$  zweifelhaft erscheinen, mit welchem Recht ich sie unter dem Gesichtspunkt der Umformung des Lateinischen nach einem griechischen Worte  $(\lambda \varepsilon v \times o' \varsigma)$  gefasst habe. Da in den saliarischen Gesängen Leucesie und noch in

¹) Dass bei Diodor, Plutarch und Appian zuweilen die jüngere Form überliefert ist, kann nicht befremden. Eher erscheint es auffallend, dass bei Dio Cassius einmal (41, 17, 2) Δεύχιος steht; doch kann kein Zweifel sein, dass auch hier Λούχιος herzustellen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit diesem Stadtnamen hat die bei Plut. Rom. 2 als Mutter der ' $P\omega\mu\eta$  vorkommende  $A\varepsilon\nu\kappa\alpha\varrho\ell\alpha$  wohl nichts zu thun. Ob aber diesem Namen überhaupt eine italische Form mit u zu Gruude liegt, läßt sich nicht sagen, da ja diese ganze Genealogie eine griechische Erfindung sein kann.

Inschriften der Kaiserzeit Leucetio vorkommt, so schließt Corssen I p. 673, der griechischen Form Δεύχιος läge ein lateinisches Leucius zu Grunde, und Mommsen stimmt dem bei. Dass der Name im Lateinischen einmal so gelautet haben wird, ist auch mir wahrscheinlich. Aber diese Form muss in dem Pränomen sehr früh erloschen sein, da unsere ganze Ueberlieferung in lateinischer Sprache nichts nichr davon weiß, vielmehr schon die älteste der Scipionengrabschriften Lucius schreibt. Die nähere Bekanntschaft der Griechen, abgesehen von einigen Städten Unteritaliens, mit den Römern kann aber nur wenige Jahrzehnte vor der Zeit dieses Denkmals, im pyrrhischen Kriege, begonnen haben. Freilich soll nach Plutarch Camill. 22 (Arist. fr. 559 Rose) schon Aristoteles einen Aevniog als Retter Roms im Kampfe mit den Galliern genannt haben 1). Aber der Umstand, dass uns diese Stelle nur indirect durch das Zeugniss des Plutarch erhalten ist, lässt die Möglichkeit offen, dass dieselbe aus einer dem Aristoteles untergeschobenen Schrift stammt. Und diese Möglichkeit wird, für mich wenigstens, zur absoluten Gewissheit, wenn ich ihr die Thatsache gegenüberstelle, dass in dem ganzen Corpus der erhaltenen aristotelischen Schriften nicht ein einziges Mal auch nur der Name der Stadt Rom vorkommt<sup>2</sup>), obwohl doch unter diesen Schriften ein an historischen und ethnographischen Details so reiches Werk wie die Politik sich befindet! Wie sehr den Zeitgenossen des Aristoteles Alles, was nordwärts von den campanischen Griechenstädten lag, im Nebel verschwamm, das zeigen die von Plutarch unmittelbar vorher angeführten Worte des Heraclides Ponticus  $\vec{\alpha}\pi\hat{\delta}$ της έσπέρας λόγον κατασχείν ώς σιρατός έξ Υπερβορείων έλθων έξωθεν ήρήχοι πόλιν Έλληνίδα 'Ρώμην έχει που κατωμημένην περὶ τὴν μεγάλην θάλασσαν. Dass Plutarch gegen diese Nachricht sehr misstrauisch, von der aristotelischen dagegen in ihrer

¹) Plutarch berichtigt diese Nachricht des angeblichen Aristoteles dahin, der Retter Roms habe vielmehr Marcus (Furius Camillus) geheißen. Mommsen röm. Gesch. I p. 235 dagegen bezieht sie auf die Vertreibung der Gallier vom Albanerberg 404 u. c. durch Lucius Furius Camillus. Auch ich glaube, dass der Verfasser der von Plutarch benutzten Schrift, der freilich nicht Aristoteles gewesen sein kann, dieses letztere Ereigniss im Sinne gehabt habe.

<sup>2)</sup> Obwohl mir dies längst aufgefallen war, würde ich es doch nicht so entschieden aussprechen, wenn ich mich nicht dafür auf Bonitz Index Aristotel. s. v. berufen könnte. Περὶ φυτῶν 821<sup>b</sup> 7 steht natürlich in keinem Widerspruche damit, denn dass diese Schrift nicht von Aristoteles herrührt ist allgemein anerkannt.

Bestimmtheit und Genauigkeit sehr erbaut ist, kann für unsere Würdigung des Verhältnisses beider ganz gleichgiltig sein. Der Name Lucius, wie überhaupt römische Personennamen, kann also den Griechen erst in einer Zeit bekannt geworden sein, wo die Form Leucius, wenn sie überhaupt noch existirte, doch bereits im Verschwinden begriffen Zugegeben also, dass der nächste Anlass zur Aufnahme der Schreibung Aeúnios in der damals noch vereinzelt vorkommenden entsprechenden Form des lateinischen Namens lag<sup>1</sup>), so ist doch die ausnahmslose Bevorzugung dieser Form in älterer Zeit vor der andern<sup>2</sup>), und die Beibehaltung derselben durch viele Jahrhunderte nicht zu verstehen ohne eine besondere Veranlassung, und diese sehe ich eben in dem Anklang an λευκός. Bei den Αευκανοί kommt noch in Frage, dass dieser Name nicht römisch, sondern oskisch ist, und den Griechen unmöglich durch römische Vermittelung zugekommen sein kann. Doch ist nicht recht abzusehen, wie die einheimische Form (Stamm lüvkan- oder loukan-) Anlass zu dem griechischen ευ gegeben haben soll<sup>3</sup>). Die oben angeführten Fälle, Βρεντέσιον und Βρέττιοι, sind in sofern nicht ganz analog, als diese Namen meines Wissens aus einheimischen Quellen überhaupt nicht bekannt sind, und deshalb sehr möglich ist, dass sie in der ersten Silbe einen dem e näher verwandten Vocal gehabt haben.

Rudolstadt.

<sup>1)</sup> So weit glaube allerdings auch ich, dass Corssen Recht hat.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die doch, wie auch Corssen anzunehmen scheint, damals schon daneben existirt haben muss.

<sup>3)</sup> Auf den Münzen der Lucaner kommen, und zwar auf sonst in Gewicht und Gepräge übereinstimmenden Sorten, neben einander die Aufschriften ΛΟΥΚΑΝΟΜ und ΛΥΚΙΑΝΩΝ vor (Mommsen röm. Münzwesen p. 101), jenes die mit griechischen Buchstaben ausgedrückte einheimische, dieses die hellenisirte Namensform. Erstere beweist deutlich, dass die Griechen, wenn sie nur den Laut der italischen Namensform treu hätten wiedergeben wollen, keine Veranlassung gehabt hätten, anders als Λουκανός zu schreiben. Da aber mit λουκ kein griechisches Wort anfängt, so versuchte man auf verschiedene Weise dem Namen ein mehr griechisches Aussehn zu geben, theils durch Anlehnung an λύκος, Λύκιος, was meines Wissens nur auf jenen Münzen vorkommt, theils an λευκός, was bis in späte Zeit herrschend geblieben ist.

## DAS TEMPLUM DEAE SYRIAE IN ROM.

Bei dem Chronographen von 354 liest man unter Alexander Severus den folgenden Bericht über einen Esskünstler (Abhandl. der sächs. G. d. W. 2, 647): hoc imp. fuit polyfagus natione Italus, qui manducavit pauca: cistam, lactucas — et ebibit vini grecanicum et venit ad templum Lasurae et ebibit labrum plenum et adhuc esuriens videbatur. Genau in denselben Formeln wird (das. S. 646) von seinem älteren Collegen unter Nero gesagt: hoc imp. fuit polyfagus natione Alexandrinus nomine Arpocras qui m. p.: aprum — et adhuc esuriens videbatur. Man könnte vermuthen dass der jüngere den Vorzug seiner Trinkkunststücke der interpolirenden Hand eines Lesers verdankt. Wer sie indessen auch beschrieben hat, hat uns ein Räthsel aufgegeben, welches ich durch einen glücklichen Zufall geleitet hoffe lösen zu können.

Der Ungenannte beginnt mit dem Wein, er trinkt ein vini grecanicum: Mommsen vermuthet vini grecanici cadum. Und freilich kennen wir, was Mommsen und Marquardt (Handb. 5, 2, 66) zu bemerken unterlassen, aus Glossaren diesen Namen als Bezeichnung des bithynischen Weins: graecanicum si Svvov (Exc. Steph. bei Labb. und gloss. s. Bened. bei Du Cange 3, 548 u. graecum). Demnach zweisle ich dass der Erzähler die hier ganz gleichgiltige Weinsorte angegeben habe und möchte annehmen, dass grecanicum (dolium) eine zufällig nicht weiter vorkommende Bezeichnung für die großen Fässer war, in denen der überall beliebte Bithynerwein (s. Marquardt a. O.) eingeführt und gelagert wurde. 'Er trank', so erzählte dann jener, 'ein ganzes Bithynerfass Wein und kam zum Tempel der Lasura und trank ein ganzes Bassin aus'. Mit Recht bemerkt Mommsen templum Lasurae sei 'wohl verdorben'. Die Corruptel liegt nicht tief: der Abschreiber fand in seiner Vorlage iasurae und dies ist die der schwankenden Aussprache des di und j im Anlaut anbequemte Schreibung für diasurae, wie für dianium sich ianium geschrieben findet.

Dies Diasura aber ist die vulgäre Form für dea Suria oder Syria, die Göttin von Heliopolis (Nöldeke in dieser Zs. 5, 464). Die zu Jucundus Zeit 'in horto d. Baptistae Matthei in regione transtiberina' und jetzt im capitolinischen Museum besindliche Weihinschrift Or. 1984 — C. I. L. 6, 115 (mir war die Einsicht der Urbanae in Berlin freundlichst verstattet worden) lautet nach Henzen:

imago deae sedentis inter duos leones

P · A C I L I V S · F E L X
D · D · DIASYRiAE · CVM · SVIS

urceus

Wenn Henzen dazu bemerkt: 'SYRIAE priores omnes' so heisst das, wie es scheint, nur soviel, dass man füher D.D. SYRIAE gelesen, das i wird zerstört, nicht aber von Henzen vermuthungsweise eingeschoben sein. Dies wäre wenigstens nicht unumgänglich nothwendig, da hier wie beim Chronographen recht wohl Sura adjectivisch stehen könnte. Indessen ist dies von geringer Bedeutung: wir haben ein Compositum Diasura, Diasurae oder Diasuria, Diasuriae, für die auf anderen Monumenten übliche Form dea Suria. Während in der Schriftsprache derartige Pseudocomposita äußerst selten sind (Neue, Formenlehre 1, 612) hat die Volkssprache gewiss häufiger als es bekannt ist sie gebildet. In den vulgären Formen von Ortsnamen, wie a caputafricae und ähnlichen, welche die Schulmeister eigens zu verpönen für nöthig fanden, sehen wir analoge Bildungen, in der gewiss nicht erst mittelalterlichen Declination vialatae eine genau übereinstimmende (vgl. m. Topogr. 2, 258). Auch die Trübung des Vocals im Substantiv ist vulgär: es genügt auf Corssen (Aussprache 22, 340) zu verweisen. Es braucht endlich wohl kaum bemerkt zu werden, dass jenes volle labrum ein vor oder bei dem Tempel stehendes aus der Wasserleitung gespeistes Bassin oder Steinbecken Solche Becken heißen sonst gewöhnlich conchae oder lacus, aber auch labrum wird in dieser Bedeutung gebraucht (Liv. 37, 3, 7 Or. 4517 vgl. Topogr. 2, 49 Benndorf in Büdingers Studien 3, 350).

Zur Zeit des Severus Alexander also — das darf als ausgemacht gelten — gab es in Rom einen Tempel der dea Syria. Wir wüssten gern wo er gestanden. Der polyfagus wird nicht grade die Einsamkeit gesucht haben. Es ist eine naheliegende Vermuthung dass dieser Tempel in dem volkreichen transtiberinischen Gebiet gestanden hat. Zusammen nehmlich mit der besprochenen Inschrift stand zur Zeit des Jucundus in demselben Garten in Trastevere eine zweite der-

316 JORDAN

selben Göttin geweihte Or. 1946 = C. l. L. 6, 116. Die Annahme dass beide nicht allzuweit von jenem Orte gefunden worden wird nicht ausgeschlossen dadurch dass eine dritte Or. 1947 = C. I. L. 6, 399 von Lipsius 'in loco qui vulgo chambela dicitur' also hinter dem Pantheon geselien wurde, von Manutius 'in clivo Copitolino ad Buccabellos'. Wenn dagegen freilich die doppelte Möglichkeit bestehen bleibt, einmal dass jene beiden Steine von anderswoher nach dem Garten Mattei gebracht waren, zweitens dass beide oder alle drei überhaupt nicht auf der area des von dem Chronographen erwähnten templum gestanden haben, sondern an verschiedenen anderen Orten, wie so unzählige arae anderer Götter, so ist doch außer der immer geringeren Wahrscheinlichkeit dieser Annahmen in Betracht zu ziehen, dass das transtiberinische Gebiet an und für sich einen Anspruch auf den orientalischen Kult erheben darf. Wenigstens finden wir am vatikanischen Berge in schönstem Verein die Heiligthümer der phrygischen Mutter, das Frigianum der Notitia R. XIV, das Mithrasheiligthum (Peller Reg. S. 205) und den Tempel der kappadokischen Bellona (Or. 4983 Marquardt 4, 84, A. 6). Ob hier auch die dea Syria zu suchen sei, mag dahingestellt bleiben: dass sie aber zuerst extra pomerium ihren Tempel erhielt ist gewiss.

Es ist seit Ambrosch (Studien S. 190 f.) mehrfach darauf hingewiesen worden dass die fremden Kulte ursprünglich extra pomerium Abgesehen von den nachher zu erörternden ihre Stelle erhielten. Maßregeln gegen den Isiskultus konnten dafür angeführt werden die älteste Kultusstätte des Apollo, das Apollinare auf den flaminischen Wiesen, die ara Ditis im Marsfelde und vor Allem (vgl. Schwegler 3, 217) eine Reihe von Tempeln fremder Gottheiten, darunter der griechischen Ceres und des griechischen Mercur, auf dem erst unter Kaiser Claudius in das pomerium aufgenommenen Aventin. Fügt man hinzu dass auch der griechische Aesculap außerhalb des pomerium, auf der später zur 14. Region gehörigen Insel, angesiedelt wurde, so wird man die Regel bis gegen Ausgang der republikanischen Zeit nur durch eine um so merkwürdigere Ausnahme verletzt finden: durch die Erbauung des Tempels der mater magna auf dem Palatin. Die ganz besonderen Umstände unter denen sie beschlossen wurde lassen diesen Fall eben als Ausnahme deutlich erkennen (s. Marquardt Handb. 4, 315). Es handelt sich hierbei natürlich nur um die aedes sacrae und sacella in streng technischer Bedeutung, d. h. um die in loco publico, also mit Zustimmung der Staatsregierung, errichteten und publice

unter Mitwirkung der Staatspriesterschaft consecrirten Heiligthümer. Der Antrag der für die fremden Kulte eingesetzten geistlichen Behörde, der Orakelbewahrer, auf Einführung gewisser sacra peregrina in den Staatskultus konnte sich nur an den Senat richten, der Senat aber nur unter Mitwirkung des Poutificalkollegiums die Einführung und die damit verbundene Dedication und Consecration vornehmen lassen. Damit hängen dann zusammen, sind aber doch von der Frage, wo der Tempel zu erbauen, unabhängig die weiteren Maßregeln über die Formen des Dienstes und über die Diener der neuen Götter. Es gilt der Grundsatz peregrina sacra coluntur eorum more a quibus accepta sunt (Festus 237a). Durchaus verschieden hiervon und doch so vielfach damit verwechselt ist die Regelung der von Privaten beliebten Verehrung der peregrinen Götter. Diese Verehrung kann sich innerhalb des innersten Raums des Hauses halten, sie kann aber auch durch Errichtung von arae oder sacraria in solo privato in der Weise geübt werden, dass sie zur Theilnahme an der Verehrung weitere Kreise heranzieht, wie dies bei den Bachanalien geschehen ist, ja es können von Privaten in solo publico widerrechtlich Altäre oder Kapellen aufgestellt werden, so gut wie Tabernen und Verkaufstische. Im letzten Falle ist die Strassenpolizei allein competent den Unfug zu beseitigen. Aber auch in den übrigen Fällen steht nach dem unumstößlichen Grundsatz, dass im Privathause kein anderer Kultus herrschen darf als im Staatshause (separatim nemo habessit deos neve novos neve advenas nisi publice adscitos 1) Cicero de legg. 2, 8, 19), der Staatsregierung, welche in Gemeinschaft mit dem Pontifikalcollegium die Verantwortung für die Aufrechterhaltung dieses Grundsatzes trägt, unzweifelhaft zu, bis in die Penetralien des Hauses hinein die Verehrung von dei publice non adsciti zu hindern, Altäre und Kapellen auf privatem Grund und Boden durch ihre Beamten umstürzen und zerstören zu lassen, von welchem Recht sie wiederholt Gehrauch gemacht hat, namentlich gegen den privaten Isiskultus. — Dass mit der republikanischen Staatsordnung auch die Staatsreligionsordnung in ihren Grundfesten erschüttert wurde ist bekannt. Indessen spricht mehr als eine Thatsache dafür dass mindestens bis ins zweite Jahrhundert der alte sacrale Grundsatz, die fremden Götter extra pome-

<sup>1)</sup> In den Hss. heifst es weiter: privatim colunto quos rite a patribus delubra habento u. s. w. Mir scheint privatim — patribus eine nicht vollständig erhaltene Paraphrase des Vorhergehenden zu sein. Ueber das Folgende s. Top. 2, 288.

318 JORDAN

rium anzusiedeln, bestehen blieb. Die Linie des pomerium war nach wie vor ein Gegenstand der genauesten Beachtung der competenten geistlichen Behörde, der Auguren. Kaiser Claudius suchte aus der Rumpelkammer werthvoller staatsrechtlicher Antiquitäten auch das Feldherrnrecht der Erweiterung des pomerium wieder hervor und musste sich die versteckte Verspottung Senecas dafür gefallen lassen (vgl. Ilirschfeld Philol. 29, 95). Er zog den Aventin in die Linie, vielleicht auch ein größeres Stück des Marsfeldes. Vespasian erweiterte sie im Süden kraft desselben Rechtes bis gegen den monte testaccio. Wie natürlich wurden die Grenzsteine öfters beschädigt und eine Wiederherstellung wurde auf Veranlassung Hadrians durch das Augurenkollegium vorgenommen (vgl. Henzen Bull. 1857, 8 und m. Abh. in dieser Zs. 2, 407 ff). Es wird damit zusammenhängen, dass auch ein wahrscheinlich in der Nähe des Lateran befindliches Auguratorium von demselben Hadrian wieder aufgebaut wurde (Top. 2, 512). Hält man dazu dass Vespasian und Titus vor ihrem Triumph sich verpflichtet hielten nach altem Rechte extra pomerium die Nacht zuzubringen, so wird man von vornherein es für wahrscheinlich halten dass die alte Grenze des sacralen Stadtgebiets nicht eine ihrer wichtigsten Qualitäten ganz eingebüßt habe, die Grenze der fremden und der einheimischen Kulte zu bilden. Eine Umschau unter den Tempeln fremder Götter unter den ersten Kaisern scheint dies zu bestätigen.

Augustus suchte auf dem religiösen wie auf dem politischen Gebiet wenigstens formell zunächst als Wiederhersteller der erschütterten alten Verfassung zu erscheinen. Es ist charakteristisch unter welchen Umständen der Bau des Apollotempel auf dem Palatin in ea parte Palatinae domus, quam fulmine ictam desiderari a deo haruspices pronuntiarunt (Suet. Aug. 9), also in solo privato (vgl. Mommsen Res g. d. Aug. S. 52) vorgenommen wird. Die Qualität eines öffentlichen Heiligthums erlangt derselbe auf dem neuen Wege, auf welchem auch der Kultus des kaiserlichen Hauses zum Staatskultus wird. Verfahren entspricht andrerseits das Auftreten gegen den damals heftiger als zuvor sich in die heilige Stadtgrenze eindrängenden Isisdienst. Aus den Notizen über die Bekämpfung desselben seit dem zweiten punischen Kriege (Marquardt Handb. 4, 85) ersieht man deutlich dass es sich um zwei verschiedene Dinge handelte, einmal um die Beseitigung von Kapellen oder Weihbildern auf der area des capitolinischen Tempels und die Verehrung daselbst, deren vorübergehende

Existenz ja auch urkundlich bezeugt ist (C. I. L. 1, 1034) — man wird sich jene Isiskapelle dort ähnlich zu denken haben wie das fanum der Isis auf der area des nemorensischen Dianentempels (Hermes 6, 8) — zweitens um die Zerstörung jener oben besprochenen mannigfachen Denkmäler des Privatkultus. Das erste öffentliche Heiligthum wurde im J. 43 n. C. errichtet (Dion 47, 15). Es ist keinem Zweifel unterworfen dass es extra pomerium stand und demnach sehr wahrscheinlich dass es das bekannte Iseum des Marsfeldes bei S. Maria sopra Minerva war 1), welches Domitian wiederherstellte (Top. 2, 321) und welches noch zur Zeit des Appuleius das einzige öffentliche gewesen sein wird. Wenn dieser Schriftsteller. sagt (Isis) quae de templi situ sumpto nomine Campensis summa cum veneratione propitiatur (Metam. 11, 26), so beweist das nicht das Gegentheil, da der Beiname diesen Tempel von Privatsacrarien unterschieden haben kann. Die Errichtung von Staatstempeln der Göttin in verschiedenen Stadtgegenden datirt von Commodus (Preller Reg. S. 123 f.) und ob das möglicherweise sogar extra pomerium stehende Isisheiligthum in der Gegend von S. Clemente (s. Schöne und Benndorf Later. S. 234) ein öffentliches war ist unbekannt. Augustus nun duldete auf keinen Fall die öffentliche Verehrung der Göttin innerhalb des pomerium, während er sich gegen die Privatkapellen nachsichtig erwies. Dies wird uns aus dem J. 28 berichtet (Dion. 53, 2). Strenger war Agrippa, welcher während der Abwesenheit des Augustus im J. 21 den Privaten verbot innerhalb des Rayons der städtischen Polizeigewalt Isiskapellen zu erbauen (Dion 54, 6 Top. 2, 94 f.).

Gleichzeitig mit der aegyptischen hatte die römische Regierung die jüdische superstitio zu bekämpfen (Tac. Ann. 2, 85). Kein Zweifel dass man auch sie vor allen Dingen nicht in das pomerium aufnehmen wollte. Den pomarius de aggere a proseucha (Or. 2525) und mit ihm jene Synagoge wird man also geneigt sein außerhalb des Walls auf dem esquilinischen Felde zu suchen. Es ist bekannt und hier nicht weiter zu erörtern dass die Juden in Trastevere zuerst sich ansiedeln oder wenigstens in starker Anzahl hier zuerst auftreten. Sie werden auch sonst in der Stadt sporadisch gewohnt und gehandelt

<sup>1)</sup> Auch die claudische Erweiterung hatte es, wie die Geschichte des Triumphs des Vespasian zeigt, außerhalb gelassen. Ich berichtige hier zu 2, 412 dass allerdings Ficoroni bei Fea Misc. 1, 143 von einem 'trajanischen' Pomeriumstein bei S. Stefano del cacco weiß. Trajanische Steine aber kannte Henzen überhaupt nicht.

320 JORDAN

haben (nur nicht grade, wie neulich behauptet worden, vorzugsweise im vicus Tuscus) und finden sich später (unter Gallien?) besonders in der Vorstadt vor porta Capena. Ob man von ihren zahlreichen Synagogen allmählich auch einige in der Altstadt geduldet hat ist nicht ausgemacht, wenigstens nicht durch die auf Inschriften vorkommenden Namen (Garrucci, cimitero degli Ebrei S.: 38). Zwei derselben sind von Lokalitäten entlehnt, die συναγωγή Καμπησίων oder synagoge Campi (C. I. G. 9905 Or. 2522) und die  $\sigma$ .  $\Sigma \iota \beta o \nu \rho \tau_i \sigma i \omega \nu$  (C. I. G. 6447). Man muss bedenken, dass die Juden des campus und der Sibura (auch lateinische Inschriften und die Texte der Notitia geben Sebura und Sibura, Top. 2, 17) recht wohl ihre Synagoge außerhalb der Stadt haben konnten, wie in der ältesten Parochialordnung des christlichen Roms die Bewohner einiger der sieben kirchlichen Regionen in den draufsen liegenden Kirchen S. Peter, S. Paul und S. Lorenz die Sacramente empfingen (Top. 2, 325). — Ich habe schon darauf aufmerksam gemacht dass am Vatikan die asiatischen Kulte, unter denen der des Mithras allmählich der glänzendste wurde, ihre Stätte hatten. Die frühe Bekanntschaft mit dem persischen Mithras lässt vermuthen dass ihm wie der kappadokischen Bellona hier außerhalb des Pomerium sacella errichtet wurden lange bevor diese Kulte die aus den Inschriften bekannte Bedeutung erlangten. Es ist unglaublich dass schon Caesar, wie eine interpolirte Inschrift es bezeugt, deo Soli invicto Mithrae unter dem Kapitol ein  $\sigma\pi\eta\lambda\alpha\iota\sigma\nu$  weihte. Dieses Mithraeum wird vielmehr weit späteren Ursprungs sein (de Rossi, le prime raccolte S. 76 ff. vgl. Top. 2, 497 f.). Endlich finden wir den Landsmann der 'syrischen Göttin', den Jupiter von Doliche auf dem Aventin bei S. Alessio, also nicht 'mitten in der Stadt' (Preller Myth. S. 752), sondern auf demjenigen Berge, welcher wie gesagt, seine Sonderstellung gewahrt hat und erst von Claudius in das Pomerium aufgenommen worden ist. Freilich sind die bisher bekannt gewordenen Weihinschriften des Gottes sämmtlich nachclaudianisch. Indessen weist im Zusammenhange mit den behandelten Thatsachen die Lage des Tempels darauf hin, dass der Ursprung des Kultus wohl in ältere Zeiten hinaufreicht und dass man demselben nicht ohne Grund jene Gegend angewiesen haben wird.

Ergiebt sich aus dieser Betrachtung die Bestätigung der Annahme, dass die alte Sitte die Sitze fremder Götter außerhalb des Pomerium zu errichten auch in der Kaiserzeit nicht vergessen worden ist, dass mithin die durch den Standort zweier Denkmäler der syrischen Göttin

motivirte Vermuthung, dass sie ihren Tempel trans Tiberim gehabt habe, auch an sich wahrscheinlich ist, so fragen wir endlich nach dem Zeitpunkt der Einführung ihres Kultus und der Errichtung ihres Tempels. Darüber geben die Schriftsteller keine direkte Auskunft, die Inschriften oder vielmehr die eine jener Inschriften (Or. 1946 = C. I. L. 6, 116) vom Garten Mattei eine leider nicht zweifellose. Sie bezeugt nehmlich dass der Altar der syrischen Göttin pro salute eines Kaisers gesetzt ist, dessen Name ausgekratzt ist. Ein ganz gleicher ist von demselben Dedicanten dem Jupiter gesetzt (C. I. L. 6, 117 = Grut. 12, 2. 86, 5):

116

Bild der Göttin

117
Bild des Jupiter

DEAE · SVRIAE · SACR
VOTO·SVSCEPTO PRO
SALVTE
| | | | | | | | | | | | | | | | | |

AVG · GERMANICI
PONTIFICIS·MAXIMI·TR·POT
D·VETVRIVS·ANTIGONVS
D · VETVRIVS · SP · F · PHILO
D · VETVRIVS · ALBANVS
PATER · CVM · FILIS · POSVIT

Die zweite Inschrift ist nicht mehr vorhanden: wegen der von Metellus am Rande des Mazocchi bemerkten Buchstabenformen derselben will sie Henzen ins 3. Jahrhundert setzen und den Kaiser für Maximinus halten: ein Anderer habe an Carinus gedacht, der Germanicus in der Inschrift von Cirta Ren. 1843 heiße. Freilich seien für diese Zeit die Dreinamigkeit und das Sp. f. bedenklich. Wenn jene Buchstabenformen allein zwingen sollen diese und also auch die andere Inschrift ins dritte Jahrhundert zu setzen, so erscheint mir das noch bedenklicher. Indessen muss ich das Urtheil hierüber Anderen überlassen; auch die Erklärung der Thatsache wie von den beiden Söhnen eines D. Veturius Albanus der eine sich Sp. f. nennen könne, wie Orelli anzunehmen scheint. Oder sind etwa die filii gar nicht genannt? Ich meinerseits würde, wenn man bei der bisherigen Annahme stehen bleiben und den getilgten Namen für den des Nero

322 JORDAN

oder des Domitian halten dürfte, um so sicherer behaupten dürfen dass das Heiligthum dieser Göttin — und schwerlich wird es deren anfangs mehre gegeben haben — extra pomerium gestanden hat. Fällt die Widmung in das erste Jahr des Nero, so stimmt dazu recht wohl Sueton (Nero 56): religionum usque quaque contemptor praeter unius deae Syriae. hanc mox ita sprevit ut urina contaminaret. Nichts hindert anzunehmen dass auch dieser Kultus erst unter den Antoninen zu größerem Ansehen gelangt ist: zu Alexanders des Syrers Zeit, der freilich nicht gern an seine Abstammung erinnert sein mochte, mag das templum Diasurae ein zahlreiches Publikum angezogen haben.

Königsberg.

II. JORDAN.

## BRUCHSTÜCKE DES JOHANNES VON ANTI-OCHIA UND DES JOHANNES MALALAS.

Nachdem ich vor einiger Zeit in diesen Blättern (oben S. 82 fg.) gezeigt habe, daß verschiedene bisher für dionisch geltende Excerptenmassen vielmehr dem Johannes von Antiochia gehören, bin ich jetzt durch freundliche Mittheilung anderer Forscher in den Stand gesetzt über diesen nicht unwichtigen Chronisten des 7. Jahrhunderts einige aus Handschriften geschöpfte Nachträge vorzulegen, die den auf diesem Gebiet thätigen Arbeitern willkommen sein werden.

I.

Den ersten dieser Nachträge verdanke ich Herrn Professor Schäfer in Bonn und glaube ihn hier nicht unterdrücken zu dürfen, obwohl er in der kürzlich in Bonn erschienenen Inauguraldissertation des Herrn Dr. A. Köcher<sup>1</sup>) bereits Erwähnung gefunden hat. — Alemannus theilte in seinem Commentar zu Prokops Anekdotis aus einer vaticanischen Handschrift zwei Bruchstücke unter dem Namen des Johannes von Antiochia mit, die in den sonst bekannten Fragmenten desselben nicht wiederkehren und die, da sie Justinian betreffen, von Müller vermuthungsweise dem damals unbekannten Schluss des constantinischen Titels περὶ ἐπιβουλῶν beigelegt und also als fr. 217. 218 seiner Sammlung der Fragmente des Johannes einverleibt wurden. Indess von Verschwörungen handeln diese Bruchstücke nicht, und in den inzwischen vollständig bekannt gewordenen wirklich von Johannes herrührenden Excerpten dieses Titels haben sich die beiden alemannischen nicht gefunden. Andererseits haben die auf Herrn Schäfers Veranlassung im Vatican angestellten Nachsuchungen die von Alemannus benutzte Handschrift wieder ans Licht gezogen; es ist cod. Vat. Graec.

<sup>1)</sup> De Ioannis Antiocheni aetate fontibus auctoritate Bonn 1871. Mir lagen durch Hern Schäfers Güte dieselben von Herrn Dr. Kruse in Rom herrührenden Mittheilungen vor, aus denen Herr Köcher geschöpft hat.

96 saec. XIV oder auch der wahrscheinlich aus dem eben genannten abgeschriebene cod. Vat. Palat. 93 ebenfalls saec. XIV. enthält nach den βίοι φιλοσόφων des Diogenes Laertius und den βίοι σοφιστῶν des Philostratus die ἀρχαιολογία Ἰωάννου Αντιοχέως έχουσα καὶ διασάφησιν τῶν μυθευομένων, welche nach der salmasischen Abschrift cod. Paris. 1763 bei Cramer (anecd. Paris. 2, 383—401) und nach ihm von Müller abgedruckt ist<sup>1</sup>). Diese Auszüge füllen in der Handschrift 96, in welcher eine übrigens am Rande bemerkte Blattversetzung stattgefunden hat, die Blätter 99—102. 106—111. 103; auf sie folgen andere aus dem Agathias, denen der Name, wenn auch erst von zweiter Hand, vorgesetzt ist, auf den Blättern 103'-105. 112-114'; daran schliesst sich die ποικίλη ἱστορία und περὶ ζώων ἰδιότητος von Aelian. lichen beiden Fragmente<sup>2</sup>) bilden den Beschluss der Fragmente des Agathias, und werden also zunächst bei diesem zu suchen sein. In der That ist das zuerst stehende (fr. 218 bei Müller) zusammengesetzt aus den Angaben des Agathias p. 301, 6. 303, 5. 305, 16, und auch das zweite nichts als eine allerdings sehr willkürliche Redaction des von Agathias p. 332 fg. mitgetheilten Schreibens Justinians an den Hunnenfürsten Sandilchos; womit also diese Frage ihre Erledigung gefunden hat.

<sup>1)</sup> Dieselbe findet sich auch in dem Neapolitaner Codex I. E. 22, wie nach Bachmann Müller a. a. (). p. 235 bemerkt hat. Wenn Köcher sagt: inedita restant ea fragmenta (des Johnnes), quae codicibus Neapolitano, Vaticano et Escurialensi insunt, so ist dies — von den spanischen abgesehen — falsch; denn die vaticanischen wie die neapolitanischen sind ja nichts als die wohl bekannten, auch von Köcher eben vorher angeführten salmasischen. Von den Johannesfragmenten der vaticanischen Handschrift 96 hat Hr. Kruse eine Collation genommen; zur Probe gebe ich die Abweichungen des fr. 200 Müller. § 1 ως επιδίδωσι] ως επί τι δίδωσι — τῆ Αὐγούστη — τοῦ νοι Μαξίμου wie vor Δετίου fehlt — τοῦ βασιλέως] τὸν βασιλέως (wie der Salm.) — § 2 οὖτος] οὖτως — Εὐδοξία] ἡ Εὐδοξία — ὅτι nach ψησὶν fehlt — τὴν πόλιν] τίν τε πόλιν — τὴν θυγατέρα] τὰς θυγατέρας — βασιλέως] τοῦ βασιλέως. Der Text wird hie und da in Kleinigkeiten berichtigt, wie man sicht; wesentlich Neues giebt die Handschrift nicht. Die neapolitanische ist auf den Johannes noch nicht untersucht; doch wird sicher von ihr dasselbe gelten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Abweichungen der Handschrift von Müllers Text theilt Köcher p. 2 mit, ohne auf das Verhältniss der Stellen zu dem gedruckten Agathias weiter sich einzulassen.

II.

Von positivem Werthe sind dagegen die jezt endlich vollständig bekannt gewordenen Fragmente des constantinischen Titels περί ἐπιβουλῶν. Von diesem scheinen nur zwei Handschriften sich erhalten zu haben, die Pariser N. 1666 und die der Bibliothek des Escurial I.  $\Omega$ . 11. Jene enthält nichts als die Auszüge aus dem Johannes von Antiochia und auch von diesen fehlt der Schluss; ihr Inhalt wurde zuerst durch J. A. Cramer (1839) ans Licht gezogen. Inedita der Madrider Handschrift sind dann bekanntlich durch K. Müller und A. Feder größtentheils bekannt gemacht worden; durch einen wunderlichen Zufall indess wurde von beiden der in der Pariser Handschrift fehlende Schluss der Excerpte des Johannes übergangen, nicht minder die Auszüge aus dem Johannes Malalas und dem Georgius In Folge dessen ersuchte ich Herrn Professor Geppert bei der von ihm für andere litterarische Zwecke unternommenen Reise nach Spanien auch diese seinen eigenen Studien fernliegende, aber für den Historiker empfindliche Lücke auszufüllen; und kurze Zeit darauf sandte mir derselbe die mit großer Sorgfalt gemachte Abschrift sowohl der Schlussstücke des Johannes 1) wie der gesammten Auszüge aus Malalas. Die beste Anerkennung dieses mühevollen und mit Aufopferung eigener Interessen von Herrn Geppert den ferner stehenden Fachgenossen erwiesenen Dienstes schien die schleunige Bekanntmachung alles dessen zu sein, was von diesen Abschriften für den Druck geeignet ist<sup>2</sup>), indem auch ich nicht blos andere dringende Arbeiten zurückstelle, sondern auch Bruchstücke bekannt mache, die sachlich und sprachlich wohl einen geeigneteren Herausgeber hätten finden können. Indess in letzterer Hinsicht habe ich meinen Freund Hercher auch hier, wie so oft schon, um seinen kundigen

<sup>2)</sup> Herr Geppert verglich auch Müllers p. 214 § 1—6 mit dem gedruckten Text und bemerkt daraus folgende Varianten: § 1 καὶ Ἰλλοῦ statt κατὰ τοῦ Ἰλλοῦ (wie die Pariser Hdschr.) — § 2 οἱ δὲ δὴ ἄλλοι statt οἱ δὲ ἄλλοι — § 3 υἱά τὸν αὐτοῦ ἀποκτείναντος statt οἱα τὸν αὐτοῦ ἀποκτείναντα — βονοφαντιαναῖς statt βονοφατιαναῖς. — § 6 καρδάλων statt καρδάμων.



<sup>1)</sup> Nach Abschluss der Arbeit geht mir der fünfte Band von K. Müllers fragmenta historicorum Graecorum zu, der die Fragmente des Johannes nach den Abschriften des Herrn Bussemaker bringt. Ich habe die Mittheilung in diesen Blättern dennoch nicht unterlassen, da jenes Werk wohl manchem, der sich für diese Forschungen interessirt, nicht zukommen wird, auch die neuen Bruchstücke des Malalas darin so gut wie ganz fehlen.

Beistand ansprechen können; die unten mitgetheilten Verbesserungsvorschläge gehören, so weit sie irgend von Belang sind, ihm alle an. Was aber die sachliche Erklärung anlangt, so werden die von mir hinzugefügten historischen Erörterungen wenigstens insoweit genügen, als sie über das Verhältniss der neuen Berichte zu den früher bekannten orientiren; was weiter erforderlich ist, wird schon von den Beikommenden gehörigen Orts nachgetragen werden. Vielleicht darf ich diese daran erinnern, dass nicht freie Wahl, sondern der Zufall und die in dem Zufall liegende Verpflichtung mich zur Herausgabe dieser Stücke berufen haben.

In Betreff der Beschreibung der Handschrift habe ich dem sorgfältigen Bericht Feders (excerpta e Polybio u. s. w. Darmstadt 1848—1855) p. IV fg. nichts hinzuzusetzen.

Υπάτου δὲ τοῦ Λογγίνου κατὰ τὸν ἑξῆς ἀποδεδειγ- f. 148 μένου χρόνον, ὅτε Θευδέριχος πάλιν εἰς ἀπόστασιν εἰδε καὶ τὰ περὶ τὴν Θράκην ελυμαίνετο χωρία, καὶ ὁ Ζήνων πρός τον Οδόακρον το των Υόγων ἐπανέστησε γένος, ώς 5 έγνω τοῦτον πρὸς τὴν Ἰλλοῦ συμμαχίαν παρασκευαζόμενον. λαμπράν δε άναδησαμένων νίκην τῶν περὶ τὸν Οδόακοον, ποοσέτι δε καὶ πεμψάντων δῶρα τῷ Ζήνωνι των λαφύρων, αποπροσποιησάμενος συνήδετο τοῖς πραχθεῖσιν. οἱ δὲ τῆ Ἰλλοῦ καὶ Λεοντίου προσεδρεύοντες 10 πολιοφχία μετά τὸ ἐπιτυχεῖν τοῦ ἀντιφρουρίου πολλοῖς μηχανήμασιν έχρωντο, άντικαθεζομένων δε των στρατευμάτων καὶ ἐς λόγους φιλίους συνηλθον. Ἰλλοῦς τε καὶ 'Ιωάννης ὁ Σκύθης καὶ γραμμάτιον πρὸς τὸν Ζήνωνα διεπέμψαντο ύπομιμνησκον αὐτὸν της προτέρας εὐνοίας. ώς 15 δε οὐδεν πλέον ἔδρα, αὖθις ἐν τοῖς ὅπλοις ἐγένοντο. τῷ δὲ ἑξῆς ἔτει Θεοδώριχος ἐπανελθών ἐκ Νοβῶν ἐστρατοπέδευσεν εν τῷ λεγομένω 'Ρηγίω καὶ κατατρέχει τὰ πλησίον. ό δέ γε Ζήνων βουλόμενος αὐτὸν ὑποκλτναι, ἣν εἰχεν αὐτοῦ ἀδελφὴν τῆ βασιλίδι συνδιαιτωμένην ἀπέπεμπεν ἔτι 20 πολεμούντι ἄμα πολλώ πλούτω, δ πρότερον εθέλοι διδούς έχ τοῦδε νοεῖν ἢ ώς φιλοποιούμενος ἔτι. μετὰ δὲ τὴν Θεοδωρίχου της πολιορκίας ἀπαλλαγὴν "Ανθουσα ἡ τοῦ Ἰλλοῦ θυγάτης εν τῷ φρουρίω μετήλλαξεν, εξ οδπες μάλιστα δ Ιλλούς κατωλιγώρει της φυλακής των ένδον. καὶ ό

25 τῶν Περσῶν βασιλεὺς Περόζης ζ΄ βιοὺς χρόνους μετὰ τὸν πατέρα Ἰσδιγόρδην βασιλεύσας ἐτελεύτησεν ἐν τῷ πρὸς τοὺς ὁμοροῦντας Οὕννους πολέμω. ἑνὸς δὲ διαγενομένου χρόνου Καβάδης τῆς βασιλείας χρατεῖ, ἀλλὰ χαὶ αὐτὸς ἐξ ἐπιβουλῆς τῶν ἐν τέλει τινῶν τῆς ἡγεμονίας ἀσθεὶς ἐν

30 φρουρίψ καθείρχθη, εκείθεν τε λάθρα διαφυγών πρός τούς || Καδισηνούς λεγομένους Οὔννους ἀφικνεῖται καὶ δι f. 148' αὐτῶν αὐθις τὴν βασιλείαν κτησάμενος τοὺς ἐπιβουλεύσαντας ἀνεῖλεν, ἐπράχθη δὲ καὶ ἡ τοῦ φρουρίου Χέρρις κατάληψις τρόπψ τοιῷδε. Ἰνδακὸς ὁ Κοττούνης πάλαι τὴν

35 προδοσίαν μελετών, άμα δὲ καὶ τὴν φυλακὴν τοῦ ἐρύματος ἐπιτετραμμένος, πείθει τὸν Ἰλλοῦν ἔξω τοῦ φρουρίου τοὺς ἀμφ αὐτὸν παρασκευάσαι, ώς δὴ τῶν ἐναντίων διὰ τῆς νυκτὸς ἐπιόντων, αὐτόν τε άμα Λεοντίω ἐν τῷ συν-ήθει κατευνασθῆναι κοιτῶνι. ὁ δὲ νυκτὸς ἐπιλαβομέ-

40 νης διὰ τοῦ ἠρεμοῦντος μέρους καλώδιον καθεὶς τοὺς εναντίους ἀνάγει. καὶ πρῶτα μεν οἱ τῶν πυλῶν φύλακες ἀποσφάττονται, ἔπειτα βοῆς ἀκουσθείσης, ὡς ἔθος ἐστὶ Ῥωμαίοις λέγειν, Ζήνων Αὔγουστε τούμ βίκας, παραχρημα μεν Ἰνδακὸς καὶ οἱ σὺν αὐτῷ προδόντες ἀναιροῦνται,

45 Ἰλλοῦς δὲ καὶ Λεόντιος εἰς τὸ τέμενος τοῦ μάρτυρος Κόνωνος καταφεύγουσιν. καὶ τοῦ Λεοντίου βουληθέντος ἀνελεῖν ἑαυτὸν ἐπέσχεν Ἰλλοῦς ὡς δὲ εἰς αὐτοὺς ἦλθον οἱ ἐναντίοι, πρὸς βίας ἐκβάλλονται καὶ ξυλοπέδαις δεθέντες ὑπὸ τῶν στρατιωτῶν ἄγονται. καὶ ὁ μὲν Ἰλλοῦς πολλὰ καὶ εἰ-

50 πων καὶ οδυράμενος ἤτησε τοὺς περὶ Παῦλον καὶ Ἰλλοῦν τοὺς δούλους αὐτοῦ γενομένους τὸ μὲν τῆς θυγατρὸς σῶμα ἐν Ταρσῷ ταφῆ δοῦναι, τὴν δὲ γαμετὴν ἀνύβριστον φυλάξαι καὶ τὸν οὕτως εὔνουν γενόμενον Κόνωνα τὸν ἄνδρα φειδοῦς τυχεῖν. οἱ δὲ σπουδαίως ταῦτα ἐπετέλεσαν καὶ τὸ

55 μεν σῶμα σὺν τῆ Ἰλλοῦ γαμετῆ καὶ τῆ παιδὶ Θέκλη εἰς τὸ εὐκτήριον τῶν γ΄ παίδων ἐν Ταρσῷ ἀπέσωσαν, αὐτοὺς δὲ μικρὸν ἔξω τοῦ φρουρίου λαβόντες καὶ πολλὰ πρὸς τὸ Θετον σὺν δάκρυσιν ἀπειπόντας καὶ τὰς χεῖρας εἰς τὸν οὐρανὸν ἀνατείναντας τῶν κεφαλῶν ἀπέτεμον. ἀστραπαὶ δὲ

60 καὶ βρονταὶ σὺν χαλάζη καὶ ἀνέμω κατὰ τῶν παρόντων ηνέχθησαν, καὶ ὁ ἀνελων αὐτοὺς ἐξέστη καὶ ἄναυδος ἐν Ταρσῷ ἐκομίσθη. Ζήνων δὲ τὰς κεφαλὰς τούτων δεξάμενος ἀντικρὺ τῆς πόλεως ἀνεσκολόπισεν καὶ Κόνωνα

- θαυμάσας θεραπείας άξιοῦσθαι προσέταξεν. άλλ' δ μέν 65 έφθη τὸν θάνατον Ἰλ || λοῦ τε καὶ Λεοντίου μαθεῖν καὶ f.149 σπαράξας έαυτὸν ἀπεβίου. ὁ δὲ βασιλεὺς δεινῶς ἄπασι τοῖς άλοῦσιν ἐπεξήει τοὺς μὲν ἀναιρῶν χύδην, τοὺς δὲ τῶν οὐσιῶν ἀλλοτριῶν. τὸ δὲ Βηρίνης σῶμα ἐς τὴν Κωνσταν-τίνου βασιλικῶς ἐκήδευσε, καὶ πρὸς τῷ τοῦ ἀνδρὸς κα-70 ταθέμενος μνήματι Αὐγούσταν ὀνομάζεσθαι διεκελεύσατο. πλεῖστά τε τῶν ἐν Ἰσαυρία φρουρίων κατέλυσεν, καὶ οἱ τῆς
- 70 ταθέμενος μνήματι Αύγούσταν όνομάζεσθαι διεχελεύσατο. πλεϊστά τε τῶν ἐν Ἰσαυρία φρουρίων κατέλυσεν, καὶ οἱ τῆς Ἰλλοῦ κεκοινωνηκότες προδοσίας οἰκτίστοις διώλοντο θανάτοις, Κοττούνης τε ὁ δείλαιος καὶ Κόνων ὁ ἀγρεώτης καὶ Λογγίνου παῖς καὶ ὁ Τροκούνδου ὑπασπιστης Λρτενίδωρος.

 $3 \times \alpha i$  vor ὁ zu tilgen  $\parallel 4$  ξοδίων Hds.  $\parallel 7 \pi \rho o \sigma \epsilon \tau i$  δὲ] so die Hds.  $\parallel 9 \pi \rho o \epsilon - \delta \rho \epsilon \nu o \nu \tau \alpha \varsigma$  Hds.  $\parallel 12 \sigma \nu \nu \tilde{\eta} \lambda \vartheta o \nu$ ] so die Hds.  $\parallel 14 \nu \tau o \mu \iota \mu \nu \tilde{\eta} \sigma \varkappa \omega \nu$  Hds.  $\parallel \min \alpha \nu \tau o \nu \nu$  bricht die Pariser Hds. ab.  $\parallel 17 \times \alpha \tau \alpha \tau \rho \epsilon \chi \epsilon \iota$ ]  $\times \alpha \tau \epsilon \rho \chi \epsilon \tau \alpha \iota$  Hds.  $\parallel 24 \times \alpha \tau \omega \lambda \iota - \gamma \delta \rho \epsilon \iota$  Hds.  $\parallel 25 \rho \iota o \nu \varepsilon$  zu tilgen  $\parallel 27 \delta \rho \iota o \nu \nu \iota$  δανχὸς Hds.  $\parallel 29 \omega \vartheta \epsilon \iota \varepsilon$  Hds.  $\parallel 34 \iota \nu \iota$  δανχὸς Hds.  $\parallel 38 \alpha \nu \iota \iota$  Hds.  $\parallel 57 \lambda \alpha \rho \iota$  δντες  $\parallel \delta \iota$  άναγόντες?  $\parallel \delta \iota$  άλωσιν  $\epsilon \iota \iota$  εξίει Hds.  $\parallel 69 \epsilon \iota \iota$  δευσεν Hds.  $\parallel 71 \iota$  πλεῖστόν Hds.

Das Bruchstück berichtet den Ausgang des einst so mächtigen Isauriers Illus. Johannes erzählt in den schon bekannten Auszügen, wie Illus mit dem Leontius, den er vergeblich versucht hatte an Zenos Stelle auf den Kaiserthron zu setzen, mit der Schwiegermutter Zenos und der erbittertsten Feindin desselben, der Verina und seinen sonstigen Getreuen in dem festen Schloss Cherris<sup>1</sup>) von dem Feldherrn Zenos Johannes dem Skythen belagert wird, wie während der Belagerung Zenos Schwiegermutter und ein anderer seiner Getreuesten Namens Marsus<sup>2</sup>) rasch nach einander starben, Illus und Leontius, den Muth

<sup>1)</sup> Es kommt dies nur hier vor und in den aus derselben Erzählung geflossenen Bruchstücken bei Suidas unter Ἰνδαχος und Χέρρεως φρούριον.

<sup>2)</sup> Den Marsus erwähnen Candidus (Müll. 4, 137), Theophanes zum J. 5972, Euagrius 3, 27 und Damascius bei Photius cod. 242 p. 352 Bekk., ferner unter den Begleitern des Illus Malalas in einer in unserem verkürzten Text fehlenden, aber in der Handschrift der Escurial erhaltenen und unten abgedruckten Stelle. Malalas nennt ihn τὸν ἀπὸ ὑπάτων Μάρσον. Damascius schliesst die Aufzählung der Christenfeinde, die dafür das Verderben traf, mit Marsus und Illus.

verlierend, jener sich mit Bücherlesen beschäftigte, dieser nichts that als klagen und jammern, während sie die Vertheidigung dem Indakus Kottunes überliessen, der in früheren Jahren als Hauptmann einer Räuberschaar in dem isaurischen Bergschloss Papurion sich durch die Tapferkeit seines Armes und vor allem die unerreichte Geschwindigkeit seiner Füße einen Namen gemacht hatte. Das Außenwerk war bereits gefallen und die von Illus an Zeno gesandte siehentliche Bitte ihm in Erinnerung der alten Freundschaft Gnade angedeihen zu lassen ohne Erfolg geblieben. Hiemit setzen die neuen Bruchstücke ein, die, wie über den früheren Gang der Dinge Johannes hauptsächlich Aufschluss gegeben hat, so auch den Ausgang zuerst genau be-Es starb während der Belagerung auch Anthusa, die Tochter des Illus, und dieser liess sich immer mehr von-der Muthlosigkeit übermannen. Das Ende aber kam nicht durch Gewalt, sondern durch Verrath<sup>2</sup>). Der factische Befehlshaber der Feste Indakus<sup>3</sup>) veranlasste den Illus durch die Versicherung, dass ein nächtlicher Angriff bevorstehe, die Besatzung vor der Festung aufzustellen: und

<sup>1)</sup> Die sonst hierüber vorliegenden Berichte sind die folgenden. Candidus erzählte im 3. Buch von Leontius und Illus: ἐπολιορχήθησαν καὶ ἀλόντες ἀπετμήθησαν (Müller 4, 137). Auch Eustathius beschrieb (nach Euagrius 3, 27) ausführlich das klägliche Endc des Illus (Müller 4, 140). Marcellinus zum J. 488: Leontius interea rex et Illus tyrannus in Papyrio Isauriae castello capti decollatique sunt; capita eorum Constantinopolim adlata praefixa hastilibus tabuere. Daraus schöpft Jordanis (de regu. succ.). Theophanes zum J. 5980: τούτφ τῷ έτει "Ιλλος και Λεόντιος μετά πολλούς πολέμους έπι τέσσαρα έτη φρουρούμενοι εν τῷ Παπουρίῳ καστελλίω εχειρώθησαν προδοσία τοῦ ἀδελφοῦ τῆς γαμετής Τροχουνδοῦ δόλφ πεμφθέντος ὑπὸ Ζήνωνος. και ἀπετμήθησαν και αί κει αλαί αὐτῶν ἐπέμφθησαν τῷ Ζήνωνι καὶ εἰσήχθησαν εἰς κόντους ἐν τῷ ἐππικῷ κἀκεῖθεν ἐπάγησαν πέραν εν Συκαῖς πρὸς θρίαμβον. Damit stimmt wörtlich Theodorus Lector 2, 3 p. 571 Reading. Victor Tunnunensis zum J. 490: Leontius tyrannus et Patricius proditione castelli capti turpissima morte pereunt. Codinus de aedif. p. 84: φυγών ὁ Ἰλλος εἴς τι φρούριον παρεδόθη ύπὸ τῶν οἰκείων αὐτοῦ δούλων καὶ ἀπετμήθη τὴν κεφαλὴν παρὰ Ιωάννου τοῦ δηθέντος· συλλαβόμενος δὲ τοὺς ἄρχονιας χαὶ τὴν χεφαλὴν "Πλου έπι δόρατος ήνεγκε Ζήνωνι. Zonar. 14, 2 p. 257 Dind. Malalas p. 389 der Bonner Ausgabe, etwas ausführlicher in den Excerpten des Escurial (s. u.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dass Illus verrathen ward, sagen auch die übrigen Berichte; den Verräther aber nennt keiner, nur Theophanes bezeichnet ihn als den Bruder der Gemahlin des Trocundus, des Bruders des Illus. Dass dieser Schwager des Trocundus eben Indakus war, ist kein Grund zu bezweifeln.

<sup>3)</sup> Vgl. über Indakus Johannes Antioch. fr. 206 und die dazu von Müller angeführte Stelle aus dem Suidas.

während der Nacht zog er dann an den von Truppen entblößten Theilen der Mauer Soldaten des Johannes mit Stricken herauf. Diese besetzten die Thore, machten die Wachen nieder, und erst das Geschrei der Sieger Zeno Auguste tu vincas erweckte den Illus und den Leontius, die wie gewöhnlich in ihren Betten schliefen. So fiel das Castell. Illus und Leontius flüchteten sich in die Kirche des Märtyrers Konon<sup>1</sup>); Leontius wollte sich das Leben nehmen, aber Illus hielt ihn davon zurück. Wenn er es that, weil er noch auf Gnade hoffte, so hatte er sich geirrt. Ohne Rücksicht auf das Asylrecht der heiligen Stätte drangen die Soldaten in den Tempel ein, schleppten die Gefangenen hinaus und legten sie in Fesseln. Die Führer derselben waren zwei gewesene Sclaven des Illus, Paulus<sup>2</sup>) und (wenn der Name richtig ist) ein anderer Illus; sie hatten jetzt an ihrem ehemaligen Herrn das Todesurtheil zu vollstrecken. Er bat sie die Leiche seiner während der Belagerung gestorbenen Tochter Anthusa nach Tarsos zu bringen — er scheint dort ein Familienbegräbniss gehabt zu haben 3) — uud seiner Gattin so wie seiner überlebenden Tochter Thekla und ihres Gatten Konon<sup>4</sup>) zu schonen. Sie vollzogen die Aufträge ihres jetzigen wie ihres ehemaligen Gebieters. wesene Kaiser Leontius und der während Zenos bisherigen Regiments fast mit größerer Macht als der Kaiser selbst schaltende Illus wurden vor das Castell geführt und erlitten unter Thränen ihr Geschick bejammernd den Tod durch Henkershand. Die Leiche der Anthusa sandten die Diener des Kaisers nach Tarsos zur Beisetzung in der Kirche der drei Knaben und eben dahin des Illus Gemahlin und Tochter. Die Häupter aber der Hingerichteten wurden dem Kaiser

<sup>1)</sup> Vergleiche über diesen selten erwähnten Heiligen von Ikonion Tillemont mém. pour servir à l'histoire eccl. 4, 355, auch Prokop de aedif. 5, 9.

<sup>2)</sup> Diesen nennt Johannes kurz vorher fr. 214 § 4 als einen der beiden gegen Illus gesandten Flottenführer und zugleich als Schatzmeister: Παῦλον τὸν ἐχ δούλων γενόμενον αὐτοῦ σαχελλάριον. Es ist gewiss nur Entstellung dieses Berichts, wenn Codinus den Illus von seinen eigenen Sclaven nicht enthauptet, aber verrathen werden lässt.

<sup>3)</sup> Tarsos ist in der späteren Zeit die Metropole der drei Provinzen Kilikien, Isaurien und Lykaonien (Waddington zu Lebas inscr. 3, 1480). Illus war, wie Zeno, aus Isaurien gebürtig. *Natione Isaurus* heifst er bei Marcellinus zum J. 484 und bei Malalas p. 385 Bonn. Vgl. Johannes fr. 211, 2.

<sup>4)</sup> So scheint der wahrscheinlich verstümmelte Text aufgefasst werden zu müssen. Warum dieser Konon von Johannes als οὕτως εὔνους γενόμενος bezeichnet wird und bei Zeno so besondere Gnade findet, erhellt nicht.

geschickt und nach damaliger Sitte auf Stangen öffentlich auf-Den Konon dachte der Kaiser zu begnadigen; aber als er den Tod des Leontius und des Illus erfuhr, nahm er sich das Die Leiche der Verina, der Gemahlin des Leo und Mutter Leben. der Kaiserin Ariadne, wurde auf Befehl des Kaisers nach Constantinopel geführt und hier ehrenvoll neben ihrem Gatten beigesetzt1). Im Uebrigen erging über die an dem Aufstande Betheiligten ein entsetzliches Strafgericht. Die Genossen des Illus, Artemidorus der Leibwächter des Trocundus, des Bruders des Illus<sup>2</sup>), ferner ein Sohn des Longinus<sup>3</sup>) und andere mehr, ja sogar Indakos selbst4), durch dessen Verrath das Castell den Kaiserlichen überliefert worden war, wurden unter Martern hingerichtet; wer nicht am Leben gestraft ward, verlor mindestens sein Vermögen. Eine Anzahl Burgen in den isaurischen Bergen wurden geschleift; aber die Annonae, welche Illus den Isaurern ausgesetzt hatte, im Gesammtbetrag von 1500 Pfund Gold, wurden denselben auch von Zeno gelassen b), sei es, weil auch er sich als Isaurer fühlte, sei es, was wahrscheinlicher ist, dass er diesen Schritt zu thun nicht wagte.

In diese Erzählung von Illus Ende sind einige die Reihenfolge der persischen Könige betreffende Notizen eingelegt. In dieser Hinsicht begnüge ich mich darauf hinzuweisen, dass über Isdigerdes, Pe-

<sup>1)</sup> Dies berichtet auch Theophanes zum J. 5975: μετὰ χρόνου ἀνεκομίσθη εἰς τὸ Βυζάντιον ὑπὸ Ἀρεάδνης. Der Befehl sie Augusta zu nennen kann darauf bezogen werden, dass sie bei ihrer Verbannung vom Hofe diesen Titel verloren hatte, jetzt aber dennoch als Augusta bestattet und nach dem Tode geehrt ward.

<sup>2)</sup> Ihn nennt Johannes auch fr. 214, 4.

<sup>3)</sup> Welcher Longinus gemeint ist, ist nicht klar; wir kennen unter den Anhängern des Illus keinen dieses Namens. Dass es der eigene Bruder des Zeno sei, ist nicht glaublich. Ebenso unbekannt ist Κόνων ὁ ἀγρεώτης oder vielmehr ἀγροιώτης. An Konon den Bruder Zenos (Zonaras 14, 2 p. 255 Dind.; Suidas unter Λόγγινος) ist wohl nicht zu denken.

<sup>4)</sup> Κοττούνης ὁ δείλαιος scheint identisch mit dem Indakos, dessen Tod mit dem der übrigen Verräther Johannes vorher schon berichtet hat. Johannes selbst mag freilich beide für verschiedene Personen gehalten haben.

<sup>5)</sup> Dies zeigt Johannes später (S. 339 Z. 50). Vgl. Jordanis de regn. succ.: contra quem (Anastasium), dum sibi quod Illus tyrannus ille adiecerat donativum et Zenon reconciliationis gratia invitus largierat ab isto fraudantur. Euagrius hist. eccl. 3, 35: ἐντεῦθεν καὶ τὰ καλούμενα πρώην Ἰσαυρικὰ τοῖς βασιλικοῖς ἐσηνέχθη θησαυροῖς ἢν δὲ ἄρα τοῦτο χρυσίον ὲς ἕκαστον ἔτος βαρβάροις χορηγούμενον πεντακισχιλίας ἕλκον λίτρας.

rozes und Kabades ähnliche Angaben bei Agathias 4, 27. 28 zu finden sind; vgl. auch Clinton fast. Rom. zum J. 482 und Bd. 2, 261. Die Kadisener nennt Prokop de bello Pers. 1, 14.

Ότι Θεοδώριχος καὶ Ὀδόακρος συνθήκας καὶ ξυμβάσεις εποιήσαντο πρός αλλήλους άμφω ήγεισθαι της 'Ρωμαίων ἀρχῆς καὶ λοιπὸν ἦσαν αὐτοῖς ἐντεύξεις παρ αλλήλους φοιτώσι συχναί. οὖπω δὲ ἢνύετο ἡμέρα δεκάτη 5 καὶ τοῦ Ὀδοάκρου γενομένου παρὰ τὸν Θεοδώριχον προσελθόντες των αὐτοῦ ἄνδρες δύο τὰς τοῦ Ὀδοάκρου, ἅτε ίκεται γενόμενοι, κατέχουσι χείρας. μεθ δ των προλοχισθέντων εν τοις παρ εκάτερα οικίσκοις επελθόντων άμα τοτς ξίφεσιν, έκ δὲ τῆς θέας καταπλαγέντων καὶ οὖκ 10 ἐπιτιθεμένων τῷ Ὀδοάχοω Θεοδώριχος προσδραμών παίει τῷ ξίφει αὐτὸν κατὰ τὴν κλεῖδα, εἰπόντα δέ 'ποῦ ὁ θεός;' αμείβεται τοῦτό ἐστιν δ καὶ σὸ τοὺς ἐμοὺς ἔδρασας. τῆς δὲ πληγης καιρίας καὶ μέχρι της δσφύος διελθούσης τὸ Όδο άχρου σώμα είπειν φασιν Θεοδώριχον ώς τάχα οὐδὲ 15 οστοῦν ἦν τῷ κακῷ τούτῳ. καὶ τὸν μὲν πέμψας ἔξω θάπτει είς τὰς συνόδους τῶν Εβραίων ἐν λιθίνη λάρνακι, έτη βεβιωκότα ξ΄, ἄρξαντα δὲ ιδ΄, τὸν δὲ ἀδελφὸν τούτου έν τῷ τεμένει φυγόντα κατετόξευσε. συνέχων δὲ καὶ τὴν Οδοάκρου γαμετήν Σουνιγίλδαν καὶ Όκλαν τον πατδα, δν 20 Οδόακρος Καίσαρα ἀπέδειξεν, τοῦτον μεν ἐκπέμπει εἰς Γαλλίαν, ἐκετθεν δὲ ἀποδράντα κατὰ τὴν Ἰταλίαν διαφθείζει, την δε ύπο λιμού φρουρουμένην εξήγαγε του βίου.

4 ἀλλήλοις Hds.  $\parallel$  6 τῶν αὐτοῦ] τῶν ἐχεῖθεν?  $\parallel$  δύω Hds.  $\parallel$  19 vielmehr Θήλαν.  $\parallel$  21 διαφθείρεται Hds.

Ich fasse hier zusammen, was die Auszüge für Theodorich Neues bringen. Johannes Nachrichten über ihn, so weit sie bekannt waren, reichten bis zum J. 486, in dem (wenn Johannes richtig datirt hat) Theodorich, der damals in Novae in Niedermoesien residirte 1), mit

<sup>1)</sup> Anon. Vales. § 42: ad civitatem Novam. § 49: de civitate Nova. Marcellinus zum J. 487: ad Novensem Moesiae civitatem. Eugippius vita S. Severini c. 44: apud Novas civitatem provinciae Moesiae. Ohne Zweifel ist Novae in Niedermösien an der Donau nicht weit von Rustschuk gemeint, wie auch Jordanis Goth. 18 bestätigt. Vgl. Böcking zur not. dign. or. p. 467; Zeuss S. 427.

Zeno brach und Thrakien verwüstete. Die jetzt zum Vorschein gekommene Fortsetzung der Erzählung hebt damit an, dass dieser Zug im folgenden Jahr (487) wiederholt wird: Theodorich bricht von Novae auf und gelangt bis nach Rhegion, womit die Station dieses Namens auf der Strasse von Serdica nach Constantinopel, nur 12 Milien von der Hauptstadt entfernt, gemeint ist<sup>1</sup>). Zeno sendet die Schwester Theodorichs, die am Hofe von Constantinopel bei der Kaiserin Ariadne sich aufhielt, mit reichen Geschenken an den Gothenkönig und es gelingt denselben zur Aufhebung der Belagerung zu bestimmen<sup>2</sup>). Jene Schwester kann keine andere sein als Amalafreda, die spätere Gemahlin des Vandalenkönigs Thrasamund; von ihrem Aufenthalt am Hofe von Byzanz, wo sie vermuthlich als eine Art von Geissel für den gefährlichen Statthalter von Thrakien verweilte, ist weiter nichts bekannt.

Belehrender ist das Bruchstück, das die Katastrophe des Odovakar berichtet. Wir besitzen über dieselbe bekanntlich zwei Ueberlieferungen, die gothische, welche ohne Zweifel auf eine und dieselbe wahrscheinlich officielle Quelle zurückgeht, bei dem Anonymus des Valesius, in der ravennatischen Chronik, in den Kopenhagener Supplementen zum Prosper, bei Cassiodor, Marius von Avenches und in den beiden Büchern des Jordanis, woran sich weiter die

<sup>1)</sup> Itin. Hierosol. p. 570. Marcellinus (A. 2) neunt dafür Melantias, auf derselben Strasse 18 Milien von der Hauptstadt.

<sup>2)</sup> Ueber diesen Zug berichten sonst Marcellinus zum J. 487: Theodoricus rex Gothorum Zenonis Augusti numquam bene ficiis satiatus magna suorum manu usque ad regiam civitatem et Melentiadem oppidum infestus accessit plurimisque locis igne crematis ad Novensem Moesiae civitatem, unde advenerat, remeavit. Prokop b. Goth. 1, 1: Γότθοι, οξ επί Θράκης δόντος βασιλέως κατώκηντο, ὅπλα έπὶ 'Ρωμαίοις Θευδερίχου σφίσιν ήγουμένου ἀντῆραν. Theophanes p. 203: εξελθών (Θευδέριχος) εν τῆ Θράκη και στρατοπεδευσάμενος επέρχεται τῷ Βυζαντίω και μονή φειδοί τής περί την πόλιν, ως φασι, κρατηθείς έπανέρχεται εἰς τὴν Θράκην. Maialas p. 383 Bonn: καὶ ἦλθε (Θευδερίχος) κατὰ τοῦ βασιλέως Ζήνωνος ξως Συχών πέραν χατέναντι Κωνσταντινουπόλεως κόψας και τὸν ἀγωγὸν τῆς πόλεως και ποιήσας ἡμέρας πολλάς και μὴ δυνηθείς βλάψαι τὸν βασιλέα ἀνεχώρησεν. Die gothischen Quellen verschweigen den Angriff auf Constantinopel; charakteristisch ist die Recapitulation bei dem Anon. Vales. § 49: Zenon igitur recompensans beneficiis Theodoricum, quem fecit patricium et consulem, donans ei multum et mittens in Italiam, wonach man nicht vermuthen würde, dass dazwischen die Berennung Constantinopels durch den Gothenfürsten fällt. Ganz ebenso ist die ausführliche Erzählung bei Jordanis (Goth. 57 und de regn. succ.) gehalten.

rhetorische Darstellung in Ennodius Lobrede auf Theodorich anschliesst; ferner die dem Ostreich angehörige in Marcellins Chronik und vor allem bei Prokop (bell. Goth. 1, 1). Beide stimmen darin überein, dass, nachdem Odovakar in Ravenna eingeschlossen war, ein gütliches durch den Bischof Johannes vermitteltes Abkommen dem mehrjährigen Kampf zwischen den beiden deutschen Fürsten ein Ende machte. Ueber die Bedingungen aber gehen sie aus einander, und zwar in der Weise, dass nach jenen Odovakar sich dem Theodorich unterwirft, nach diesen beide beschließen fortan gemeinschaftlich zu regieren. Denn, wenn auch die ravennatische Chronik und bestimmter noch die kopenhagener Annalen diesen Vertrag als einen Frieden bezeichnen<sup>1</sup>), so kann doch nur als Unterwerfung gefasst werden, dass Odovakar seinen Sohn Thelane als Geissel stellt und ihm dagegen das Leben zugesichert wird2); und gradezu als Unterwerfung bezeichnen den Act der Redner Ennodius<sup>3</sup>) und der rhetorisirende Historiker Jordanis<sup>4</sup>). Der Byzantiner dagegen hebt zunächst die für beide streitende Theile aussichtlose militärische Lage hervor und lässt dann den Vertrag dahin abschliessen, dass Theodorich und Odovakar in Ravenna in gleicher Stellung residiren sollten (ἐπὶ τῆ ἴση καὶ ὁμοία διαίτη Εξουσι), was auch, wie er hinzufügt, einige Zeit geschehen sei. Zu diesem letzteren Bericht stellt sich nun, wie zu erwarten war, der des Johannes; er stimmt völlig mit Prokop, aber er lautet bei weitem bestimmter: Θεοδώριχος καὶ Ὀδόακρος

<sup>1)</sup> Ravenn. Chronik p. 668 meiner Ausgabe: facta est pax inter dominum Theodoricum regem et Odoacrem. Ebenso Agnellus p. 279 Bacch.: invitat (Johannes der Bischof) novum regem de oriente venientem et pax illi ab eo concessa est, non solum Ravennensis civis (Ravennensibus?), sed etiam omnibus Romanis. Kopenhagener Annalen p. 31 Hille: Odoachar pacem ab Theodorico postulans accepit, qua non diu potitus est, deditque obsidem filium suum. Theudoricus cum pacem cum Odoachar fecisset, ingressus est Classem IIII k. Mar. ac deinde ingressus est Ravennam.

<sup>2)</sup> Anon. Vales. § 54: accepta fide securum se esse de sanguine.

<sup>3)</sup> Ennodius p. 305 Sirm.: ecce iterum ad deditionem sibi cognitam hostium leto debita pars cucurrit, et cum excessissent occumbentes numerum, ad servitium tamen armis instructa radiantibus agmina convenerunt. Die Stelle wird gewöhnlich (Dahn Kön. der Germanen 2, 79; Pallmann Völkerwanderung 2, 453) auf den Vertrag mit Tufa bezogen, aber sehr mit Unrecht, wie wir noch weiter sehen werden.

<sup>4)</sup> In der sogenannten Schrift de regnorum successione: Theodoricus Odoacrum Ravenna in deditione suscepit. In den Goth. 57 heisst es: Odoacer... missa legatione veniam supplicabat: cui et primum concedens Theodoricus.

συνθήκας καὶ ξυμβάσεις ἐποιήσαντο πρὸς ἀλλήλους ἄμφω ήγεῖσθαι τῆς  $^{\prime}$ Ρωμαίων ἀρχῆς. Hier ist also auf das Bestimmteste gesagt, dass beide gedachten über die Römer des Westens gemeinschaftlich zu herrschen<sup>1</sup>), wobei vermuthlich hinzuzudenken ist, dass jeder über seine Germanen, Odovakar über die Rugen und Skiren wie Theodorich über die Gothen, die Sonderherrschaft behalten sollte<sup>2</sup>). — Auch von dem weiteren Hergang der Dinge lagen uns die beiden verschiedenen Versionen, die gothische wie die byzantinische in allgemeinen Umrissen vor. Sie stimmen darin überein, dass einige Tage nach Abschluss des Vertrages<sup>3</sup>) Theodorich mit eigener Hand in seinem Palast in Laureto den Odovakar getödtet hat4); aber während die Gothen einstimmig den Odovakar bezichtigen dem Theodorich nach dem Leben getrachtet zu haben und dieser also nur dem geplanten Meuchelmord mit gleichen Waffen entgegentritt<sup>5</sup>), beschuldigen die Byzantiner vielmehr den Theodorich des Verraths: er habe den Odovakar zur Tafel geladen und ihn, als er dazu erschien, mit tückischer Hinterlist umgebracht 6).

<sup>1)</sup> Eine verwirrte Erinnerung hieran liegt vielleicht den S. 334 A. 1 angeführten Worten des Agnellus zu Grunde.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pallmanns Combinationen (2, 468) haben also keineswegs das Rechte getroffen.

<sup>3)</sup> Post aliquot dies sagt der Anon. Vales. § 54, post paucos dies Agnellus p. 279.

<sup>4)</sup> Am genauesten erzählt der Anon. Vales. § 54: in Palatio manu sua Theodoricus eum in Lauretum praeveniente (wohl zu ändern in pervenientem) gladio interemit. Im Wesentlichen stimmen damit alle anderen Meldungen überein.

<sup>5)</sup> Am ehrlichsten sagen die Kopenhagener Annalen: pacis specie Odoachrem interfecit. Die übrigen heben für den Mord kaum einen Tadel. Anon. Vales. § 54: dum ei Odoachar insidiaretur, detectus ante (die Handschrift, von der ich die Collation besitze, cante) ab eo praeventus. Cassiodor chr. zum J. 493: molientem sibi insidias interemit. Jordanis de regn. succ.: ac si suspectum iugulans. Ennodius paneg. p. 305 geht gar so weit dem Theodorich sein allzugroßes Vertrauen anf die Redlichkeit des gewesenen Feindes vorzuhalten: credidisti quod fidem adsuescerent... Servavit te, regum praecipue, quod abiecisti sacramenti confidentia cautionem. Pependimus anxii, ne mererentur quos de hostibus tuis receperas non perire. Gratias tibi, mundi arbiter deus, qui conscientias... ad ultores gladios impulisti... Libuit eos rursus tendenti inermem dextram Odovacri (d. h. nach erfolgter Dedition) regna polliceri.

<sup>6)</sup> Prokop b. Goth. 1, 1: Θευδέριχος Όδόακρον λαβών ως φασιν ξπιβουλή ες αὐτὸν χρώμενον, τρόπω τε δολερῷ ες θοίνην καλέσας έκτεινε. Hist. misc. 16, 20: a Theoderico in fidem susceptus ab eo truculenter peremptus est. Marcellinus zum J. 489: ab . . . Theodorico periuriis illectus interfectusque est.

sich kann es keinen Zweifel leiden, dass der letztere Bericht, dessen Urheber weder dem Odovakar besondere Gunst noch dem Theodorich besondere Ungunst zuzuwenden Veranlassung hatten, allein Anspruch hat auf Glaubwürdigkeit gegenüber dem erstern, in welchem in der That der Mörder die Geschichte des Ermordeten schreibt. Jetzt erhalten wir zum ersten Mal von byzantinischer Seite eine ausgeführte und lebensvolle Schilderung des folgenreichen Ereignisses. Die beiden Könige verweilten gemeinschaftlich in Ravenna und häufig fanden Zusammenkünfte unter ihnen statt. Als einmal — es waren noch nicht zehn Tage nach dem Frieden vergangen ---König Odovakar den König Theodorich besuchte, kamen zwei Männer ihm entgegen ihn um Gewährung eines Gesuchs anzusprechen und ergriffen als Bittende seine beiden Hände. Dies war das verabredete Zeichen: aus den Nebenzimmern zu beiden Seiten stürzten Bewaffnete hervor mit gezogenen Schwertern den Wehrlosen niederzustechen. Aber als sie ihm gegenüberstanden, wagte doch niemand die Hand zu dem ersten Streich zu erheben. Da trat Theodorich selbst in das Gemach und durchstiess den König mit dem Schwert, so dass es bei dem Schlüsselbeine in den Leib und bis an die Hüften eindrang 1). Dir thue ich, rief er dabei, was du den Meinen gethan hast<sup>2</sup>). als er die furchtbare Wunde sah, die sich sofort als tödtlich erwies, meinte er, dieses Scheusal habe wohl nicht einmal einen Knochen So starb Odovakar, im sechzigsten Jahre seines im Leibe gehabt. Alters, im vierzehnten seiner Regierung<sup>3</sup>) und wurde in einem steinernen Sarg bei der Judensynagoge beigesetzt. Der Bruder — es wird der auch sonst öfter erwähnte Onoulf sein -, der sich in eine Kirche

<sup>1)</sup> Dabei scheint vorausgesetzt, dass Odovakar den Todesstoß in kniender Stellung von oben herab empfing.

<sup>2)</sup> Damit wird auf denselben Vorfall angespielt, den auch Ennodius p. 298 Sirm. als die nächste Ursache des Krieges zwischen Theodorich und Odovakar bezeichnet: nata est felicis inter vos causa discordiae, dum perduelles animos in propinquorum tuorum necem Romana prosperitas incitavit. Welche propinqui Theodorichs durch Odovakar den Tod gefunden haben, wissen wir nicht. Dahn 2, 33.

<sup>3)</sup> Dem Odovakar legt die vita S. Severini in der Prophezeihung c. 32 inter tredecim et quattuordecim annos bei, der Anon. Vales. § 45 dreizehn Jahre, während er § 48 die Stelle der vita Severini ausschreibt, zehn Jahre Prokop b. G. 1, 1, vierzehn Jahre die hist. misc. 16, 12. Sein Tod erfolgte im Frühjahr 498; der Anfangspunkt für die vierzehnjährige Regierung ist ohne Zweifel der Tod des Nepos, der in das Jahr 480 fällt. Vgl. Dahn 2, 41. Sein Lebensalter wird sonst meines Wissens nirgends gemeldet.

gerettet hatte, wurde dort mit Pfeilschüssen erlegt 1). Die Gemahlin des Odovakar Sunigilda, die sonst nicht genannt wird, wird eingesperrt, sein Sohn Thela 2), den der Vater — wie wir hier zuerst erfahren — zum Caesar ernannt hatte, nach Gallien verbannt; als dann dieser den Bann bricht und sich in Italien zeigt, wird er hingerichtet und die Mutter im Gefängniss durch Hunger getödtet. Von den Massregeln, die gegen die Mannschaften des Odovakar ergriffen wurden, erfahren wir aus Johannes nichts, dessen Excerpt hier abbricht; aber anderweitig steht fest, dass Theodorich den Befehl hatte ausgehen lassen dieselben mit ihrer ganzen Nachkommenschaft an dem für den Tod des Königs bestimmten Tage allerorts niederzumachen 3)

<sup>1)</sup> Johannes fr. 209, 1 (vgl. Suidas u. d. W. Δρμάτιος). Eugippius vita S. Severini c. 44. Abweichend Isidor chron. Goth. 39: perempto Odovacro rege Ostrogothorum, devicto fratre eius Honoulfo et trans confinia Danuvii effugato. Vgl. Pallmann 2, 172.

<sup>2)</sup> Filium Thelane nennt ihn der Anon. Vales. § 54, "Οχλαν τὸν παῖδα Johannes, welches letztere wohl aus Θήλαν verschrieben ist.

<sup>3)</sup> Die ravennatische Chronik p. 668 und Agnellus p. 279 lassen den Odoaker umkommen cum commilitibus (Agnellus cum comitibus) suis. stimmter erzählt der beste unter den gothischen Gewährsmännern, der Anonymus des Valois § 54: cuius (Odoacri) exercitus in eadem die iusso Theoderici omnes interfecti sunt quivis (Hdschr. quis) ubi potuit reperiri (Hdschr. reperire) cum omni stirpe sua. Auch nach den Kopenhagener Annalen wird Odovakar getödtet cum collegas omnes, qui regni praesidia (praesidio die Hdschr.) amministrabant. Dies bestätigt Ennodius paneg. p. 305. Nachdem der angeblich von Odovakar angezettelte Aufstand erzählt worden ist, werden die von Theodorich dagegen getroffenen Abwehrmassregeln dargelegt, die durch alle Districte ergehenden geheimen Befehle an die erprobten gothischen Genossen (fecisti consiliorum participem in secretis populum iam probatum . . . mandata est per regiones disiunctissimas nex votiva), die trotz der Menge der Mitwissenden dennoch den ausersehenen Opfern verborgen bleiben (neminem adversarium novisse contigit, quod tecum pars mundi potior disponebat). So unterliegt denn Odovakar und mit ihm an einem Tage alle die, die so lange Italien bedrückt hatten (.. ut unius ictu temporis effunderetur Romani nominis clades longa temporum improbitate collecta...consumpta res est prospero fatalique bello, succisa est Odovacris praesumptio, postquam eum contigit de fallacia non iuvari). — Dass diese ganze Stelle nicht auf Tufas, sondern auf Odovakars Katastrophe geht, wird jedem Unbefangenen einleuchten. Nicht bloss wird dieser zweimal genannt und jener nicht, sondern es ist auch unglaublich, dass ein Redner lange Jahre nach den Vorgängen einen relativ unbedeutenden Incidenzfall des Zwistes so ausführlich geschildert, dessen Katastrophe aber übergangen haben sollte. Ueberdies passt von Hermes VL

und er sich also seiner Rivalen so gründlich wie gewissenlos mit einem Schlag entledigt hat.

Ότι Αναστάσιος ὁ βασιλεὺς λύει τὸν δημεύσεως φόβον τοῖς ὑπηχόοις. ἀπαγορεύει δὲ τοῖς συκοφάνταις τὴν άδειαν καὶ | τὸ τῆς καλουμένης δηλατωρίας πάθος τιμω- f.149 *φεῖται, καὶ τοὺς ἐκ τῶν εἰσφοςῶν ὀφειλέτας ἐλευθεςοῖ τῶν* 5 έμπροσθεν χρόνων. ώς δε κατά τάς θέας ατακτοῦσιν, ό της πόλεως επαρχος δια προγράμματος τας ένδον διατριβάς απηγόρευσεν. ύπονοία δε το λοιπον εκδόντες έαυτούς οἱ τοῖς πλημμελήμασιν ἐνεχόμενοι ἄπαντα διετάραττον, καὶ δὴ τοῦ βασιλέως τὴν ἱπποδρομίαν θεωμένου πολύς 10 έντεῦθεν διηγείρετο θόρυβος, ώς καὶ αὐτοῦ τοῦ τῆς βουλῆς ήγουμένου καταβοᾶν. Ἰουλιανὸς δὲ ἦν ὁ ᾿Αλεξανδρεὺς τῶν έχ παιδείας καὶ λόγων εἰσηγητής. ἐν δργῆ τοίνυν τοῦ βασιλέως ποιησαμένου τούς τὰ τοιαῦτα τολμῶντας καὶ διὰ πλήθους στρατιωτικοῦ ἀνείργειν αὐτοὺς ἐπιχειρήσαντος 15 εἰκότως εἰς ἀπεγνωσμένην ἐτράπησαν πρᾶξιν, πῦρ ἐνιέντες τῷ τὰς θύρας τῆς ἱπποδρομίας ἔχοντι τόπω, ἐξ οὖπερ καὶ αἱ προσπαρακείμεναι στοαὶ διεφθείροντο δαδίως. ἐκεῖθέν τε τὰς στήλας τῶν βασιλέων ἐκ χαλκοῦ πεποιημένας των ιδουμάτων ωθήσαντες παν είδος υβοεως είς αὐτάς 20 έπετέλουν, ώς καὶ αὐτούς ἐκείνους αἰκιζόμενοι. καὶ πολλῶν μεν αναιρουμένων πολλών δε και ήμιθνήτων γενομένων δ βασιλεύς δρών την κατά των ύπηκόων αὐτοῦ νίκην οὐ πρέπουσαν εξναι, ἀποπαύει μεν της ἀρχης τον Ιουλιανόν, υπαρχον δε προχειρίζεται Σεκουνδίνον τον της έαυτου 25 αδελφης Καισαρίας άνδρα, καὶ τούτω ληξάσης της των στρατιωτών λύττης οὐ χαλεπώς καὶ τὰ πεπονθότα τών οικοδομημάτων ανεκτήσατο. κρίνων δε εικότως εκ της των ενδημούντων Ισαύρων επιβουλής διεσκευάσθαι τα τα αποχωρετν τούτους της βασιλίδος εκέλευσεν, οὔτ άξιωμάτων 30 αφαιρούμενός τινα αὐτῶν οὕτε χρημάτων, καὶ ταῦτα ἤδη άγγελθείσης της κατά χώραν αὐτῶν ἀποστάσεως. μελλόντων δε καὶ εν διατριβή ποιουμένων την αναχώρησιν συνεί-

dem Bericht des Redners Zug für Zug auf den geschichtlichen Hergang, so weit Phrasen dieser Art überhaupt der Wirklichkeit entsprechen können.

δεν αὐτοῖς ἀνάγκην ἐπιθεῖναι, ἐξ οὖπερ λαμπρότερον απεδείχθησαν δυσμενεῖς τῷ κρατοῦντι πολιτεύματι. ἐν-35 τεύθεν λοιπόν ό τοῦ Ζήνωνος ἀδελφός Λογγῖνος κατά την Θηβαίων αφορίζεται χώραν, καὶ αὐτοῦ ἀπεφθάρη λιμῷ μετά χρόνους η΄, η τε οὖσα αὐτῷ γαμετη Οὐαλερία τοΰνομα σὺν τῆ  $\parallel \pi$ αιδὶ Λογγίνα, ἡ καὶ ωμολόγητο Ζήνωνι τῷ f. 150 Ανθεμίου καὶ Ἡραϊδος υίω, καὶ Ααλὶς ή Ζήνωνος καὶ 40 Λογγίνου μήτης εν τῷ εν Βροχθοτς ουτω προσαγορευομένω προαστείω της Βιθυνών κατέλαβον εὐκτήριον, εν ώπερ καὶ Ζήνων ουκ ήκιστα διεθέριζεν, επιβιώσασαι δε χρόνον ου μέτριον καὶ τὰ πρὸς τὸ ζῆν ἐξ ἐράνου πορίζουσαι ἄλλοσε άλλη μετήλλαξαν τὸν βίον. Λογγῖνος δὲ ὁ μαγίστρος καὶ 45 Αθηνόδωρος, ανδρεία τε αθχών και πλούτω, συν ετέροις συχνοῖς ἐς τὴν Ἰσαύρων ἐξέπεσον χώραν. ἀποστέρξας δὲ δ βασιλεύς εσάπαξ τὰ Ἰσαύρων τήν τε τοῦ βασιλεύσαντος Ζήνωνος περιουσίαν προέγραψεν, ώστε καὶ αὐτή γε ή βασίλειος έσθης ώνιος προύκειτο, καὶ τὸ Παπειρίου 50 καλούμενον φρούριον πέμψας κατέστρεψεν. αναιρεί δε καί τὰς διδομένας αὐτοῖς παρά] τοῦ Ζήνωνος σιτήσεις, τεινούσας είς υ΄ καὶ χιλίας χρυσίου λίτρας έτησίας. άρτυσαμένων δε τα πρός αντίστασιν και ήδη κινηθέντων έκ τῆς σφετέρας ὑπὸ ἡγεμόσι Λιγγινίνη καὶ ᾿Αθηνοδώρω, συνόντων 55 αὐτοῖς καὶ Κόνωνος Φουσκιανοῦ τοῦ ἀπὸ ἐπισκόπων καὶ Λογγίνου μαγίστρου καὶ Αθηνοδώρου τοῦ ετέρου πληθός τε μαχίμων άμφι τας ε΄ χιλιάδας έπαγομένων έκ τε Ισαύρων καὶ Γωμαίων, τῶν μὲν ἑκουσίως ἑλομένων τὴν συμμαχίαν, τῶν δὲ καὶ ἀνάγκη ἑπομένων καὶ διαδρα-60 μόντων τὰς πόλεις καὶ γενομένων ἐν Κοτυαίφ τῷ ἄστει της Φουγίας, υπηντίασεν αὐτοῖς καὶ τὸ τοῦ βασιλέως στράτευμα άμφὶ τοὺς δισχίλιους. ήγοῦντο δὲ αὐτῶν στρατηγοί β΄, Ἰωάννης δ Σκύθης καὶ Ἰωάννης δ Κυρτός, καὶ αὐτὸς ἐκ Σηλυβρίων δρμώμενος. ὑποστράτηγοι δὲ Ἰου-65 στινος έχ Βεδεριανοῦ φρουρίου πλησιάζοντος Ναϊσσφ τῆ Ἰλλυρίδι, καὶ ᾿Αψικάλ βάρβαρος, γένος τῶν καλουμένων Γότθων, ἔτι τε Σιγίζαν καὶ Ζόλβων, Οὔννων άγοντες πληθος. ἐπειδή δὲ πλησίον ἀλλήλων ήλθον, συρράξαντες περί δείλην έσπέραν πολλούς τῶν ἐναντίων διέ-70 φθειραν ίο 'Ρωμαΐοι, και αὐτὸν ἀνελόντες τὸν ἡγεμόνα τῶν Ισαύρων Διγγινίνην, ώς τούς περιλειφθέντας δρομαίως

διαφυγεῖν ἐς τὰ σφέτερα. ὁ δὲ τοῦ βασιλέως στρατὸς ἐπιδιώξας ἕως καὶ τῆς τοῦ Ταύρου ὑπερβολῆς διέμεινεν τὴν || τοῦ χειμῶνος ὥραν.

f.150

1 τῶν δημεύσεων φόβων Hds. || 2 τοῖς ὑπηχόοις] so die Hds. || 3 δηλωτορίας Hds. Vgl. Suidas unter δηλάτωρ: ὅτι ἀναστάσιος ὁ βασιλεὺς Ῥωμαίων τὸ τῆς δηλατωρίας πάθος τιμωρεῖται πρὸς τοῖς ἄλλοις ἔργοις || 7 δὲ fehlt in der Hds. || 17 διεφθείραντο Hds. || 19 ἀθήσαντες Hds. || 20 καὶ] καίτοι Hds. || 22 ὁ βασιλεύς] ὁ βασιλεὺς τοίνυν Hds. || 23 ἀναπαύει Müller || 29 οὐδ Hds. || 30 οὐδὲ Hds. || 33 ἔπιθῆναι Hds. || 40 ἔν fehlt in der Hds. || 42 οὐχίκιστα Hds. || ἔπιβιώσας Hds. || 43 πορίζουσα Hds || 44 μετήλλαξε Hds. || 46 ἔξεπεσων Hds. || 60 Κοτιαείω Hds. || 61 ὑπαντίασαν Hds. || 62 ἡγεῖτο Hds. || 65 βεδεριανος Hds. || ναιευῷ Hds.

Dass Anastasius dem Delatorenunwesen ein Ende machte, berichtet Cedrenus 1). Dass er die rückständigen Steuern erliess, finde ich sonst nicht. Die Abschaffung der *lustralis collatio* oder des sogenannten *chrysargyrum* und die Verbrennung sämmtlicher darauf bezüglicher Steuerpapiere 2) hat allerdings ohne Zweifel die Niederschlagung der Rückstände dieser Steuern eingeschlossen; aber dass Johannes dies gemeint hat, ist nicht glaublich.

Weiterhin berichtet unser Fragment ausführlich über die Umtriebe der durch den Vorgänger des Anastasius, den Isaurer Zeno und dessen Landsmann Illus grossgezogenen isaurischen Partei und die dadurch veranlassten Insurrectionen in der Hauptstadt wie in Kleinasien. Ein strenges Edict des Stadtpräfecten Iulianus gegen die Unruhstifter bei den öffentlichen Spielen führte zu einem heftigen Aufstande, bei dem die Hallen an den Thoren des Circus niedergebrannt und die daselbst stehenden bronzenen Bildsäulen des Kaisers und seiner Gemahlin von den Piedestalen herabgerissen und von der Menge geschleift wurden, als wären es die Originale<sup>8</sup>). Anastasius ersetzt den Julianus durch Secundinus, den Gemahl seiner Schwester Caesaria<sup>4</sup>), und es wird nun streng eingeschritten gegen die

<sup>1)</sup> p. 626 Bonn: οὖτος τοὺς δηλάτορας ἐχ τῆς πόλεως τελείως ἔξέχοψεν. Es kann sein, dass die nur im Auszug erhaltene griechische Verordnung Cod. Iust. 10, 11, 7 die hier in Rede stehende ist.

<sup>2)</sup> Cedrenus p. 627 Bonn; Euagrius 3, 39.

<sup>3)</sup> Marcellinus erzählt den Brand des Circus unter 491, das Schleisen der Statuen unter 493, beides ohne es ausdrücklich mit den isaurischen Unruhen zu combiniren.

in der Hauptstadt lebenden Isaurer, denen die Urheberschaft dieser Frevel zur Last gelegt wird, zumal da auch ihre Landsleute daheim sich zum Aufstand zusammenrotten. Jene werden, ohne jedoch an ihrer Person oder ihrer Habe beschädigt zu werden, aus der Hauptstadt ausgewiesen<sup>1</sup>), darunter Longinus, der Magister officiorum, der wenige Jahre vorher gegen Illus befehligt hatte<sup>2</sup>), und Athenodorus<sup>8</sup>). Zugleich wird Longinus, der Bruder des Zeno und dessen präsumtiver Nachfolger, aus der Hauptstadt entfernt und nach der Thebais in die Verbannung gesandt, wo er acht Jahre später den Hungertod stirbt 4). Die Frauen aus dem Hause des Zeno, seine und des Longinus Mutter Lalis, die Gattin des Longinus Valeria, dessen dem Zeno, dem Sohn des Anthemius und der Herais, verlobte Tochter Longina fanden ein Asyl in Brochthoi, einer Vorstadt Constantinopels auf dem asiatischen Ufer, wo sie von Almosen erhalten noch lange lebten 5). Denn das ganze Vermögen des verstorbenen Kaisers und der Seinigen zog Anastasius ein und liess dessen Habe, sogar die Kleider öffentlich versteigern; dasselbe

regn. succ.) und bei Theophilus p. 245 Neffe (nepos, ἀδελφιδοῦς) des Anastasius, Anastasius bei Marcellinus zum J. 515 des senavunculus. Wenn er von Theophanes p. 242 genannt wird  $\upsilon i \grave{o} \varsigma \ \dot{\epsilon} \xi \alpha \delta \epsilon \lambda \phi \tilde{\eta} \varsigma \ \Delta \nu \alpha \sigma \iota \alpha \sigma lo\upsilon \ \varkappa \alpha \iota \ \Sigma \epsilon \varkappa \upsilon \upsilon \delta \ell \nu \upsilon \upsilon$ , so hat der Verfasser wohl geschrieben oder hätte doch schreiben sollen  $\upsilon l \grave{o} \varsigma \ \Sigma \epsilon \varkappa \upsilon \upsilon \delta \ell \nu \upsilon \upsilon \dot{\epsilon} \xi \ \mathring{\alpha} \delta \epsilon \lambda \phi \tilde{\eta} \varsigma \ \Delta \iota \alpha \sigma \iota \alpha \sigma lo\upsilon$ . — Den Namen der Gemahlin des Anastasius erfahren wir erst aus Johannnes.

<sup>1)</sup> Theophanes J. 5985: Αναστάσιος ὁ βασιλεὺς τοὺς ἐν Κωνσταντινου-πόλει Ἰσαύρους διὰ πολλὰς ἀτοπίας ἐδίωξεν. Priscianus paneg. 51 fg. Zonar. 14, 3. Theodorus Lector 2, 9. Nach Euagrius 3, 29 werden die Isaurer auf ihre Bitte in die Heimath entlassen.

<sup>2)</sup> Johannes r. 214, 6, wo er Λογγῖνος ἐχ Καρδάμων (oder Καρδάλων, vgl. Ş. 325 A. 2) heisst. Euagrius 3, 29 und Codinus de aedif. p. 84 verwechseln ihn mit Longinus dem Bruder Zenos, wie in Betreff der letzteren Stelle Köcher (de Joh. Antiocheno p. 76) richtig bemerkt; unterschieden werden beide ausser von Johannes auch von Theophanes und von Zonaras 14, 3.

<sup>3)</sup> Ihn nennen ausser Johannes auch Theophanes und Theodorus Lector 2, 9. Bei Euagrius 3, 35 heisst er Θεόδωρος.

<sup>4)</sup> Theophanes zum J. 5984: ἐστασίασεν κατ' αὐτοῦ ὁ Λογγῖνος ὁ Ζήνωνος ἀδελφός, ὃν χειρωσάμενος ἐπ' Αἴγυπτον πέμπει ἐξόριστον ἐν Αλεξανδρεία καὶ ἐκέλευσε χειροτονηθῆναι αὐτὸν πρεσβύτερον. ἑπταετίαν δὲ ἐπιβιοὺς ἐν ᾿Αλεξανδρεία ἐτελεύτησεν. Zonaras 14, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Alle diese Personen sind meines Wissens sonst nicht bekannt. Der Ort ἐν Βρόχθοις ist wohl die Villa an dem asiatischen Ufer Constantinopel gegenüber, welche nach Prokop de aedif. 1, 8 früher Πρόοχθοι hiess, späterhin Βρόχοι (Βρόχθοι?) genannt ward.

geschah, nachdem der Aufstand förmlich ausgebrochen war, gegen sämmtliche Isaurer<sup>1</sup>). In Isaurien selbst befahl er das papurische Castell, von dem in den isaurischen Wirren unter Zeno so oft die Rede ist, zu schleifen und entzog den Isaurern die ihnen von Illus überwiesenen und von Zeno belassenen jährlichen Annonae im Gesammtbetrag von 1500 Pfund Gold (S. 331 A. 5).

Nun wurde die Insurrection zum Kriege. Die Isaurer fühlten sich stark genug in das Feld zu rücken und die förmliche Offensive zu ergreifen; dass der Krieg überdies auch zur See geführt ward, sehen wir aus anderen Quellen<sup>2</sup>). An die Spitze des Heeres stellten sich die schon genannten aus der Hauptstadt ausgewiesenen isaurischen Offiziere, Longinus der gewesene Magister und Athenodorus; ferner Konon des Fuscianus Sohn, früher Bischof von Apamea in Syrien, aber ein streitbarer Mann und schon von Zenon gegen Illus aufgeboten 3); ausserdem ein anderer Athenodorus und vor allem Lilingis, ein unechter Bruder des Illus, der auch schon gegen diesen gefochten hatte, in diesem Kriege aber den Oberbefehl über das Rebellenheer führte 4). Dieses Heer, dem sich theils freiwillig, theils gezwungen zahlreiche 'Römer' anschlossen, zählte 40,000 Mann b) und drang vor bis nach Cotyaeum in Phrygien, das an einem Nebenfluss des Sangarius liegend den Weg nach Bithynien öffnete; offenbar war das Ziel des Marsches die Hauptstadt und bereits die grössere und schwierigere Hälfte desselben zurückgelegt. Dort endlich trat ihnen eine Abtheilung kaiserlicher Truppen entgegen; es waren nicht mehr als 2000 Mann, die Johannes

<sup>1)</sup> So mögen die Angaben des Johannes: οὐδ ἀξιωμάτων ἀφαιρούμενός τινα αὐτῶν οὐδὲ χρημάτων und: ἐς ἅπαξ τὰ Ἰσαύρων προέγραψεν auszugleichen sein.

<sup>2)</sup> Priscian paneg. 107: quid tempestates memorabo fluctibus ortas atque hostis Lyciae proiectas litore classes? Theophanes zum J. 5987.

<sup>3)</sup> Als Führer gegen Illus nennt ihn Johannes fr. 214, 2, als Führer der Aufständischen ausser dem Johannes in unsern Fragmenten Theophanes zum J. 5985 und Euagrius 3, 35. Müller 4, 134 bezieht auf ihn auch das 4. Fragment des Capito.

<sup>4)</sup> Λίγγην τὸν νόθον αὐτοῦ (des Illus) ἀδελφόν nennt ihn Johannes fr. 214, 2, Λίγγις Suidas u. d. W., beide als Führer gegen Illus. Den Feldherrn der Rebellen nennen Λιγγινίνης Johannes in unsern Excerpten, Νινίλιγγις Theophanes, Lilingis Marcellinus und Jordanis. Bei Marcellinus zum J. 492 heisst er segnis quidem pedes, sed eques in bello acerrimus (daraus Jordanis), bei Theophanes zum J. 5985 ὁ τῆς Ἰσαυρίας ἡγεμῶν ἐπὶ Ζήνωνος καταστὰς ἀνὴρ θρασύτατος.

<sup>5)</sup> Bei Theophanes a. a. O. sind daraus 150 000 geworden.

der Skythe, der Ueberwinder des Illus, und Johannes der Buckliche von Selymbria heranführten<sup>1</sup>); unter ihnen befehligten Justinus von Bederianum unweit Naissus in Mösien, der spätere Kaiser<sup>2</sup>), der Gothe Apsical und die Hunnenführer Sigizan und Zolbo. Dennoch erfocht der kleine Haufe einen vollständigen Sieg; Lilingis selhst siel im Kampse; die Isaurer eilten in wilder Flucht zurück in ihre Heimath und nur die rauhe Jahreszeit bewog die Verfolger am Fuss der Tauruskette Halt zu machen und hier den Eintritt der besseren Jahreszeit abzuwarten<sup>3</sup>).

Ότι ἐπὶ Ἀναστασίου ὁ τὴν ὑπαρχον ἀνύων τῆς πόλεως f.150' Ἡλίας τοὕνομα τὴν τῶν καλουμένων βρυτῶν ἑορτὴν ἐπιτελῶν ὡς οὕπω πρότερον γέγονεν, ὑπό τινος βασκανίας αἴτιος πολλῶν ἐγένετο φόνων. τῶν γὰρ ἀθροισθέντων ἐς δείλην τοῦ δήμου ἄμα ξίφεσι κατ' ἀλλήλων ὡρμηκότων, πολὺς ἦν τῶν ὀλλυμένων ὁ τρόπος. ὁμοίως καὶ Κωνστάντιος ὁ ἄρχων τῆς πόλεως τὴν αὐτὴν ἐπιτελεῖν τῶν βρυτῶν πανήγυριν βουλευσάμενος ὀλίγου διώλεσε τὸν ἅπαντα δῆμον, ποικίλοις διαφθαρέντα τρόποις, ὡς τὸν βασιλέα 10 τοῦ λοιποῦ χηρῶσαι τῆς καλλίστης ὀρχήσεως τὰς πόλεις.

5 τοῦ δήμου zu tilgen.

Ueber diesen Vorgang berichten meines Wissens sonst nur noch Malalas in einer in den Ausgaben fehlenden unten S. 374 mitgetheilten Stelle und ein von Suidas unter dem Worte Μαιουμᾶς er-

<sup>1)</sup> Beide nennt auch Theophanes znm J. 5985 und bezeichnet sie als τοῦ Θρακώου στρατεύματος ἡγούμενοι, was dazu stimmt, dass sie nach Johannes von Selymbria herankommen; den zweiten Prokop hist. arc. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dessen Heimath so wie seine Theilnahme an dieser Expedition berichtet übereinstimmend Prokop hist. arc. 6. Von den anderen Führern wird sonst meines Wissens keiner genannt; Theophanes fand sie wohl in seiner Quelle, aber er fertigt sie ab mit ἕτεροί τινες ἐπαινετοὶ ἄνδρες.

<sup>3)</sup> Aehnlich, aber minder genau Theophanes zum J. 5985: μάχης δὲ περὶ τὸ Κοτυαῖον γενομένης Νινίλιγγις μὲν ὁ στρατηγὸς ἀποσφάττεται. μικροῦ δὲ τὸ πλεῖστον Ἰσαυρικὸν ἀπολλύμενον μόλις ἐπὶ τὰ σφέτερα διεσώθη. καὶ εἰ μὴ περὶ τὰ σκῦλα τοῖς 'Ρωμαίοις γέγονε σχολή, τελείως ἂν ἐκράτησαν τοῦ πολέμου. ἀλλ' ἐκείνων ἐν τούτοις ἀποσφαλέντων φρούριόν τι ἐπὶ τῆς ἄκρας τοῦ Ταύμου κρατήσαντες οἱ Ἰσαυροι τρίτον ἔτος ἤρκεσαν πολεμοῦντες.

haltenes Bruchstück: ἐτέλουν δὲ μέχρις Αναστασίου βασίλεως οἱ ἐν Κωνσταντινουπόλει πανήγυριν τῶν βρυτῶν, καὶ ταύτην Αναστάσιος ἔπαυσε. Auch das Fest selbst finde ich sonst nicht erwähnt. Die Bedeutung desselben ist dunkel.

Ότι καθ' δυ χρόνου ό τοῦ βασιλέως τοῦ Αναστασίου γαμβρὸς Σεκουνδίνος την ῦπατου ἀρχην παρειλήφει, ἐκινήθη τὰ περὶ την Παφλαγονίαν.

Secundinus wird Consul 511; vgl. über ihn oben S. 340 A. 4. Von den paphlagonischen Unruhen, die hier erwähnt werden, finde ich sonst nichts.

Ότι συνεκύκα κατά τὸν αὖτὸν χρόνον τὰ κατὰ τὴν Θράκην Βιταλιανός, ανθρωπίσκος βραχύς καὶ τραυλός την φωνήν καὶ τὰς ἄκρας τοῖν βλεφάροιν ὑποκεκαυμένος, υίὸς ών Πατρικιόλου, πατρίδα έσχηκότος Ζάλδαβα, της κάτω 5 Μυσίας πόλισμα βραχύ. οξτος ξπειδή τὰ πολλὰ συνδιατρίβων τοῖς Οὔννοις έτοιμόρροπος πρὸς ἀπόνοιαν ήγγέλθη τῷ βασιλεῖ ἀφαιρεθεὶς γὰρ σιτήσεως δημοσίας τῶν καλουμένων φοιδερατικών αννώνων είσηγεῖται τοῖς τὰ περί Σκυθίαν καὶ Θράκην πληροῦσι τάγματα, δυσχεραίνουσι μέν 10 καὶ ἐξ ἑαυτῶν ἐφ' οἶς ἔπασχον πρὸς τοῦ τὴν στρατηγίαν έχοντος Ύπατίου. καὶ δὴ πείθει φαδίως τῷ πρῶτος ἄρξαι τῶν παρανομημάτων καὶ ἐπέκεινα τόλμης. τοὺς γὰρ τῷ στρατηγῷ παρεδρεύοντας Κωνσταντινόν τινα ἐκ Αυδίας καὶ Κελερίνον φονεύσας έτι καὶ Μαξέντιον τὸν τοῦ 15 καλουμένου Δουκός την Μυσών ἐπιτετραμμένον ἀρχην διαφθείζει, καὶ τὸν τῷ στρατηγῷ σύμπνουν καὶ εἰς απαντα κεχαρισμένον Καρίνον συσχών της του μη ανελείν χάριτος κομίζεται δώρον τὸ συμπρᾶξαι οἱ πρὸς τὴν τῆς Όδυσσοῦ καὶ τῆς στρατηγίας ἐξουσίαν, καταφημίσαντα ώς 20 είη αὐτῷ τὰ τῆς ἡγεμονίας ἐπιτετραμμένα, παραδοῦναι δὲ καὶ ὁπόσον ἦν παρ' αὐτῷ χρυσίον. πείσας οὖν ἐκ τούτων άπαντας βλέπειν είς αὐτόν, συναθροίσας άμφὶ τὰς ν' χιλιάδας πολεμικών τε καὶ άγροίκων ανδρών, τῆ Κωνσταντίνου

προσάγειν || ήγγελτο· δ δε βασιλεύς καὶ εξ ων έναγχος επε- f. 151 25 πόνθει πρός δειλίαν κατενεχθείς και τῷ παραδόξω τῶν περιστάντων αὐτῷ δυσχεραίνων, προσέτι δὲ καὶ τῷ ἀκούειν τούς επιόντας την όμοιαν της θρησκείας προβάλλεσθαι μέμψιν, σταυρούς μεν έκ χαλκοῦ παγηναι ύπερ τὰς πύλας τῶν τειχῶν παρακελεύεται, γράμμασι τὴν αἰτίαν τοῦ συ-30 στάντος επ' αὐτὸν θορύβου παρακαθιστῶντας, τῆς δε ὑπερ των ζωων είσφορας την τετάρτην περιελών μοτραν του Βιθυνών τε καὶ Ασιανών έθνους, τὸν ταῦτα δηλοῦντα χάρτην έν τῆ κατὰ τὴν πρωτεύουσαν ἐκκλησίαν ἱερῷ τραπέζη φέρων κατέθηκε, καὶ τῆς πόλεως φρουράν ἐποιεῖτο διὰ τῶν ἐν 35 τοῖς τέλεσιν. ήδη δὲ τοῦ Βιταλιανοῦ προσβαλόντος τοῖς της πόλεως προαστείοις καὶ περὶ αὐτὰ τὰ τείχη έληλακότος, στέλλεται πρός αὐτὸν Πατρίκιος ὁ στρατηγός, ἅμα μὲν ώς προσήκοντός οἱ διὰ τὴν ἀρχὴν τοῦ τοιοῦδε λόγου, ἄμα δὲ καὶ ώς γήρα προύχων καὶ άξιώσεσιν, καὶ αὐτῷ δὲ τῷ Βι-40 ταλιανώ μέρος οὐ μικρὸν τῆς εὐπραγίας γενόμενος. δς ἐπειδή παρ' αὐτὸν ἦλθε καὶ τῆ ἐκ τῆς εὐεργεσίας παρρησία καθήψατὰ το, εἰκότα ήκουεν, εἰς οἶα πολλὰ προηνέχθη ἔκ τε τῶν τὴν βασιλείαν έσχηκότων, καὶ νῦν ήκειν αὐτοὺς δεομένους έπανορθωθηναι μέν των άδικημάτων τοῦ της Θρακών στρα-45 τηγοῦ, κυρωθήναι δὲ καὶ τὴν ὀρθῶς ἔχουσαν τοῦ θείου δόξαν. τῆ δὲ ύστεραία τῶν ἐν πρώτοις παρὰ τοῦ βασιλέως είσκληθέντων καὶ παραγενομένων Βιταλιανοῦ χωρίς (τοῦτον γὰρ οὐδὲ εἴσω τῆς πόλεως γενέσθαι ἔπεισε) τὰ μεν έπεγκαλέσας δ βασιλεύς και ώς μηδεν όλιγωρηθέντας 50 διελέγξας, τὰ δὲ ἐκθεραπεύσας δώροις τε καὶ τῆ τῶν δφειλομένων επαγγελία, άξειν τε ύποσχόμενος τούς της πρεσβυτέρας 'Ρώμης τὰ περὶ τῆς δόξης τῶν ἱερῶν καταστήσοντας απέπεμψεν, δοκους ύπερ της ες το λοιπον ευνοίας αὐτῶν ἀποδεξάμενος. οἱ δὲ τῷ Βιταλιανῷ συγγενόμενοι 55 αναλαβόντες αὐτόν τε καὶ τὸ πληθος ψίχοντο. ὁ δὲ βασιλεύς Αναστάσιος την των έν Θράκη στόλων στρατηγίαν Κυρίλλω παραδίδωσιν, οὐκ ἀσυνέτω οὐδὲ πολεμικῆς ἐμπειρίας αμαθεῖ ελθών δε δ Κύριλλος κατά Μυσίαν καὶ ξπιβουλεῦσαι σπουδάζων τῷ Βιταλιανῷ αὐτὸς ἐπεβου-60 λεύθη || πρώτος έν τοῖς στρατηγικοῖς οἴκοις διαφθαρεὶς f. 151' ξίφει. ὁ δὲ βασιλεὺς ἀπούσας τὰ συμβάντα δόγματι τῆς συγκλήτου βουλης της Ρωμαϊκης πολιτείας αλλότοιον τον

Βιταλιανόν ψηφίζεται, καὶ στρατιάν μεγίστην άγείρας άμφὶ τὰς π' χιλιάδας αὐτοκράτορα τοῦ πολέμου ἀποδείξας 65 Υπάτιον τὸν ἀδελφιδοῦν τὸν ἑαυτοῦ, Αλαθὰς δὲ γένος Σκυθικόν έπὶ τῆ τοῦ στρατηγοῦ τῶν Θρακῶν προσηγορία ξπεσθαί οἱ προστάξας καὶ Θεόδωρον τὸν τῶν βασιλικῶν θησαυρών ταμίαν, οδ συμμίξαντες αὐτῷ καὶ διαφόροις έλασθέντες τύχαις καί ποτε καὶ νίκην ἄραντες μετρίαν 70 έγνώρισαν τῷ βασιλεύοντι, ώστε αὐτὸν καὶ προελθεῖν ἐν τοῖς ἱεροῖς τόποις καὶ θέας ἐπιτελέσαι δημοτελεῖς. οὐ μαχράν δε Υπάτιος πάλιν επί τον τύραννον δρμήσας Ιουλιανόν απέβαλε ζωγρηθέντα τὸν ἐκ τοῦ λόγου τῶν λεγομένων μεμοριαλίων, τολμήσαντα όλως καὶ θεάσασθαι 75 πόλεμον. καὶ δ μεν εν κλωβῷ βληθείς καὶ περιαχθείς άφέθη χουσίω. ἀναστήσας τοίνυν ὁ Υπάτιος έκ τῶνδε τὸν στρατόν, ἄρτι τε καὶ Τιμοθέου τινὸς ἐν τοῖς σωματοφύλαξι τεταγμένου τοῦ βασιλέως ὑπὸ τῶν βαρβάρων ἀναιρεθέντος έπὶ τῆς 'Ακρίδος στρατοπεδεύεται, τὸ ἐκ τῶν 80 άμαξῶν χαράκωμα προβαλόμενος. τότε δὲ τῶν Οὔννων άπάντων συναθροισθέντων καὶ εἰς άμα ἐφορμησάντων έπέσχε μέν τις εἰς βραχὺν χρόνον ἀντίπαλος τοξεία ώς δὲ οἱ βάρβαροι τοὺς τῶν άμαξῶν βόας ἔβαλλον συσκευασθέντας ήδη προς μετάστασιν, διαλύεται μεν ή τοῦ χαρα-85 κώματος σύνταξις, ἐπ' αὐτοὺς δὲ ἴασινοὶ βάρβαροι τοὺς 'Ρωμαίους, οὐδὲ ἀντᾶραι σφίσι τὰς χεῖρας τολμῶντας. ύπο δε μιᾶς της πρός το ἀποδρᾶναι σπουδης πιεζόμενοι πρός αλλήλων και ύπό τινος μαγείας των βαρβάρων έπιγενομένης αχλύος έπισκοτησάσης αθτοῖς τας όψεις, οθ 90 προϊδόντες εν οίς την φυγην εποιούντο τόποις ες κρημνούς καὶ φάραγγας καταφερόμενοι διεφθείροντο. ἀπώλοντο μεν οὖν τῷδε τῷ τρόπῳ πλεῖον ἢ ξ΄ χιλιάδες καὶ ταῖς ακρωρείαις τὸ τῆς φάραγγος προσισώθη βάθος ὑπὸ τοῦ πλήθους των έμπεσόντων ανδρών τε καὶ ζώων αλόγων 95 ήλωσαν δε καὶ οἱ τῶν λοχαγῶν τὴν τάξιν πληροῦντες. αὐτὸς δὲ Ύπάτιος || ἐς τὴν θάλατταν καταδύς καὶ οἶα τὰ f. 152 πολλά τῶν ἐν τῆ άλὶ τρεφομένων ὀρνέων ἐκ μόνης ἀνεχούσης της κεφαλης έπιγνωσθείς συνελήφθη. πληρών δέ Βιταλιανός τοῖς Ούννοις δν ὑπέσχετο πορισμόν τῶν χρη-100 μάτων αποδίδοσθαι αὐτοῖς, τοὺς άλόντας άφηκεν καὶ τόν πε Άλαθάρ ἀπελυτρώσατο καὶ 'Ασίγνιον ἄλλους τε συχνούς,

τὸν δὲ Υπάτιον ὁ Βιταλιανὸς πομιδης ηξίου της δεούσης, ως επὶ ωνίω μεγάλω τὸν ὑπὲο αὐτοῦ τιθέμενος λόγον. καὶ τὸ λοιπὸν συνεσκόλαστο μὲν ἅπαντα τὰ ἐν Σκύθαις καὶ Μυ-

- 105 σοῖς φρούριά τε καὶ πόλεις, πάντες δὲ αὐτὸν ἐδεδίεσαν καὶ βασιλέα προσεδόκων. ὁ δὲ βασιλεὺς προνοούμενος τοῦ συμβάντος στέλλει τινὰ Οὐράνιον, τὴν τοῦ καλουμένου καγκελλαρίου τάξιν πληρούντα τῷ τῶν ὀφφικίων μαγίστοω, άμα Πολυχρονίω τε καὶ Μαρτυρίω τοῖς τὰς τῶν Οὔννων
- 110 πρεσβείας ἐπιτετραμμένοις, σὺν αὐτοῖς δὲ καὶ δέκα χρυσίου λιτοῶν έκατοντάδας. οθς δή κατὰ τὴν Σωζόπολιν ὁ τύραννος λοχίσας αθτήν τε την πόλιν έξειλε μηχανήματι δολίω, καὶ τὸ χρυσίον ἀφαιρεῖται πρὸς βίαν. ἐν δὲ τῆ Κωνσταντίνου κατά την της ιππικης θέαν τοῦ δήμου πρὸς
- 115 στάσιν διαναστάντος τήν τε τῆς δείλης πανήγυριν ὁ βασιλεύς ήρνήσατο καὶ φόνος οὐκ δλίγος ἐγεγόνει. αὐτοῦ τε τοῦ τῆς πόλεως νυκτεπάρχου τοῦ καλουμένου Γέτα ἀναι*φεθέντος κατὰ τὴν μάχην, ἤδη δὲ μικροῦ διαδραμόντος* χρόνου Βιταλιανός αὖθις ἄρας νηῶν ώς σ' στόλον καὶ
- 120 στρατόν πεζικόν τε καὶ ἱππικόν πολύν παραπορευθεὶς τὸν Εύξεινον Πόντον, ἀθρόως ἐπιων ὤφθη τῆ Κωνσταντίνου. μετεώρου δε της πόλεως ούσης και ύπο τούς πολεμίους έλπιζομένης γενέσθαι, στέλλεται παρ' αὐτὸν Ίωάννης, την των στρατηλατών και υπάτων αξίωσιν έχων,
- 125 έχ τοῦ τῆς μητρὸς ἐπωνύμου Βαλεριανῆς γνωριζόμενος. καὶ ὁ μὲν ὑπαντήσας τοῖς πολεμίοις τὸν ἐκ τῆς πρώτης προσβολης διηγωνίζετο κίνδυνον, ἐπὶ δὲ τῷ λεγομένω Λαοσθενίω ικέτευεν, αὐτὸς δὲ ἐπανήει δορμάδην παρά τὸν Αναστάσιον, ἀγγέλλων τὰ ὑπὸ τοῦ τυράννου ἐπιζη-
- 130 τούμενα, ώς δε ό βασιλεύς τῆ τε τῆς πολιορκίας ἀνάγκη καὶ τῆ τοῦ στρατηγοῦ || καὶ συγγενοῦς ἐποχῆ πάντα ποι- f. 152 είν ωμολόγει, εφέρετο μεν ή τοῦ χρυσίου ποσότης, είς πεντακισχιλίας τείνουσα λίτρας, εδίδοτο δε καὶ τὰ τῆς Θρακίας άρχης σύμβολα παραχρημα, δρκοι τε περί φι-
- 135 λίας παρείχοντο καὶ τὸ τῆς θρησκείας ἀνενεοῦτο κήρυγμα. ώς δε ούδε ούτως ελθείν πρός τον βασιλέα προεθυμείτο, απεχώρει. Ανθεμίου δε την υπατον αρχην διαδεξαμένου Βιταλιανός αὖθις έξογκούμενος δεινώς τὸν Αναστάσιον έπίεζεν καὶ οἱ τῶν λεγομένων Οὔννων Σαβήρ, ἐκ τῆς προ-

140 τέρας παροξυνθέντες πείρας, πολλαπλασίονες τῷ πλήθει

τατς πάσαις σχεδον επεχέθησαν επαρχίαις της καλουμένης Ποντικής, δράσαντες δε φόνον μύριον αγέλας αίχμαλώτων απήγαγον. αθθίς τε κατά την πανήγυριν της γαστοής συνέβη θόρυβον ύπὸ τοῦ δήμου γενέσθαι. ὁ δὲ 145 βασιλεύς άτε ἀπὸ γνώμης πεπραχώς τὰς πρὸς τὸν τύραννον συμβάσεις έμηχανᾶτο εί τι δυνηθείη δρᾶσαι κατ ξχείνου δολίως. ὁ δὲ παραχρημα την τοῦ βασιλέως πυθόμενος γνώμην αδθις την προτέραν μετέρχεται πείραν καὶ σὺν πολλῷ πλήθει διαπεραιωθεὶς τὸν Εύξεινον 150 πόντον ες τὸ Λαοσθένιον ἦκεν, πρὸς αὐταῖς δὲ ταῖς καλουμέναις Συκατς (μοτρα δὲ αὕτη τῆς πόλεως ἐσχάτη) τῶν βαρβάρων προσελασάντων πεζομαχία συνεκροτήθη πρός τούς εν εκείνη φυλάττειν έκ τε Ισαύρων και των άλλων λαχόντας. εώρα γαρ ες τας των προδιδόντων υποσχέσεις 155 ὁ τύραννος. καὶ νηῶν αὐτοῦ κατὰ τὸ μεσαίτατον τῆς Χρυσοπόλεως γενομένων ύπαντήσασα ναῦς ταχυδρόμος τοῦ βασιλέως, εφ' ής Ιουστινος ήν, ό των καλουμένων εξκουβιτόρων ἄρχων, συμπλακείς μις των νηων καὶ ζωγρήσας τούς εν αθτή τούς άλλους ές φυγήν έτρεψεν. άθροισθέν-160 των δε τών πεζών κατά τὸν Ανάπλουν νύκτως αἰσθόμενος της επ' αὐτῷ γενομένης ἐπιβουλης ἀπέδρα, οί τε σὺν αὐτῷ ἄφαντοι ἄπαντες ἐν ἀκαρεῖ ἐγένοντο χρόνω, τοὺς τοωθέντας εκ των βαρβάρων πη μεν ημιθνητας πη δε καὶ νεκρούς καταλείψαντες. μετὰ δέ τινα χρόνον ὁ τῶν 165 Βιταλιανῷ συναραμένων Ούννων ώς ὅτι μάλιστα κράτιστος, ὅς καὶ τοῦ | Κυρίλλου τοῦ στρατηγοῦ φόνον αὐτο- f. 153 χειρία ἔπραξε, Ταρράχ την προσηγορίαν, περιελθόντος αὐτὸν ἀπάτη Τουργοῦν Οὔννου καὶ αὐτοῦ καὶ χρημάτων αποδομένου την τοιαύτην πράξιν συντεθείς πρός αὐτοῦ 170 καὶ τοῖς τοῦ βασιλέως παραδοθεὶς ἐς τὴν Κωνσταντίνου ήχθη. καὶ βασάνους πρότερον ύποστας μετα τοῦτο ζών έτι πυρί διεφθάρη κατά τὸν Χαλκηδόνος ἐπέκεινα τόπον, ον Παντείχιον δνομάζουσιν. μετα δε ταῦτα 'Ρουφίνος δ στρατηγός Αναστάσιόν τε καὶ Δόμνικον τοὺς τυράννου 175 σωματοφύλακας ζωγρεία λαβών ἐκπέμπει τῷ βασιλεῖ, τούς δὲ παραγενομένους ώς πολλῶν θανάτων αἰτίους δ αὐτοκράτωρ διαφθαρῆναι κρίνας τοῖς τῶν νυκτῶν φύλαξι παραδίδωσιν οί δὲ κατά τὸν ἀντικρὺ τῆς Κωνσταντίνου

πόλεως λόφον τὰς κεφαλὰς ἐκτεμόντες ἐπὶ ξυλίνων ἐπέ180 θηκαν κιόνων.

4 εὐχηχότος Hds. || 5 ἐπειδή zu streichen || 6 ἐτοιμότροπος Hds. || 7 αφεφεθεὶς Hds. || 8 ἀνώνων Hds. || 9 τάματα Hds. || 11 τὸ πρῶτος Hds. || 11 παρανομάτων Hds. || 14 κελεαρίνον Hds. || 16 τὸν fehlt || 17 τῆς] τὴν Hds. || 21 42 εἰς] ώς Hds. || 62 σφηφίζεται Hds. || 64 αὐτοχράτοράτην τοῦ Hds. || 65 αλλαθαρ Hds. || 66 προσηγορίαι Hds. || 71 ἐπιτελῆσαι Hds. || 73 τὸν] τῶν Hds. || 74 μεμοριαλύων Hds. || 77 σωματοφύλαξιν Hds. || 82 ἀντίπαλλος Hds. || 87 πιεζομένων Hds. | 89 ξπισχοτισάσης Hds. | 93 αχρωρίαις Hds. | 100 ξφῆχεν Hds. | 101 αλάθαρ απεμιτρώσατο Hds. || Εὐσίγνιον Müller || 104 συνεσκεί αστο? || 105 εδειδίεσαν Hds. | 110 επετετραμμένοις Hds. | 113 αφαίρεται Hds. | 114. 115 πρόστασιν διαναστάντες Hds. | 127 διηγονίζετο Hds. | 135 τὸ] τότε Hds. | 139 ἔπαιζεν Hds. || 139 σειβής Hds. (Geppert), σαβής Müller || 142 ἀγέλας] καὶ άγελας Hds. | 145 ατε] οὖτε οὐχ Hds. | 149 εὔεινον Hds. | 152 πεζομαχία τε συνεχο. Hds. | 157 εξοχουβητόρων Hds. || 165 ώς] ος Hds. || Τάρραχ Hds. (Tαρρὰχ Müller) || 168 Τουργοῦν Müller, τοῦ γοῦν Hds. (Geppert) || 169 πρὸς] $\pi \varrho \delta$  Hds. || 172  $\pi \nu \varrho \delta$  ||  $\pi \epsilon \varrho \epsilon$  Hds. || 175 ζωγ $\varrho \epsilon \alpha \lambda \alpha x \omega \nu$  Hds. || 179  $\pi \delta \lambda \epsilon \sigma \varsigma$  Hds.

Vitalianus Vater war, wie auch sonst angegeben wird, Patriciolus, welcher im persischen Kriege des Anastasius 502 fg. ein höheres Commando führte<sup>1</sup>), seine Heimath Zaldaba in Niedermösien<sup>2</sup>). Seine Persönlichkeit schildern uns die neuen Fragmente nicht von der vortheilhaften Seite; er sei von kurzer Statur und stammelnder Stimme gewesen und entstellt durch die an den Rändern versengten Augenlider. Verkehrt habe er vor allem mit den Hunnen, mit welchem Namen Johannes, wie Prokop und Andre, die Bulgaren bezeichnet<sup>3</sup>). Den Anlass zu dem Aufstand, der von ihm den Namen führt, gab ein Befehl des magister militum per Thracias Hypatius<sup>4</sup>), eines Nessen

<sup>1)</sup> Prokopius bell. Pers. 1, 8. Die Identificirung dieses Patriciolus mit Patricius, dem Sohne des Aspar (Tillemont 6, 414; Gibbon ch. 40) ist eine leere Vermuthung.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Ort kommt auch sonst vor, zum Beispiel bei Hierokles p. 637. Er gehört nach der späteren Eintheilung zur Provinz Scythia, weshalb Vitalianus bei Marcellinus zum J. 514 Scytha heißt. Unrichtig machen ihn Malalas p. 402, 3 und Euagrius 3, 43 zu einem Thrakier.

<sup>3)</sup> Vgl. Zeuss S. 710 fg., der die Hunnen und Bulgaren, es scheint mit Recht, identificirt. Zonaras 14, 3 nennt statt der Hunnen τὸ τῶν Βουλγάρων ἔθνος μήπω πρὶν γινωσκόμενον. Hunnen und Bulgaren nennen Malalas und Theophanes.

<sup>4)</sup> Er war der Sohn des Secundinus, des Consuls 511 und der Caesaria, einer Schwester des Keisers (S. 340 A. 4). Hypatius der Consul 500, Führer im persischen

des Kaisers Anastasius, welcher den in Skythien und Thrakien stehenden Besatzungen die annonae foederaticae entzog. Foederati heißen diejenigen Barbaren, die sich der römischen Herrschaft unterworfen haben¹) und in den Grenzprovinzen militärisch verwendet werden; und wie in dieser Zeit die nicht römische Miliz überhaupt mehr gilt und besser gestellt ist als die eigene, so sind auch in Betreff der militärischen Emolumente diese Grenztruppen vor ihren Kameraden privilegirt²). Es wurde dem Vitalianus, dem Sohn eines der Führer dieser foederati³), nicht schwer die also beschädigten und gekränkten Soldaten aufzuwiegeln; auch mögen gleich jetzt eine Anzahl von Hunnen sich angeschlossen haben⁴). Dass Vitalianus mit seinen Leuten als Vorkämpfer der Orthodoxie gegen den manichäischer Irrlehren angeschuldigten Kaiser aufgetreten ist, wie die Spätern angeben⁵), sagt Johannes

Kriege 503, muss von ihm verschieden gewesen sein, da sonst der Sohn vor dem Vater zum Consulat gelangt wäre.

<sup>1)</sup> Olympiodorus fr. 7 Müll.: ἐν ταῖς ἡμέραις 'Ονωρίου.. τὸ φοιδεράτων (ὄνομα) κατὰ διαφόρου καὶ συμμιγοῦς ἐφέρετο πλήθους. Suidas u. d. W.: φοιδεράτοι οῦτω καλοῦσι 'Ρωμαῖοι τοὺς ὑποσπόνδους τῶν Σκυθῶν. Malchus fr. 11 Müll.: ἐπὶ Ζήνωνος πρέσβεις ἦλθον ἐκ Θρακῆς τῶν ὑποσπόνδων Γότθων, οῦς δὴ καὶ φοιδεράτους οἱ 'Ρωμαῖοι καλοῦσιν. Sie werden mehrfach den milites entgegengesetzt, so in der nov. Valent. III 9 vom J. 440: tam militum atque foederatorum tuitionem, und nov. Theod. Il 24 § 3 vom J. 443: ab omni limitaneorum militum ac foederatarum gentium concussione. Vgl. Gothofred zum C. Th. 7, 13, 16.

<sup>2)</sup> Nov. Theod. II 24 § 2: de Saracenorum vero foederatorum aliarumque gentium annonariis alimentis nullam penitus eos decerpendi aliquid... licentiam habere concedimus, nachdem vorher verfügt worden ist, dass den duces und anderen Offizieren ein Zwölftel der annonae des limitaneus miles zu Gute kommen soll. Ueber die foederaticae annonae ist auch die unten S. 369 aus Malalas nachgetragene Stelle zu vergleichen.

<sup>3)</sup> Johannes bezeichnet des Vitalianus Stellung nicht; aber Theophanes zum J. 6005 nennt ihn τὸν υἰὸν Πατρικιόλου κόμητος φοιδεράτων, Victor Tunn. zum J. 510 Vitalianus comes (vielmehr comitis) Patricioli filius.

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Johannes spricht von den Hunnen hier nicht, und es ist wahrscheinlich, dass in diesem ersten Abschnitt die foederati im Wesentlichen allein standen, besonders wenn man die Verhandlung der Offiziere mit Anastasius beachtet, die dieser Bewegung ein Ende machte. Dass unter den foederati selbst und im Gefolge des Vitalianus sich Hunnen befunden haben (vgl. Prokop bell. Goth. 1, 27 p. 125, 21 Bonn), auch freiwillig deren jetzt sich anschlossen, soll damit nicht geleugnet werden; aber-das Herbeirusen der Fremden als solcher scheint erst später stattgefunden zu haben.

<sup>5)</sup> Theophanes zum J. 6005: οἱ ἐν Σκυθία καὶ Μυσία καὶ λοιπαῖς χώραις

hier nicht; und wenn gleich, wie spätere Aeusserungen auch bei ihm zeigen, allerdings dergleichen religiöse Motive mit im Spiel gewesen sind, werden wir immer aus ihm zu lernen haben, dass dieser Zug kein Kreuzzug gewesen ist, sondern eine Schilderhebung unzufriedener Söldner. Zunächst entledigte sich Vitalianus der dem Kaiser getreuen Officiere, des Constantinus aus Lydien und des Celerinus, der Beistände des Hypatius, ferner des Statthalters von Moesien Maxentius, Sohnes des sogenannten Dux, die alle niedergemacht wurden. Eines andern Beamten, des Carinus, bemächtigte er sich und nöthigte ihn seinem Vorgeben, dass ihm, dem Vitalianus, vom Kaiser die Befugnisse des magister militum übertragen seien, Glauben zu verschaffen, wodurch er sich in den Besitz der Stadt Odessos 1) und des Schatzes setzt. So marschirte er an der Spitze von 50,000 Mann auf Constantinopel<sup>2</sup>). Anastasius sucht zunächst sich von den an seiner Orthodoxie gemachten Ausstellungen zu reinigen: er lässt bronzene Kreuze mit der Angabe des wahren Grundes des Aufstandes über den Thoren der Hauptstadt aufstellen und bringt auf dem Altar der Hauptkirche als Opfergabe den vierten Theil der Viehsteuer<sup>3</sup>) der Diöcesen Asia und Bithynia dar. Als dann Vitalianus vor den

όρθόδοξοι παρεκάλοιν κινηθηναι κατά 'Αναστασίου τοῦ δυσσεβοῦς. Ebenso Victor Tunn. zum J. 510.

<sup>1)</sup> Dasselbe Factum ist wohl das von Marcellinus nach der ersten Rückkehr von Constantinopel berichtete: hinc Odyssum Moesiae civitatem Vitalianus pernoctans astu ingressus est. Ebenso erzählen Theophanes und Euagrius (S. 352 A. 5).

<sup>2)</sup> Marcellinus zum J. 514: Vitalianus Scytha adsumptis Romanorum equitum peditumque plus quam LX milibus armatorum in triduo congregatorum in locum qui Septimus dicitur advenit ibique castra metatus est, dispositisque a mari in mare suorum ordinibus ipse ad usque portam quae aurea dicitur sine ullius accessit dispendio. Die Späteren, wie Jordanis (Vitalianus cum LX milibus armatorum tertio — vielleicht triduo — paene non rei publicae, sed regi infestus accedens multa suburbana regiae urbis praedis spoliisque attrivit) und Theophanes (zum J. 6005: ὁ δὲ χινηθείς πολλὰς μυριάδας ἀνεῖλεν στρατοῦ τῶν ὑπὲρ ἀναστασίου μαχομένων χρυσόν τε εἰς δόγας αὐτῶν πεμπόμενον πλεῖστον καὶ ὅπλα εἰς συμμαχίαν καὶ ὅαπάνας καὶ ὅσα ἄλλα ἐχειροῦτο) machen schon aus diesem Zug einen eigentlichen Feldzug, aber gegen die besten Zeugen und offenbar verkehrt.

<sup>3)</sup> Dies ist die capitatio animalium, die neben der capitatio humana C. Th. 11, 20, 6, oder die publicae functiones animales, die neben den publicae functiones terrenae Cod. lust. 11, 48, 23, 2 auftreten, derjenige Theil der Grundsteuer, der für das Vieh entrichtet wird. Vgl. Hermes 3, 438.

Thoren der Hauptstadt erschien, wurde ihm der mag. mil. Patricius 1) entgegengesendet, ein bejahrter hochangesehener Mann, unter dem Vitalianus früher den persischen Feldzug mitgemacht hatte<sup>2</sup>). Vitalianus erklärte, dass er in Erinnerung des Wohlwollens, das ihm die Regierung früher bewiesen, gekommen sei um die Aufhebung der dem thrakischen Heer von Hypatius zugefügten Unbill und die Festhaltung am orthodoxen Bekenntniss nachzusuchen<sup>8</sup>). Am folgenden Tage wurde nicht Vitalianus selbst --- denn er zog es vor draufsen zu bleiben — wohl aber seine Officiere zum Kaiser geführt, der ihnen theils den Ungrund ihrer Beschwerden darthat, theils für die begründeten Abhülfe versprach, wegen der Religionsstreitigkeit aber verhiefs die Bischöfe des Westreichs als unparteiische Richter um ihren Schiedsspruch anzurufen. In der That gelang es dem Kaiser die Gefahr zu beschwören. Die Officiere leisteten ihm aufs Neue den Eid der Treue und bestimmten den Vitalianus sowohl wie die Massen dahin, woher sie gekommen, zurückzukehren 4).

Anastasius ernannte nun anstatt des Hypatius zum mag. mil. für Thrakien den Cyrillus, einen fähigen und erfahrenen Officier. Dieser suchte mit List den Vitalianus aus dem Wege zu räumen; aber seine Pläne wurden demselben kund und einer der treuesten und angesehensten Genossen des Vitalianus, der Hunne Tarrach, erschlug den Cyrillus mit eigener Hand 5). Als Anastasius diese Nachricht erhielt,

<sup>1)</sup> Consul 500, Feldherr gegen die Perser 503 fg.

<sup>2)</sup> So wird wohl Johannes Andeutung zu fassen sein: αὐτῷ τῷ Βιταλιανῷ μέρος οὐ μικρὸν τῆς εὐπραγίας γενόμενος.

<sup>3)</sup> Marcellinus nach den S. 351 A. 2 angeführten Worten: scilicet pro orthodoxorum se fide proque Macedonio urbis episcopo incassum ab Anastasio principe exulato Constantinopolim accessisse adserens.

<sup>4)</sup> Marcellinus a. a. O.: Anastasii simulationibus atque periuriis per Theodorum internuntium illectus atque illusus octavo die, quam urbem accesserat, remeavit.

δ) Marcellinus a. a. O.: Cyrillum lenocinantem magis quam strenuum militiae ductorem inter duas paelices Vitalianus repperit dormientem eumque abstractum mox cultro Gelico iugulavit hostemque se Anastasio Caesari palam aperteque exhibuit. Malalas p. 402 sehr ausführlich. Theophanes zum J. 6006: τούτω τῷ ἔτει Βιταλιανὸς παραλαβών πᾶσαν τὴν Θράχην καὶ ἔχων μεθ' ἑαυτοῦ πλήθη Οὔννων καὶ Βουλγάρων παρέλαβεν τὴν ἀγχιαλον καὶ τὴν Ὀδυσσόπολιν, πιάσας καὶ τὸν Κύριλλον τὸν στρατηλάτην Θράκης, καὶ ἢλθεν πραιδεύων ἕως τοῖ Βυζαντίου. Aus Theophanes schöpft Cedrenus, den ich desshalb nicht weiter berücksichtige. Euagrius 3, 43: Κύριλλος τὰς ἐπιστρατεύσεις ἐγχειρίζεται καὶ πρῶτα μὲν τῆς μάχης ἀγχωμάλου γενομένης, εἶια καὶ πολλὰς τροπὰς δεξαμένης

ŗ

ließ er nach altem Herkommen den Vitalianus durch den Senat in die Acht erklären und sandte den Hypatius, dessen Massregeln die Insurrection hervorgerufen hatten, als Höchstkommandirenden mit 80000 Mann gegen die Insurgenten. Unter ihm standen der Skythe Alathar, der als mag. mil. von Thrakien dem Cyrillus nachfolgte<sup>1</sup>), und der kaiserliche Schatzmeister Theodorus. Vitalianus stellte sich ihm mit den Seinigen entgegen und rief die befreundeten Hunnen auf; gegen Zusicherung einer großen Geldsumme sandten diese ihm ansehnliche Haufen<sup>2</sup>). Von den Kaiserlichen wurden einige glückliche Gefechte geliefert und der Kaiser glaubte schon die Insurrection unterdrückt, so dass er wieder in den Kirchen der Hauptstadt und bei den öffentlichen Spielen erschien. Aber es folgten bald neue Unglücksfälle. Julianus, ein Beamter aus dem Scrinium der Memoriales, der, ohne Officier zu sein, den Krieg als Zuschauer hatte mitmachen wollen, wurde gefangen und in einem eisernen Käsicht mitgeführt<sup>3</sup>), bis mit vielem Golde seine Freigebung erkauft ward. Ein höherer Officier Timothcus, einer der Protectores des Kaisers, fiel im Gesecht. Hypatius schlug sein Lager bei der Burg Akris<sup>4</sup>) am Ufer des Meeres und ordnete hier hinter der Geschützreihe seine Truppen. Mit gesammter Hand griffen die Hunnen ihn an. Eine Zeit lang stand das Schiefsgefecht; aber als die Hunnen ihre Pfeile auf die Ochsen richteten, mit deuen die Geschütze bespannt waren, und diese niederschossen, ward die

ἔν τε ταῖς ὑπαγωγαῖς καὶ τοῦ Κυρίλλου τὸ πλέον ἐσχηκότος ἐπιστροφάδην παλινδίωξις γέγονεν ἐθελοκακησάντων τῶν στρατιωτῶν καὶ οὕτω τὸν Κύριλλον ἐκ τῆς Ὀδύσσου παρείληφεν ὁ Βιταλιανός. Malalas, Theophanes und Euagrius setzen die Niederlage des Cyrillus nach der des Hypatius, während Johannes die Folge umkehrt. Die übrigen Quellen, selbst Marcellinus, nennen nur die eine oder die andere. Vermuthlich ist Malalas der Urheber dieser Umstellung und hängen Theophanes und Euagrius von ihm ab.

<sup>1)</sup> Ihn kennt auch Jordanis de regn. succ.: item Rufinus Alathorique magister militum saepe superati. So hat die Heidelberger Handschrift, wofür freilich in den Ausgaben steht: iterum suus gubernator magisterque militum.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Johannes erwähnt dies erst später; es passt das Herbeirufen des Landesfeindes aber nur in diesen Zusammenhang.

<sup>3)</sup> Dasselbe berichtet Victor Tunnunensis von dem Patricius oder vielmehr dem Hypatius (S. 354 A. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>4)</sup> Dass Akris Ortsname ist, zeigt Marcellinus zum J. 515: Hypatium. captivum catenatumque apud Acres castellum tenebat; dass es am Meere lag, die weitere Erzählung. Sonst ist der Ort unbekannt; er muss an der thrakischen oder allenfalls an der skythischen Küste gelegen haben.

Geschützreihe durchbrochen 1) und die Truppen selbst hielten den anstürmenden Hunnen keinen Augenblick Stand. Es wird berichtet, dass deren Zauberer gar noch Finsterniss machten und also die nicht von den Streichen der Feinde fielen, auf der Flucht theils in die Bergschluchten, theils in die See stürzten, zusammen über 60,000 Menschen umkamen. Die Officiere wurden fast alle gefangen, Hypatius selbst lebend aus dem Meere aufgefischt 2). Die ungeheure Beute setzte den Vitalianus in den Stand den Hunnen die versprochene Summe zu zahlen. Die übrigen gefangenen Officiere, Alathar, Asignius und andere wurden gegen Lösegeld entlassen; aber den Prinzen des kaiserlichen Hauses, den ihm das Kriegsglück in die Hände gespielt hatte, bewahrte Vitalianus sorgfältig wie eine kostbare für hohen Preis an-

<sup>1)</sup> Die mit Ochsen bespannten Wagen der Römer, die während der ἀντίπα-λος τοξεία in erster Linie stehen, können nur die onagri des Vegetius (2, 25; vgl. Marquardt 3, 2, 471) sein: legio . . . instruüur iaculis, quae nullae loricae, nulla possunt scuta sufferre. nam per singulas centurias singulas carroballistas habere consuevit, quibus muli ad trahendum et singula contubernia ad armandum vel dirigendum, hoc est undecim homines deputantur . . . non solum autem castra defendunt, verum etiam in campo post aciem gravis armaturae ponuntur . . . in una autem legione LV carroballistae esse solent. item decem onagri, id est singuli per singulas cohortes, in carpentis bubus portantur armati, ut si forte hostes ad oppugnandum (Hdschr. ad pugnandum) venerint vallum, sagittis et saxis possint castra defendi. Die Bezeichnung carpentum deutet an, dass die Wagen bedeckt waren. Uebrigens kenne ich keine zweite Schlachtbeschreibung, die die Verwendung der Geschütze in dem Standgefecht dieser Zeit so anschaulich machte.

<sup>2)</sup> Jordanis: contra quem (Vitalianum) dum Hypatius nepos Caesaris cum exercitu numeroso pugnaturus egreditur, ante ab Hunnis auxiliaribus capitur et Vitaliano mulae insidens turpiter venditur, antequam aperto proelio parte adversa sese inimicum ostenderet. Marcellinus übergeht die Gefangennahme des Hypatius, obwohl er dessen Lösung erwähnt; Theophanes und Euagrius erwähnen sie, aber, wie schon bemerkt ward (S. 352 A. 5 a. E.), wahrscheinlich nicht an der richtigen Stelle. Jener erzählt unter dem J. 6005: φασί δὲ ὅτι ἐν μιᾶ συμβολή έξήχοντα πέντε χιλιάδας στρατοῦ βασιλιχοῦ έχρήμνισεν σὺν 'Υπατίω στρατηγούντι αὐτῶν, υίῷ δὲ ἐξαδελιρῆς Αναστασίου καὶ Σεκουνδίνου πατρικίου, ον και πιάσας ζωνια είχεν εν φρουρά. Dieser sagt 3, 43: προς των οικείων προδοθελς ὁ Υπάτιος ζωγρίας ήλω. Victor Tunnunensis zum J. 511: Vitalianus comes in Patricium nepotem Anastasii principis magistrum Romanae militiae congressione facta LXVII viris ex militia Romana peremptis vivum capit et vinculis aereis vinctum in custodiam cavae (vielmehr caveae) ferreae trudit et postea distrahit, wo Patricius, Hypatius und Julianus verwechselt werden. Keiner dieser Berichte ist correct; der wahre Zusammeuhang der Dinge wird erst durch Johannes klar.

zubringende Waare. Er hatte sich nicht geirrt. Der Kaiser sandte den Cancellarius des magister officiorum<sup>1</sup>) Uranius mit den beiden für den Verkehr mit den hunnischen Gesandten bestimmten Beamten Polychronius und Martyrius<sup>2</sup>) und mit zehn Hundertpfunden Goldes<sup>3</sup>), um den Gefangenen von den Hunnen zu lösen. Aber bei Sozopolis, dem alten Apollonia in Thrakien fielen die Boten in einen Hinterhalt und statt den Gefangenen zu befreien wurden sie selbst mit dem Lösegeld und der Stadt Sozopolis eine Beute des Feindes<sup>4</sup>).

In den Statthalterschaften Moesien und Skythien waren die Castelle und Städte sämmtlich in der Gewalt des Vitalianus und allgemein erwartete man, dass derselbe sich zum Kaiser werde ausrufen lassen. Auch in der Hauptstadt fanden Aufläufe statt, zu denen, wie gewöhnlich, die Circusspiele die Veranlassung gaben; da der Kaiser sich weigerte das Rennen am Abend zu wiederholen, erschlug der Pöbel den praefectus vigilum Geta und andere Personen 5). Zum Kaiser nun zwar ließ Vitalianus sich nicht machen 6), wohl aber griff er die Hauptstadt an, diesmal zu Lande und zu Wasser, indem er an der thrakischen Küste hinab marschirend bis nach dem Hafen Sosthenion, zehn Milien von Constantinopel, vordrang und dahin zugleich seine Flotte von 200 Schiffen steuern ließ 7). Die Bewohner der Haupt-

<sup>1)</sup> Die Not. Dign. Occ. c. VIII verzeichnet unter den dem magister officiorum untergebenen Bureaus an letzter Stelle die cancellarii.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Diese merkwürdigen τὰς τῶν Οὔννων πρεσβείας ἐπιτετραμμένοι sind vermuthlich zu suchen unter den interpretes diversarum (oder omnium) gentium, die die Notitia unter dem Bureaupersonal des magister officiorum aufführt. Vgl. dazu Böcking not. dign. occ. p. 322.

<sup>3)</sup> Vgl. Cod. Iust. 12, 51, 12: exceptis auri centenariis.

<sup>4)</sup> Diese Sendung erwähnt auch Marcellinus beiläufig zum J. 515: iam mille centum auris libris cum Uranio captivo sibi a suis in Sozopoli oblatis.

<sup>•</sup> Die 1100 Pfund scheinen aus Missverständniss der δέκα χουσίου λιτοῶν έκατοντάδες entstanden.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Von diesen Unruhen ist sonst nichts bekannt. Die von Theophanes unter dem J. 6005 erzählte durch religiöse Motive veranlasste Bewegung, bei welcher das Volk den Ruf erhoben haben soll, dass Vitalianus Kaiser werden möge, scheint nicht hierher zu gehören, sondern aus dem hervorgegangen zu sein, was Marcellinus unter dem J. 512 von Areobindus berichtet.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Johannes sagt das nicht, obwohl er ihn als  $\tau \dot{\nu} \rho \alpha \nu r \sigma \varsigma$  bezeichnet; und dass es von Vitalianus keine Münzen giebt (Sabatier monnaies Byzantines 1, 156), ist entscheidend.

<sup>7)</sup> Marcellious 515: Vitalianus eidem Anastasio imp. immanior factus est inimicus: praemissis quippe suorum equitibus armatisque naviculis sinistro sibi litore decurrentibus ipse peditum armis stipatus Systhenense praedium in-

That nichts ihm entgegen zu stellen. Wie immer suchte er sein Heil in der Diplomatie und sandte an ihn den Johannes, den Sohn der Valeriana, der Schwester des Vitalianus, der schon hohe Aemter bekleidet hatte und späterhin in Justinians Gothenkrieg eine hervorragende Rolle spielte<sup>1</sup>). Derselbe gelangte nicht ohne Lebensgefahr durch die feindlichen Vorposten bis in das Hauptquartier des Vitalianus in dem kaiserlichen Palast von Sosthenion. Man musste wohl jede Bedingung annehmen, die Vitalianus zu stellen beliebte; dass dieser sich enthielt die Absetzung des Kaisers zu fordern und überhaupt Bedingungen stellte, war schon ein unerwartetes Glück. Vitalianus wurde, wie er verlangte, zum magister militum per Thracias bestellt<sup>2</sup>), für die Lösung des Hypatius die ungeheure Summe von 5000 Pfund Goldes entrichtet<sup>3</sup>), endlich durch ein kaiserliches

gressus est totiusque loci palatium habuit mansionem. Theophanes zum J. 6006, unrichtig anknüpfend an die Gefangennahme des Cyrillus: φειδόμενος δὲ τῆς πόλεως ἐν Σωσθενίφ ἐστρατοπεδεύσατο. Victor Tunn. zum J. 514: Vitalianus comes cum manu valida barbarorum Constantinopolim veniens in Sosthene sedit. Den Ort nennt auch Johannes Antiochenus fr. 15, 2 (und dessen dort von Müller angeführte Ausschreiber); die Lage bestimmt Malalas p. 403, 3. 406, 21 und besonders der Periplus des Euxinus § 90. Die Form Λαοσθένιον findet sich außer unserer Stelle nur in den salmasianischen Excerpten des Johannes a. a. O., Λεωσθένιον bei Stephanus (u. d. W. Γυναικόσπολις), während der Pariser Codex 1630 der Excerpte und alle anderen Zeugen Σωσθένιον schreiben. Vgl. Mannert 7, 152.

<sup>1)</sup> Marcellinus zum J. 515: missi sunt ad Vitalianum a Caesare senatores, qui pacis cum eo leges componerent. Theophanes zum J. 6006: Αναστάσιος δὲ ἀπογνοὺς πέμπει τινὰς τῆς συγκλήτου παρακαλῶν εἰρηνεῦσαι αὐτόν. Vgl. Prokop bell. Goth. 2, 5: Ἰωάννης ὁ Βιταλιανοῦ τοῦ πρώην τετυραννηκότος ἀδελφιδοῦς, und Malalas p. 404, 2: Ἰωάννην τὸν Βαλεριανῆς, wonach der lückenhafte Text des Johannes zu ergänzen ist. Wenn Johannes der Neffe des Vitalianus nach Johannes von Antiochien schon mag. mil. und Consul gewesen war, so kann letzteres nicht vom Ordinariat verstanden werden; denn die beiden aus dem isaurischen Feldzuge bekannten Johannes, die 498 und 499 zum ordentlichen Consulat gelangten, sind von diesem verschieden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das sagt auch Marcellinus: magister militum Vitalianus per Thracias factus.

<sup>3)</sup> Marcellinus zum J. 515: nonaginta auri pondo (oder pondera) exceptis regalibus muneribus pro pretio tunc accepit Hypatii . . . Hypatium, quem captivum catenatumque apud Acres castellum tenebat, reversus suo remisit avunculo. Theophanes zum J. 6006: Σεχουνδιανὸς δὲ ὁ πατρίχιος ὁ γαμβρὸς Αναστασίου ἐπ' ἀδελφῆ, πατὴρ δὲ Ύπατίου εἰς τοὺς πόδας τοῦ Βιταλιανοῦ προσπεσών πολλοῖς δάχρυσιν Ύπάτιον τὸν ἴδιον υἱὸν ἐχ τῶν ἐν Μυσία δεσμῶν ζῶντα ἀπέ-

Edict den Beschwerden der Orthodoxen abgeholfen und der ganze Vertrag durch feierliche Eide bekräftigt. Dass die Wiedereinsetzung der abgesetzten Bischöfe und die Einberufung eines allgemeinen, auch von den occidentalischen Bischöfen zu besuchenden Concils gefordert ward und Vitalianus sich nicht mit dem oft gebrochenen kaiserlichen Eidschwur begnügte, sondern auch die Principes der sämmtlichen Scholae so wie der Senat und die Oberbeamten den Vertrag eidlich bekräftigen mussten, sagt Johannes nicht, ist aber sonst glaubwürdig überliefert<sup>1</sup>). Ohne den Kaiser haben sehen zu wollen, ging der neue magister militum in seinen Sprengel zurück.

Aber Anastasius war nicht gewohnt sich an irgend etwas zu binden, am wenigsten an ein gegebenes Wort; er rechnete den Meineid für den Herrscher zu den Mitteln gerechter Nothwehr<sup>2</sup>). Im folgenden Jahre 515 — es ist dies leider die einzige in diesen Fragmenten ausdrücklich angegebene Jahrzahl — brachen die Saber-Hunnen von Armenien her in das römische Gebiet ein und plünderten und mordeten entsetzlich in der ganzen pontischen Diöcese<sup>3</sup>). Nach Johannes Angabe ist dieser Angriff der Hunnen vom Kaukasus durch die von den Hunnen an der Donau bei dem Aufstand des Vitalianus erreichten Erfolge hervorgerufen worden, und unmöglich ist es nicht, dass die in Europa zu Tage getretene Schwäche des Römerstaates auf die asiatischen Völkerschaften bestimmend eingewirkt hat. Anastasius suchte, vielleicht diesen Hunneneinfall zum Vorwand nehmend, sich den mit Vitalianus geschlossenen Verträgen zu entziehen; anderweitig wird gemeldet, dass er die Abhaltung des zugesicherten

λαβεν. Kurz erwähnt den Loskauf Euagrios 3, 43. — Dass Marcellinus nicht von 90 Pfund Gold gesprochen haben kann, ist aus dem Zusammenhang klar; vermuthlich schrieb er oder hätte schreiben sollen L auri pondera, so dass pondus so viel ist als centenarium.

<sup>1)</sup> Theophanes zum J. 6006. Victor Tunn. zum J. 514.

<sup>2)</sup> Theophanes a. a. O.: ἔλεγεν νόμον εἶναι κελεύοντα βασιλέα κατ' ἀνάγκην ἐπιορκεῖν καὶ ψεύδεσθαι.

<sup>3)</sup> Marcellinus zum J. 515: ea tempestate Hunni Armenia transmissa totam Cappadociam devastantes usque Lycaoniam perrexerunt. Victor Tunn. zu dems. J. Theophanes zum J. 6008: τούτω τῷ ἔτει Οὔννὸι οἱ λεγόμενοι Σαβὴρ περάσαντες τὰς Κασπίας πύλας τὴν Ἀρμενίαν ἐξέδραμον, Καππαδοχίαν τε καὶ Γαλατίαν καὶ Πόντον ληιζόμενοι ὡς καὶ Εὐχαίταν μικροῦ δεῖν παραστήσασθαι. Euagr. 3, 43. Malalas p. 406, 10. Bei Theodorus Lector 2, 19 heißen sie, wohl durch Schreibfehler, καιβανοι. Andere Stellen über diese Sabern am Kaukasus giebt Zeuss S. 711. 713, wo die hier angeführten fehlen.

358 MOMMSEN

allgemeinen Concils zu hintertreiben wusste<sup>1</sup>) und dass er das dem Vitalianus gegebene Commando in Thrakien an seiner Stelle dem Rufinus übertrug<sup>2</sup>). Da brach Vitalianus zum dritten Male mit Heer und Flotte gegen die Hauptstadt auf und gelangte wiederum ungehindert bis nach Sosthenion; ja er besetzte Sykae, die Vorstadt Constantinopels auf der andern Seite des goldenen Horns, das heutige Pera. Vitalianus hoffte, dass die Isaurer und die sonst dort stehenden Besatzungstruppen zu ihm übergehen würden, aber vergebens: sie leisteten tapferen Widerstand. Seine Schiffe zeigten sich selbst an dem asiatischen Ufer Constantinopel gegenüber bei Chrysopolis, dem heutigen Scutari. Andere Berichte sagen, dass der kaiserliche Admiral Marinus der Syrer hier den Vitalianus zur See besiegte und in Folge dessen dieser eiligst die Belagerung aufhob<sup>3</sup>); Johannes meldet davon nichts, als dass der Führer der kaiserlichen Palast-

<sup>1)</sup> Theophanes zum J. 6006 berichtet, dass der Papst Hormisdas auf das Ansuchen des Anastasius das Concil von Heraklea in Thrakien zu beschicken bereits zwei Abgesandte ernannt gehabt habe, aber obwohl Vitalianus und der mit Vitalianus einverstandene Theodorich auf deren Absendung gedrungen hätten, sich doch durch vertrauliche Mittheilungen des Kaisers habe bestimmen lassen sie zurückzuhalten.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Marcellinus zum J. 516: mutata fide Anastasius imp. Vitaliano succedit (= ruft ihn ab) eidemque Rufinum destinat successorem. Den Rufinus nennt Jordanis (S. 353 A. 1) unter den von Vitalianus überwundenen Feldherren.

<sup>3)</sup> Euagrius S. 43, anknüpfend an die Gefangennahme des Cyrillus: μέχρι τῶν καλουμένων Συκῶν τὴν ἔλασιν ἐποιήσατο (Vitalianus) πάντα δηῶν, πάντα πυοπολών οὐδὲν ἕτερον ταῖς φαντασίαις ἔχων ἢ καὶ τὴν πόλιν αὐτὴν ἔξελεῖν καὶ τῆς βασιλείας κρατήσαι. Εν Σικαῖς δὲ αὐτοῦ σκηνωσαμένου στέλλεται πρὸς τοῦ βασιλέως Μαρίνος ὁ Σύρος.... μετὰ νηίτου στρατοῦ πολεμήσων τῷ Βιταλιανώ. συνήτην οὐν ἄμφω τω στυατώ, δ μέν ἐπὶ πούμναν τὰς Συκᾶς, ο δε την Κωνσταντινούπολιν έχων. και πρώτον μεν άνεκώχευον, είτα μετά τοὺς ἔχπλους καὶ τοὺς ἀκροβολισμοὺς μεταξὺ τοῖν δυοῖν στρατοπέδοιν ναυμαχίας καρτερᾶς συστάσης περὶ τὰ καλούμενα Βυθάρια (vgl. Malalas p. 405, 5) φεύγει μεν προτροπάδην πρύμναν κρουσάμενος ὁ Βιταλιανός τὰ πολλά τῆς δυνάμεως αποβαλών, φεύγουσι δε και οι άμφ' αὐτον οὕτω τάχιστα, ώς μηδένα πολέμιον ανα την έξης περί τον Αναπλούν ή περί την πόλιν αὐτην εύρεθηναι. Anaplus heisst eine Oertlichkeit vier Milien vor Constantinopel gegen Norden (Marcellinus zum J. 481; Stephanus u. d. W. Γιναικόσπολις und Καλλίπολις; Skylax § 67 und sonst). — Der Bericht des Euagrius ist unter den über diese Seegefechte erhaltenen der beste; noch geringer sind die bei Malalas p. 403 und bei Zonaras 14, 3, wobei die Wunderthaten des Proklos die Hauptrolle spielen; obwohl in der märchenhaften Umgestaltung bei dem ersteren mancher der wahren Ueberlieferung entnommene Zug enthalten sein mag. Die im Ganzen besseren Darstellungen des Marcellinus und des Theophanes übergehen diese Seeschlacht ganz.

wächter (excubitores) Justinus mit einem Schnellsegler ein feindliches Schiff weggenommen habe, und den plötzlichen nächtlichen Abzug der Hunnen unter Zurücklassung selbst der Verwundeten. Weiter erfahren wir aus Johannes<sup>1</sup>), dass es den Kaiserlichen gelang Zwietracht unter den Anhängern des Vitalianus anzustiften. Der getreue Diener desselben, durch dessen Hand Cyrillus gefallen war, der Hunne Tarrach, wurde durch seinen mit kaiserlichem Gold erkauften Landsmann Turgun den Kaiserlichen in die Hände geliefert und in Panteichion bei Kalchedon lebendig verbrannt. Rufinus bekam die Leibwächter des Vitalianus, Anastasius und Domnicus in seine Gewalt und auch diese wurden in Constantinopel hingerichtet. — Hier bricht der Auszug ab. Ueber die Wendung, die der Tod des alten Anastasius (9. Juli 518) und der Regierungsantritt des orthodoxen Justinus diesen Dingen gab, über die hohe Stellung, die Vitalianus unter diesem einnahm, über seine Erhebung zum magister militiae in praesenti und zum ordentlichen Consul für 520 und seine Ermordung auf kaiserlichen Befehl in eben diesem Jahre erfahren wir aus den neuen Fragmenten nichts.

Ότι ἐπὶ Ἰουστιανοῦ ἐτυράννησαν οἱ Σαμαρεῖται καὶ ἔστεψαν βασιλέα.

Gemeint ist der Aufstand der Bewohner von Samaria unter Führung des Julianus gegen Kaiser Justinian im J. 529. Vgl. Clinton fast. Rom. zu d. J.

Ότι Ἰουστίνος τὸν ἀνεψιὸν αὐτου ἀπεκεφάλισεν ώς ἐπιβουλευσάμενον αὐτῷ.

Der jüngere Justinus, Sohn des Germanus, des Bruders Justinians, Consul 540, wurde auf Befehl Justins II im J. 566 hingerichtet <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Die übrigen Quellen schweigen über den weiteren Verlauf der Verwicklung; nur Euagrius sagt 3, 43: φασὶ δ' οὖν τὸν Βιταλιανὸν ἐν Ἀγχιάλῳ τινὰ χρόνον διατρίψαι, τὴν ἡσυχίαν ἄγοντα. Was Theophanes unter dem J. 6007 berichtet, dass Vitalianus, durch den Meineid des Anastasius erbittert, ihm viel Böses zugefügt habe und ihm zum Hohn die einzelnen gefangenen Soldaten für einen Follis den Kopf verkauft habe, fügt sich in die sonst bekannten Nachrichten nicht recht ein.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Johannes Biclariensis zum 2. Jahr Justins II: Iustinus filius Germani patricii consobrinus Iustini imperatoris factione Sophiae Augustae in Alexandria occiditur.

"Οτι σκανδαλισθεὶς ὁ Μαυρίκιος ἐπὶ τῷ μισηθηναι διὰ τὸ προδοῦναι τὴν αἰχμαλωσίαν γράφει πρὸς τὸν στρατηγὸν Κομεντιόλον κρύφα προδοῦναι τὸν λαὸν τῆς Θράκης εἰς τοὺς βαρβάρους. ἔγνω οὖν ὁ λαὸς τὸν δόλον τὸν γὰρ 5 στρατηγὸν κρατήσαντες, ὑπέδειξεν αὐτοῖς τὰ γράμματα. ἀπὸ τότε οὖν ἐζήτουν φονεῦσαι Μαυρίκιον. γνοὺς δὲ ὁ Μαυρίκιος διεδέξατο Κομεντιόλον ποιήσας Φιλιππικόν. ἔπεμψαν οὖν ἐντολικαρίους διὰ Κομεντιόλον ἡν δὲ εἶς ἐξ αὐτῶν Φωκᾶς. ὁ οὖν Φωκᾶς ἀντικατέστη τῷ βασιλεῖ 10 καὶ πάντων ἐξελθόντων εἶς τῶν πατρικίων ἐπιδραμών τῷ Φωκᾶ ἀπέσπασε τῶν γενείων αὐτοῦ. ὁ δὲ Φωκᾶς ἐνέβλεψεν αὐτῷ ἀπόκρισιν μὴ δοὺς αὐτῷ.

2 αλχμαλωσίαν] αλχμαλωσίαν καὶ Hds. [ 8 εντολικαριοις Hds. [ 12 αὐ-τὸν Hds.

Dies Bruchstück gehört in den Avarenkrieg des J. 600. Nachdem der Chagan der Avaren den Kaiser Mauricius vergeblich aufgefordert die Gefangenen für einen niedrigen Preis auszulösen, lässt er sie sämmtlich umbringen. Die Erbitterung der Soldaten gegen den Kaiser, dem sie den Tod ihrer Kameraden zur Last legen, bestimmt diesen dem Feldherrn Commentiolus den geheimen Befehl zugehen zu lassen das Heer dem Feinde zu verrathen; die Soldaten erhalten Kunde davon und senden Abgeordnete, darunter den Centurionen Phokas, den spätern Kaiser, an Mauricius, um über Commentiolus Beschwerde zu führen. Wie Phokas den Kaiser anredet, wird er von einem der Senatoren gemisshandelt, der Kaiser aber ruft den Commentiolus ab und ersetzt ihn durch den Philippicus. — So erzählt Johannes. Bei unseren anderen Gewährsmännern, insbesondere Theophanes zum J. 6092 p. 432 und Theophylactus Simocatta 8, 1, legt das Heer nicht dem Kaiser, sondern dem Commentiolus den beabsichtigten Verrath zur Last, was allerdings zu der Beschwerdeführung beim Kaiser besser passt, und wird Commentiolus für jetzt nicht abberufen, sondern im Oberbefehl bestätigt. Doch ist der genau motivirte und detaillirte Bericht eines so gewichtigen Zeugen, wie Johannes für diese Epoche ist, sehr beachtenswerth. Theophanes Erzählung mag zur Vergleichung hier stehen: ἐκτούτου πολὺ μῖσος κατὰ Μαυρικίου τοῦ βασιλέως ἐκινήθη καὶ ἤρξαντο λοιδορίαις τοῦτον βάλλειν · όμοίως καὶ ό λαὸς ὁ ἐν τῆ Θράκη πρὸς λοιδορίαν τοῦ βασιλέως ἐχινήθη. ὁ δὲ στρατὸς ἐντολιχαρίους ἔπεμψεν πρός τὸν βασιλέα κατὰ Κομεντιόλου ώς προδοσίαν ἐν τῷ πολέμω ποιήσαντος, εν οξς ήν καὶ ὁ Φωκᾶς, ὅστις τῷ βασιλεῖ διαλεγόμενος βουερῶς τούτω ἀντέλεγεν εν τῷ σιλεντίω, ώστε τινὰ
τῶν πατρικίων τοῦτον ματζῶσα, καὶ τὸν πώγωνα αὐτοῦ τῖλαι.
ὁ δὲ βασιλεὺς οὐ κατεδέξατο τὴν κατὰ Κομεντιόλου ἔγκλησιν,
ἀλλὰ τούτους ἀπράκτους ἀπέλυσεν. διὰ τοῦτο καὶ ἡ ἐπιβουλὴ
τοῦ βασιλέως ἀρχὴν ἔλαβεν.

"Οτι λιτανεύοντος τοῦ βασιλέως Μαυρικίου εἰς τὴν ὑπαπαντὴν γυμνόποδος λίθοι κατ' αὐτοῦ ἐπέμφθησαν εἰς τὰ Καρπιανοῦ, καὶ ἐκάθισάν τινα φαλακρὸν εἰς ὄνον, βαλόντες εἰς τὴν κεφαλὴν αὐτοῦ σκόροδα πρὸς μίμησιν Μαυ-5 ρικίου, λέγοντες 'εὖρε τὴν δάμαλιν ἁπαλὴν καὶ τρυφεράν καὶ ὡς τὸ καινὸν ἀλεκτόριν, οὕτως αὐτὴν πεπήδηκεν.'

5 τουφερός Hds.

Diesen Vorfall berichtet fast mit denselben Worten Theophanes zum J. 6093 p. 437: τοῦ δὲ βασιλέως νυχτὶ ἀνυποδήτου λιτανεύ-οντος μετὰ πάσης τῆς πόλεως παρευχομένου ἐν τοῖς Καρπιανοῖς στασιάζουσιν ἐκ τοῦ πλήθους τινὲς καὶ λίθους κατὰ τοῦ βασιλέως ἔβαλλον, ὥστε μόλις τὸν βασιλέα σὺν Θεοδοσίω τῷ υἰῷ αὐτοῦ διασωθῆναι καὶ τὴν εὐχὴν πληρῶσαι ἐν Βλαχέρναις. οἱ δὲ δῆμοι εὐρόντες ἄνδρα προσομοιοῦντα Μαυρικίω καὶ βαλόντες αὐτῷ σαγίον μαῦρον καὶ ἀπὸ σκόρδων πλέξαντες στέφανον καὶ εἰς ὄνον τοῦτον καθίσαντες διέπαιζον λέγοντες 'εὕρηκεν τὴν δαμαλίδα ἀπαλήν' καὶ ὡς τὸ καινὸν ἀλεκτόριν ταύτη πεπήδηκεν und so weiter. Kürzer Theophylactus 8, 4. 5.

Ότι ύφωρᾶτο Μαυρίκιος εἰς τὸν στρατὸν Θράκης καὶ f.153' εἰς τὸν γαμβρὸν Φιλιππικὸν καὶ εἰδεν ἀποκάλυψιν ὁ Μαυρίκιος, ὅθι ἵστατο, ἐν τῷ πορφυρῷ μαρμάρφ τῆς χαλ-κῆς, καὶ ἔλεγεν αὐτῷ 'ποῦ θέλεις ἀποδώσω σοι; ὧδε ἢ ἐν τῷ μέλλοντι;' ὁ δὲ εἰπεν 'ὧδε.' καὶ τότε ἐπέτρεψεν αὐτὸν ἐκ-δοθῆναι Φωκᾳ στρατιώτη καὶ διυπνίσθη. ἐποίησεν οὖν μετάνοιαν τῷ Φιλιππικῷ ὁ Μαυρίκιος. ἐπεχείρουν οὖν οἱ στρατοὶ Θράκης ἀνέρχεσθαι πρὸς ἐπιβουλὴν Μαυρικίου. ἐβουλεύσαντο οὖν οἱ στρατοὶ τίνα ποιήσουσι βασιλέα. ἐ-10 ποίησαν οὖν Φωκᾶν καὶ ἀφίεσαν τόν τε ᾿Αλέξανδρον καὶ Λίλλιν, καὶ ἦλθον ἕως τοῦ κάμπου ἑβδόμου. ὑφωρῶντο οὖν οἱ τῆς πόλεως διὰ Μαυρίκιον, καὶ οὐδεὶς ἐτόλμα ἐξελθεῖν

πρός αὐτούς. ἐπεσύρετο οὖν εἶς καὶ ἀπήει πρός τὸν στρατόν. ήβουλήθη οὖν ὁ Μαυρίκιος τῆ νυκτὶ φυγεῖν πρὸς 15 τον άγιον Αθτόνομον, αλλ' επίασεν αθτον ή ποδαλγία. προσερρύησαν οὖν καὶ τὰ β΄ μέρη, Πράσινοι καὶ Βένετοι, καὶ πάντες, καὶ ἀνήγαγον τὸν Φωκᾶν εἰς σκουτάριν ἐν τῷ τριβουναλίω τοῦ κάμπου καὶ ἀνηγόρευσαν αὐτὸν βασιλέα. ό δὲ Μαυρίκιος ἀκούσας, ἐξελθών διὰ κοχλίου ἐδόκει μετὰ 20 τοῦ υίοῦ αὐτοῦ φεύγειν εἰς τὸν ឪγιον Αὐτόνομον καὶ πρὸς Χοσφόην εν Περσίδι. ην δε μετ' αὐτοῦ καὶ Στέφανος, δ βαίουλος Θεοδοσίου, δ κτίσας τὰ άρματίου καὶ τὸ σάγμα. καὶ ἀντανεμίας γενομένης εξηλθεν είς διαδρόμους. ὁ δὲ Θεοδόσιος ήδυνήθη διαφυγείν και οὐδείς διέγνω. οἱ δὲ ἔφασαν 25 δτι φεύγων έξέβρασε καὶ ἐτελεύτησεν. ή δὲ γυνὴ τοῦ βασιλέως Μαυρικίου καὶ τὰ τέκνα ἀπηλθον ἐν Χαλκηδόνι, δ δὲ Φιλιππικός ἐκείρατο τὴν κόμην κληρικός ἐν Χρυσοπόλει. έξήτησεν οὖν ὁ Φωκάς τὸν πατρίκιον, τὸν κρατήσαντα τὸν πώγωνα αὐτοῦ, λέγων 'φέρετε τὸν τατά μου' καὶ 30 απεκεφάλισεν αὐτόν. ἔστεψεν οὖν τὸν Φωκᾶν Κυριακὸς δ πατριάρχης είς τὸν ἅγιον Ἰωάννην είς τὸ ζ΄. ἦν δὲ τῷ γένει Θράξ ετων νέ, είχε δε γυναϊκα Λεοντίαν καὶ μητέρα καὶ θυγατέρα Δυσμενζιανήν καὶ έβασίλευσεν έτη η'. καὶ έκραξεν ο δημος εν τῷ || ἱπποδρομίῳ Μαυρίκιος οὐκ α- f. 154 35 πέθανε, μάθε την αλήθειαν. και εκέλευσεν απενεχθηναι Μαυρίκιον καὶ τὰ τέκνα αὐτοῦ εἰς τὸν μῶλον τὸν Εὐτροπίου καὶ ἀποκτανθηναι.

1 εἰς zu tilgen || 2 εἰς zu tilgen | ἀπόκαμψιν Hds. || 3 ὅϑι] ὅτι Hds. || 9 τίνω Hds. || 14 οὖν fehlt || 17 σκουτάρην Hds. || 29 πόγωνα Hds. || 36 τὸν Εὐτρ.] τῶν Εὐτρ. Hds.

Die Katastrophe des Mauricius und die Thronbesteigung des Phokas wird von Johannes im Ganzen so wie von Theophanes p. 439 fg. berichtet. Die Besorgniss vor dem thrakischen Heere und dem Philippicus; das Traumgesicht, in dem Mauricius erklärt lieber in dieser als in jener Welt die verdiente Strafe erleiden zu wollen; die Aussöhnung mit Philippicus; die Revolution bei dem thrakischen Heere und die Ernennung des Phokas stimmen wesentlich überein. Nicht genannt werden bei Theophanes, wenigstens nicht in diesem Zusammenhange, Alexandros und Lillis; es scheinen dies die Abgesandten des thrakischen Heeres zu sein, die in der Hauptstadt gegen Mauricius auftreten, und sie sind wohl identisch

mit den später unter den Vertretern der Sache des Phokas von Theophanes genannten Alexandros und Lilius. Die Flucht des Mauricius zur Kirche des H. Autonomus¹), der Plan sich zu Chosroes zu begeben, die Ausrufung des Phokas in der Hauptstadt, die Hinrichtung des Mauricius und fünf seiner Söhne erzählt Theophanes ebenfalls ganz ähnlich. Die Nachrichten aber über das Schicksal der sonstigen Glieder des kaiserlichen Hauses fehlen bei ihm und sind zum Theil wohl neu, obwohl einiges daraus Zonaras 14, 14 beibringt, ebenso die über die Hinrichtung des Patriciers, der den Phokas, als er als Abgesandter des Heeres zum Kaiser Mauricius kam, am Bart gerupft hatte. Es liegt nicht in meinem Kreise genauer hierauf einzugehen.

"Ότι ποιήσας τὸν πατρίκιον Πρίσκον ὁ Φωκᾶς γαμβροῦ ἐπὶ θυγατρὶ καὶ θεωρήσας τὰ λαυράτα τοῦ γαμβροῦ αὐτοῦ Φωκᾶς καὶ τῆς θυγατρὸς εἰς ζῆλον ἐλθων ἐξήταζε τοὺς γραμμιστὰς καὶ τοὺς πρώτους τῶν μερῶν. ὁ δὲ γαμβρὸς αὐτοῦ Πρίσκος.... ώστε ἀποστεῖλαι Ἡράκλειον τὸν υἱὸν αὐτοῦ καὶ Νικήταν τὸν υἱὸν Γρηγορᾶ τοῦ ὑποστρατήγου αὐτοῦ, ὑπισχνούμενος αὐτοῖς προδιδόναι Φωκᾶν ἡκούετο γὰρ ὅτι καταστρατηγεῖ Φωκᾶ. οἱ δὲ Πράσινοι ἐν ἱπποδρομία ἔλεγον πρὸς Φωκᾶν πάλιν εἰς τὸν καῦκον ἔ-10 πιες, πάλιν τὸν νοῦν ἀπώλεσας. καὶ πολλοὺς ἐξ αὐτῶν ἀπέκτεινε. θυμωθέντες δὲ οἱ Πράσινοι ἔκαυσαν τὸ πραιτώριον.

Ότι ἐπιβούλους πολλοὺς ἐπίασε Φωκᾶς ὑπό τε τοῦ ἐπάρχου καὶ ἄλλων. καὶ ἤλθεν Ἡράκλειος, δηλωθεὶς 15 παρὰ τοῦ Πρίσκου πατρικίου, εἰς Ἦρυδον καὶ δεξάμενος τὸν κόμητα Αβύδου ἔμαθεν παρ' αὐτοῦ τὰ καινούμενα ἐν τῆ πόλει. ἐπέμφθη δὲ ὁ ἀδελφὸς Φωκᾶ ὁ κονδόχειρ εἰς τὸ Μακρὸν τεῖχος, καὶ μαθών εἰς Ἡρυδον εἶναι τὸν Ἡράκλειον, ἔφυγεν ἐν τῆ πόλει. ὁ Ἡράκλειος οὖν εἰς Ἡρυδον 20 πάντας τοὺς ἐξορίστους ἐδέξατο, οὺς ἐξώρισε Φωκᾶς. ἦλθεν οὖν Ἡράκλειος εἰς Ἡράκλειαν καὶ ηὔξατο εἰς τὴν άγίαν Γλυκερίαν καὶ ἀπὸ Σηλυβρίας εἰσῆλθε πλῷ καὶ ἀποῆλθεν εἰς τὴν νῆσον τὴν καλουμένην Καλώνυμον. μαθών

¹) Vgl. über diesen selten genannten bithynischen Heiligen, von dem Gibbon sagt, dass er nicht die Ehre habe ihn zu kennen, Tillemont mém. pour servir à l'hist. eccl. 5, 159.

οὖν Στέφανος ὁ Κυζικηνός, λαβών ἐκ τῆς θεοτόκου Άρ-25 τάκης στέμμα ἀπήγαγεν αὐτὸ τῷ Ἡρακλείῳ. ἐξῆλθεν οὖν Φωκᾶς ἐν Βλαχέρναις · ἔκειτο γὰρ Πρίσκος ὁ γαμβρὸς αὐτοῦ εἰς τὴν ἁγίαν σωρόν, προσποιούμενος ἀλγεῖν τοὺς πόδας. δ Βούνωσος οὖν συνεβουλεύετο ἀποκτεῖναι τὸν γαμβοδν αὐτοῦ. μαθόντος οὖν τινες Πράσινοι ὅτι ἦλθεν 30 δ βασιλεύς είς την νησον την προσπαρακειμένην τη πόλει, απηθαν την γυναϊκα καὶ την μητέρα Ἡρακλείου Φαβίαν καὶ απήνεγκαν Ήρακλείω. έξηλθε δε ό Φωκας καὶ απηλθεν είς Βυρίδας καὶ εθεώρει την παράταξιν των πλοίων των ελθόντων μετὰ Ἡρακλείου ἀπὸ ᾿Αφρικῆς. ἦσαν δὲ | τὰ πλοῖα f. 154' 35 ξως τοῦ ζ΄. καὶ ώς εθεώρει ὅτι εγγίζουσι τῆ πόλει, ενιππεύσας δ Φωκᾶς εἰσῆλθεν εν τῆ πόλει καὶ ἐπιτρέπει φυλάττεσθαι έκ τῶν Πρασίνων τὸν λιμένα τὸν Καισαρίου καὶ τὸν Σοφίας, τοῖς δὲ Βενέτοις τὰ ἐπὶ 'Ορμίσθου. ὁ δὲ Πρίσκος εδήλωσε συναχθηναι τους εξκουβίτωρας είς τὰ 40 Βοραϊδος είς τὸν ἱππόδρομον τοῦ οἴκου αὐτοῦ άμα τοῖς στρατιώταις βουκελλαρίοις. είχε δὲ Ἡράκλειος Μαυρίτων πληθος πολύ, καὶ εἰσηλθεν εἰς σάνδαλον Καλλιοπᾶς δ Τριμολαίμης δ ήνίοχος, φορών άρμα καὶ κασσίδα, καὶ έξελθών είς τον ακρόμωλον έπηρε την κασσίδα, ήν έφόρει, 45 καὶ γνωρισθέντος αὐτοῦ εὐθὺς ἔβαλον οἱ Πράσινοι εἰς τὰ Καισαφίου πῦφ· ὁ δὲ Πφίσκος ἔνεψεν αὐτὸν πφὸς τὰ ἐξκουβίτορα. τοῦ δὲ Βουνώσου ἀπελθόντος εἰς τὰ Καισαρίου, έπηλθον αὐτῷ οἱ Πράσινοι, καὶ φοβηθεὶς έφυγεν εἰς μίαν των σκαλων και έλαβε κονταραίαν έκεισε οι δε άνθρω-50 ποι τοῦ Φωκᾶ ἀνεχώρησαν. ὁ οἶν Φώτιος ὁ παρὰ Φωκᾶ έπιβουλευθείς είς την γυναϊκα αὐτοῦ, εἰσελθών εἰς τὸ παλάτιον μετα στρατού, κρατήσας αὐτὸν ἀπὸ τοῦ πώγωνος έξέβαλεν αὐτὸν τοῦ παλατίου. ἐκδύσαντες οὖν αὐτὸν τὴν βασιλικήν στολήν καὶ ἐμβαλόντες αὐτὸν εἰς ἀγκυρομάχον 55 απήγαγον πρός 'Ηράκλειον. ίδων δε αὐτὸν ὁ 'Ηράκλειος έξάγχωνα δεδεμένον λέγει αὐτῷ 'οῦτως διώχησας, ἄθλιε, την βασιλείαν; δ δε είπεν συ κάλλιον έχεις διοικησαι. δ οὖν Ἡράκλειος καθήμενος εἰς τὸ σέλλιν δέδωκεν αὖτῷ λακταίαν. καὶ ἐπὶ τοῦ τόπου ἀπεκεφάλισαν αὐτόν, κόψαντες 60 τὸν ὦμον τὸν δεξιὸν καὶ τὴν χεῖρα καὶ τὴν φύσιν, καὶ βαλόντες είς ποντάρια έσυραν αὐτὸν παὶ Δομνιτζίολον τὸν

άδελφὸν αὐτοῦ καὶ Βούνωσον καὶ Δεόντιον τὸν σακελλάριον αὐτοῦ καὶ ἔκαυσαν αὐτοὺς εἰς τὸν βοῦν.

5 Keine Lücke in der Hds.; es fehlen, wie Theophanes zeigt, die Worte ἔγραψεν πρὸς Ἡράκλειον τὸν πατρίκιον καὶ στρατηγὸν Ἁφρικῆς || 6 νικήσαν Hds. || 11 δὲ fehlt | πραιτόριον Hds. || 16 κινούμενα Theoph. || 17 ἔπέμη ει Hds. || 20 ἦλθε Hds. || 22 σιλυβρίας Hds. || 39 εξοκουβήτωρας Hds. || 43 τὸν] τὸ Hds. || 44 ἐπῆρε | καὶ ἐπῆρε Hds. || 46 ἐξοκουβήτορα Hds. || 49 ἐκεῖσε Müller, σκεῦος Geppert || 55 ἐδιοίκησας Hds. || 59 ἀπεκεφάλησαν Hds. || 61 μοντάρια Hds.

Auch der Bericht über den Ausgang des Phokas († 610 Oct. 6) stimmt in der Hauptsache mit dem besten oder vielmehr bisher einzigen, dem des Theophanes, giebt aber einiges anders und manches mehr. Die Vermählung seiner Tochter Domentia mit dem Patricier Priscus, die Erbitterung des Kaisers, weil die Tribune der Factionen (zà  $\mu \acute{\epsilon} \varrho \eta$ ) die Bilder der Neuvermählten mit dem Lorbeer bekränzen, die Bestrafung dieser Tribune wie der Maler (γραμμισταί) berichtet Theophanes p. 454 ausführlicher als Johannes oder wenigstens unser Auszug. Weiter heißt es bei Theophanes p. 456: ὁ Πρίσκος μη ὑποφέρων τοὺς ἀδίκους φόνους καὶ τὰ ὑπὸ Φωκᾶ γινόμενα ἔγραψεν πρός 'Ηράκλειον τὸν πατρίκιον καὶ στρατηγὸν Αφρικής, ώστε αποστείλαι Ήρακλειον τον υίον αθτού και Νικήταν τον υίον Γρηγορά τοῦ πατρικίου καὶ ὑποστρατήγου αὐτοῦ, ὅπως ἔλθωσιν κατά τοῦ τυράννου Φωκᾶ. ἤκουεν γὰρ μελετωμένην ἐν Αφρικῆ κατὰ Φωκᾶ ἀνταρσίαν, was fast wörtlich mit unserm Text stimmt. Dasselbe gilt von dem Aufstand der Grünen, den Theophanes p. 457 fg. ausführlicher erzählt, und der Ankunft des Heraklius p. 460, wo es heist: καταλαβών δὲ Ἡράκλειος τὴν Ἦρυδον εὖρεν Θεόδωρον τὸν κόμητα τῆς Ἀβύδου καὶ ἀναχρίνας ἔμαθε παρ' αὐτοῦ τὰ κινούμενα εν Κωνσταντινουπόλει. ὁ δὲ Φωκᾶς ἀπέστειλε τὸν ἀδελφὸν αὐτοῦ Δομεντζίολον τὸν μάγιστρον — bei Johannes heißt er δ κονδόχειο, der Einarmige — φυλάττειν τὰ Μακοὰ τείχη· μαθών δε ό μάγιστρος, δτι κατέλαβεν Ήράκλειος την "Αβυδον, έφυγε καταλιπών τὰ τείχη καὶ εἰσῆλθεν εἰς Κωνσταντινούπολιν. δ δε Ήρακλειος εδέξατο εν Άβύδω πάντας, οθς εξωφισε Φωκᾶς, καὶ ἀνῆλθε σὺν αὐτοῦς εἰς Ἡράκλειαν. Von der Ankunft in der Kirche der H. Glyceria, der Fahrt von Herakleia (Perinthos) nach Selymbria und von da nach der Insel Kalonymos bei Constantinopel 1) steht bei Theophanes nichts, wogegen das Folgende

<sup>1)</sup> Sie wird auch erwähnt bei Theophanes in der vita p. XXV und bei Leo Diaconus p. 147, 19.

wieder fast wörtlich stimmt:  $\Sigma \tau \dot{\epsilon} \varphi \alpha \nu \sigma \varsigma \delta \dot{\epsilon} \dot{\delta} \tau \tilde{\eta} \varsigma K v \zeta \dot{\iota} \kappa \sigma v \mu \eta$ τροπολίτης λαβών στέμμα έκ της έκκλησίας της άγίας θεοτόχου 'Αρτάχης ἀπήγαγεν αὐτὸ τῷ 'Ηρακλείω. Die bei Johannes folgende Erzählung, die manches geschichtlich wie geographisch unbekannte Detail enthält, ist bei Theophanes zusammengezogen in die wenigen Worte: καταλαβών δὲ τὴν Κωνσταντινούπολιν προσώρμισε τῷ λιμένι τῆς Σοφίας καὶ πολέμου κροτηθέντος νικά χάριτι τοῦ Χριστοῦ Φωκᾶν τὸν τύραννον. οἱ δὲ δημοι τοῦτον παραλαβόντες ἀνεῖλον πυρὶ κατακαύσαντες ἐν τίξο Boi. Unter den sonstigen Quellen berichtet Zonaras 14, 14 von der Gefangensetzung der Mutter und der Braut des Heraklius, deren Befreiung durch die Grünen nachher Johannes meldet. Dass dieselben das Haus des Cäsarius anzünden und Bonosus vor ihnen die Flucht ergreift, berichtet, aber in unklarer und abweichender Fassung, die Paschalchronik p. 700. Die Gefangennahme und Hinrichtung des Phokas wird von Zonaras 14, 14 und Cedrenus p. 712, 20 so erzählt, dass offenbar der Bericht des Johannes, wenn auch nicht unmittelbar, beiden zu Grunde liegt; ich setze die erstere etwas bessere Fassung her: Φώτιος δὲ τῶν ἐπιφανῶν ὑπάρχων, οὖ τὴν γυναῖκα δ τύραννης βία εμηίχευσε, σὺν πλήθει στρατιωτῶν καταλαβών τὰ βασίλεια κατέσπασε τοῦ θρόνου τὸν τύραννον (οἱ γὰρ περὶ αὐτὸν ἀπογνόντες τῶν βασιλείων ὑπανεχώρησαν) καὶ ἀποδύσας την πορφυρίδα φαιάν έσθητα ένέδυσε και δέσμιον τῷ Ἡρακλείω παρέστησεν. δ δε ίδων αὐτὸν έφη 'οὕτως, ἄθλιε, τὰ της πόλεως διψκησας πράγματα; καὶ ὁ Φωκᾶς ἀπονοία κάτοχος ών απεκρίνατο 'σύ δε κρειττόνως μαλλον διοικήσεις αὐτά; δργισθείς δε ό Ήράκλειος λάξ εκείνω ενέθορε καὶ έκτμηθηναι προσέταξεν. οί μεν οδν αθτίκα αθτόν άναιρεθηναι ιστόρησαν, οἱ δὲ πρότερον αὐτοῦ τὰς χεῖρας καὶ τοὺς πόδας έκκοπηναί φασιν, είτα καὶ τὰ αἰδοῖα...καὶ οίτως αὐτοῦ την κεφαλην έκκοπηναι, το δε δύστηνον σωμα καυθηναι κατά τον Βοῦν. Außerdem ist auch hier die Paschalchronik p. 700 Das Einzelne dieser Vorgänge zu verfolgen liegt beachtenswerth. meinen Untersuchungen fern.

### III.

Die Auszüge περὶ ἐπιβουλῶν aus dem Malalas beginnen in der Handschrift des Escurial f. 155 r. und schließen f. 168'; der Anfang fehlt, am Schluss sind sie vollständig und tragen die Unterschrift: Τέλος τῆς ἰστορίας Ἰωάννου τοῦ ἐπικλ. Μαλέλα περὶ ἐπιβου-λῆς. Auch in der Handschrift, aus der Valesius den Titel der constantinischen Sammlung περὶ ἀρετῆς καὶ κακίας herausgab, fanden sich neben einander Excerpte aus der Chronik des Johannes Malalas und des Johannes Antiochenus (Hodius Vorrede zum Malalas p. XXI Bonn), die aber meines Wissens ungedruckt geblieben sind. Wie unerfreulich auch die Beschäftigung mit diesem ebenso rohen wie gewissenlosen Syrer ist, so habe ich doch geglaubt die Madrider Fragmente mit dem gedruckten Text des Malalas vergleichen und die wesentlichen Abweichungen zum Abdruck bringen zu müssen.

- p. 133, 7 λούσατο (vielmehr [ἐβου]λεύσατο) μετὰ τοῦ Αἰγίσθου p. 142, 8 ἔως θανάτου. Am Schluss der Seite 155' ist
  eine Lücke, in der die Worte 134, 5 εἰς τὸ Ἀπόλλωνος 16 ἥτις
  'Ηλέκτρα fehlen. 133, 14 steht richtig 'Ηριγόνην. Die Stelle
  135, 5 fg. lautet hier so: καὶ ἀπαγαγόντες ἐν τῷ ἱερῷ τῆς Ἀθηνᾶς
  τὸν Ὀρέστην, ἐφ' ῷ ὁ ᾿Αρειος πάγος ὑπῆρχεν, τῆς δικῆς ἀκούσοντα (vielmehr ἀκούσων) μεταξὺ Ύακὸς τοῦ μετὰ Τυνδάρεω
  βασιλέως πατέρος Κλητρας καὶ τοῦ Ὀρέστου, ὅστις μὲν εὐθὺς
  ἐξεῖπε ψῆφον u. s. w.
- p. 217, 18 ὅτι Ἰούλιος Καῖσαρ ἀνελθών ἀπὸ ᾿Αντιοχείας ἐς Ῥώμην ἐσφάγη 20 συγκλητικών.
- p. 218, 7 Ότι Όπταβιανοῦ p. 221, 5 ὅτι τριομβυρτα ἐγένετο.—219, 18 ist vor καὶ einzuschieben καὶ διὰ τὴν Ῥώμην.— p. 220, 11 folgt nach ἐβάσταζε γὰρ ἀσπίδας noch ἐν μουζικίοις (μουζάκιον ist nach Ducange eine Art Schuh).
  - p. 239, 18  $\ddot{o}$ τι  $\dot{e}$ Ηρώ $\dot{o}$ ης 240, 1 της α $\dot{v}$ το $\tilde{v}$  γυναικός.
  - p. 245, 22 ὅτι Γάιος 246, 2 ἐτῶν λθ΄.
  - p. 257, 23 δτι Νέρων ἐπὶ τῆς ὑπατείας— 258, 7 ἐτῶν ξθ'.
  - p. 266, 13f δτι Δομιτιανός 267, 9 ἐσφάγη.
  - p. 282, 19. 20  $\delta \tau \iota \ B \tilde{\eta} \varrho o \varsigma$ .
  - p. 290, 9. 10 ότι Πέρτιναξ.
  - p. 290, 11. 20 ὅτι καὶ Δίδιος p. 291, 2 ἐνιαυτῶν ξ'.
- p. 292, 20 ὅτι ἐπὶ Σεβήρου 294, 18 ἔκτισε δὲ καὶ τοῖς ἀντιοχεῦσι πολλά.

p. 295, 9 δτι καὶ 'Αντωνῖνον Γέταν ὁ στρατὸς ἀνεῖλεν, δς ἐτελεύτησε.

In dem gedruckten Malalas folgt auf Caracalla sogleich Valerianus. Dass diese Lücke durch die Abschreiber verschuldet ist, zeigen die Madrider Auszüge, deren hierher gehörenden Abschnitt ich mittheile.

Ότι καὶ Μακρίνος ἐσφάγη ἐν Αρχελαϊδι ὢν ἐνιαυτῶν νβ΄. Ότι Αντωνίνος ὁ Ἡλιογάβαλος ἐσφάγη ἐν τῆ Ῥώμη ὑπὸ τοῦ ἰδίου συγγενοῦς, ὢν ἐνιαυτῶν λς΄.

Ότι ἡ σύγκλητος 'Ρώμης ἀποδιέκειτο πρὸς τὸν Μαξιμίνον τὸν διώκτην Χριστιανῶν, καὶ ἢπείλουν τοῖς στρατιώταις τοῖς ποιήσασιν αὐτὸν βασιλέα. δημοτικῆς οὖν ταραχῆς γενομένης ἕνεκα λιμοῦ, οἱ πολῖται 'Ρωμαίων ἐπῆλθον τῷ Μαξίμῳ βασιλεῖ ἐν τῷ Παλατίῳ, καὶ ἐξῆλθεν κατ' αὐτῶν ὁπλισάμενος μετὰ βοηθείας ὁ νἱὸς αὐτοῦ Πουλχεριανὸς καὶ ἐφονεύθη ὑπὸ τοῦ πλήθους τῆς πόλεως τῆς γὰρ (fehlt in der Hdschr.) ἄμα αὐτῷ βοηθείας φοβηθείσης τὸ ἄπειρον πλῆθος τῶν πολιτῶν 'Ρωμαίων καὶ καταλιπούσης αὐτὸν καὶ φυγούσης συνελήφθη μόνος. ὁ δὲ Μαξιμῖνος, ἐάσας τὸ Παλάτιον, ἐξῆλθεν εἰς Ακυληίαν (ἀσυλήταν Hdschr.), ἀγανακτῶν κατὰ τῶν τῆς πόλεως καὶ κατὰ τοῦ στρατοῦ διὰ τὴν τοῦ νἱοῦ αὐτοῦ προδοσίαν. οἵτινες στρατιῶται, εύρηκότες ἀφορμήν, ἐπῆλθον αὐτῷ καὶ ἐσφάγη ἐκεῖ, ὢν ἐνιαυτῶν ξε΄.

Ότι καὶ Ἀλβῖνος συνεκλείσθη (die Hdschr. συνεσκολάσθη) ἐν τῷ Παλατίω καὶ ἐσφάγη ὑπὸ τοῦ ἰδίου συγγενοῦς, ὢν ἐτῶν ξ΄.

Ότι καὶ Πομπηιανὸς ἐξιων ἐν πολέμω ἐσφάγη ἐν Παρθία, τον ἐνιαυτῶν νβ΄.

"Ότι ἐπὶ τῆς βασιλείας Φιλίππου τοῦ 'Ρωμαίων βασιλέως ἐμφυλίου πολέμου γενομένου ἐν τῆ 'Ρώμη μεταξὺ στρατιωτῶν ἕνεκε Βρούτιδος μοιχευθείσης καὶ πολλῶν σφαγέντων ἐξῆλθεν ὁ Φίλιππος ἐκ τοῦ Παλατίου μετὰ τῶν ἰδίων αὐτοῦ υίῶν, παῦσαι αὐτούς, καὶ ἐπῆλθον αὐτῷ οἱ τοῦ ἑνὸς μέρους στρατιῶται καὶ ἔσφαξαν αὐτὸν μετὰ τῶν ἰδίων τέκνων καὶ ἐτελεύτησεν, ὢν ἐνιαυτῶν ξν΄.

Ότι Γάλλος ἀνηγορεύθη βασιλεύς ύπὸ τῶν στρατιωτῶν καὶ εὐθέως ἐλθων ἐν τῆ Ῥώμη ἐφονεύθη, ὢν ἐνιαυτῶν ξ΄.

Ότι Μάριον τὸν βασιλέα ή γυνη αὐτοῦ κοιμώμενον ἀπέσφαξεν, ος οὐκ ἀνηγορεύθη βασιλεύς ὑπὸ τῆς συγκλήτου, διότι ὁ στρατὸς αὐτὸν ἐποίησε (ἐπίησε Hdschr.) βασιλέα, αὐθεντήσας τὴν σύγκλητον.

Ότι Δέκιος εξελθών εν πολέμω των Φράγγων, ως απήρχετο, εσφάγη μετὰ τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ ὑπό τινος τῶν εξάρχων εν ἀδύτω, ὢν ενιαυτῶν ξ΄.

Ότι Αἰμιλιανὸς ὁ βασιλεὺς Ῥωμαίων ἐσφάγη ἐν τῷ Παλλατίψ ὡς ἐξήρχετο ἐν τῷ ἱερῷ, ὢν ἐνιαυτῶν μη'.

- p. 301, 7-9 δτι δ Αθοηλιανός.
- p. 302, 12—15 δτι Πρόβος.
- p. 313, 3 δτι Μαξέντιος.
- p. 325, 2 δτι Κωνσταντίνος.
- p. 344, 5—8 ὅτι Γρατιανός.
- p. 345, 8 δτι έπὶ Θεοδοσίου 11 ἀνηρέθη.
- p. 360, 7—23 δτι κτίζοντος (abgekürzt).
- p. 371, 9 fg. Die Erzählung von Aspars Ende entfernt sich von dem gedruckten Text so weit, dass es nothwendig ist wenigstens den Anfang herzusetzen.

"Ότι "Ασπαρ ό πατρίκιος πολλά κακά ένεδείκνυτο Λέοντι τῷ βασιλεῖ. Θαρρῶν γὰρ εἰς τὴν Γοτθικὴν χεῖρα, ἡν εἶχε, ταῦτα ἔπραττεν, εν οίς χρόνοις παρεκάλει Ίσπαρ ὁ πατρίκιος ξπὶ τῷ ἐπιγαμβρεῦσαι αὐτῷ τὸν υἱὸν αὐτοῦ Πατρίκιον ὄντα Καίσαρα. τοῦ δὲ δήμου ἐνστάντος καὶ τῶν μοναχῶν καὶ τῶν κληρικών, ἔνδοσιν ἔλαβε τὰ τοῦ γάμου. ὑπονοήσας δὲ ὁ βασιλεύς Λέων τυραννίδα μελετᾶν Ίσπαρα τὸν πατρίκιον ἐφόνευσεν εν τῷ Παλατίῳ έσω καὶ αὐτὸν καὶ Αρδαβούριον καὶ Πατρίκιον τὸν Καίσαρα, τοὺς υἱοὺς αὐτοῦ, ἐν κομέντφ κατακόψας τὰ σώματα αὐτῶν, εἰς κανθήλια ἐκβαλων ἐκ τοῦ Παλλατίου καὶ ἐγένετο ἐν Κωνσταντινουπόλει (Κωνσταντιπόλει Hdschr.) ταραχή μεγάλη. είχε γάρ, ώς είρηται, πληθος Γότθων καὶ κόμητας πολλούς καὶ ἄλλους παῖδας καὶ παραμένοντας αὐτοῖς ἀνθρώπους, οὓς ἐκάλεσε φοιδεράτους, ἀφ' ων καὶ αἱ φοιδερατικαὶ ἄννωναι κατάγονται. εἶς δὲ Γότθος τῶν διαφερόντων τῷ ᾿Ασπαρι, ὄνομα ᾿Οστρις κ. τ. λ.

Das Folgende (bis p. 372, 5 ἢ συνάγεσθαι ἐν ἐκκλησία.) stimmt ungefähr. Wegen der Notiz über die annonae foederaticae, die im gedruckten Text fehlt, vgl. S. 350.

p. 373, 9 ὅτι ἐσφάγη — p. 375, 6 ἐβασίλευσεν ὀλίγον χρόνον.

p. 375, 8. 9 ὅτι Μαιουρινός.
Hermes VI.

p. 382, 10 ὅτι ἐπὶ τῆς βασιλείας Ζήνωνος πρόφασιν — 384, 3 προαχθῆναι.

p. 385, 9 Von dem Anfang dieses den Illus betreffenden Abschnitts mögen zur Probe die Varianten hier vollständig stehen. — 9 ἐν δὲ τῆ αὐτοῦ βασιλεία] ὅτι ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ Ζήνωνος | 10 φίλος | θεῖος | βασιλέως fehlt | δ fehlt | 11 βασιλέα fehlt || 14 τοῦ αὐτοῦ βασιλέως fehlt || 15 αὐτοῦ] αὐτῷ | ἐβουλεύσατο] έβουλεύετο | τοῦ αὐτοῦ fehlt || 16 τοῦ αὐτοῦ fehlt || 17 ἐπιβουλεύση] συσκευάσηται Ζήνωνα | πρῶτου] τὸ πρῶτον || 18 αὐτον fehlt | την fehlt | 19 Ζήνωνος | τοῦ αὐτοῦ Ζήνωνος | αὐτὸς fehlt || 20 την Ἰσαυρίαν] Ἰσαυρίαν χώραν | φησὶ fehlt || 21 αὐτὸν  $\lambda \dot{\delta} \gamma \delta \nu$   $\lambda \dot{\delta} \gamma \delta \gamma$   $\lambda \dot{\delta} \gamma \delta \nu$   $\lambda \dot{\delta} \gamma \delta \gamma$   $\lambda \dot$ τὸν βασιλέα fehlt || 2 τὴν αὐτὴν δέσποιναν fehlt | βασιλεὺς fehlt || βουμένου] φοβουμένω | Ζήνωνα] Ζήνωνα ἀπὸ θείας κελεύ- $\sigma \epsilon \omega \varsigma \mid \alpha \vec{v} \tau \hat{o} \nu \mid ^{2}I\lambda \lambda o \tilde{v} \nu \mid ^{6} \kappa \alpha \tau \tilde{\eta} \lambda \vartheta \epsilon \nu \quad \tilde{\eta} \quad \alpha \vec{v} \tau \tilde{\eta} \quad B \eta \varrho i \nu \alpha \mid ^{3}\tilde{\eta} \lambda \vartheta \epsilon \mid ^{6}V \eta \hat{v} \mid ^{6}V \eta \hat{v$ Bηρίνα ἡ πενθερὰ Ζήνωνος | τὴν fehlt | 8 ἐν τῆ Ἰσανρία] τῆςΙσαυρίας | έχον βοηθείαν πολλήν] έχων μετ' αὐτοῦ καὶ ὄχλον βοηθείας πολύν | καὶ κελεύσας αὐτὴν διὰ στρατιωτῶν φυλάττεσθαι] καὶ ἐφύλαττον αὐτὴν ἐκεῖσε.

Von hier an sind nur die einigermaßen wichtigen Abweichungen angemerkt.

13 πραίσεντος] πραισέντον μεγάλου εὐθέως || 15 ξμμάλους] ξιβάλλους καί || p. 387, 13 ή Αριάδνη κατεσκεύασε τοῦ φονεῦσαι τὸν Ἰλλοῦν καὶ ἱππικοῦ ἀγομένου ὡς ἀνέρχεται] Αριάδνη ἡ βασίλισσα κατεσκεύασε φονευθηναι τὸν μάγιστρον Ἰλλοῦν ὡς κωλύοντα ἀνελθεῖν τὴν μητέρα αὐτῆς, καὶ ἐκέλευσεν Οὐρβικίω τῷ εὐνούχω τῷ κουβικουλαρίω προτρέψασθαί τινα εἰς τὸ φονεῦσαι τὸν πατρίκιον καὶ μάγιστρον Ἰλλοῦν. καὶ ἱππικοῦ ἀγομένου μετεστάλη ὁ Ἰλλοῦς παρὰ Ζήνωνος κατελθών ἐκ τοῦ καθίσματος εἰς τὸν δέλφακα¹) τοῦ παλατίου δέξασθαι βαρβάρων πρεσβευτάς καὶ ὡς ἀνήρχετο κ. τ. λ. Aus dieser Erzählung schöpft Theophanes zum J. 5972; aber der Bericht des Malalas ist viel eingehender und erscheint glaubwürdig. Zu beachten ist, dass der Empfang der fremden Gesandten allerdings zu den Geschäften des magister officiorum gehört || 15 κατὰ τῆς κεφαλῆς]

¹) 'Zu lesen ist εἰς τὸν δέλφικα; was das kaiserliche Speisezimmer bedeutet. Belege bei Stephanus unter Δελφινίς und bei Ducange unter delphicum'. Haupt.

παρὰ τὸ ωτίον κατὰ τῆς κεφαλῆς || 20 ὑπὸ τῶν ἀνθρώπων αὐτοῦ] ὑπὸ τῶν ἄλλων σπαθαρίων καὶ ἀνθρώπων αὐτοῦ.

p. 388, 3 ωτειλήν] ωτειλήν καὶ ἐφόρει καμελαύκιον | 7 έξουσίαν] εξουσίαν είς τὸ ποιεῖν αὐτὸν εί τι συνόδοι (so) || 14 τὸν πατρίκιον Δεόντιον καὶ τοὺς ἄλλους συγκλητικούς καὶ κατῆλθεν εν Αντιοχεία τη μεγάλη ποιήσας όλίγον χρόνον χαρισάμενος αὐτοῖς πολλὰ ἐξῆλθεν ἐπὶ τὴν Ἰσαυρίαν] τὸν πατρίκιον Δεόντιον, ΐνα λάβη καὶ ἐνέγκη Βηρίναν. κατῆλθον δὲ μετὰ Ἰλλοῦ καὶ ἄλλοι πολλοί τῆς συγκλήτου καὶ εἰσῆλθεν ἐν Αντιοχεία ὁ Ἰλλοῦς ἔχων μεθ' ξαυτοῦ πληθος στρατοῦ καὶ Λεόντιον καὶ Παμπρέπιον πατρίκιον καὶ τὸν ἀπὸ ὑπάτων Μάρσον καὶ ἀπὸ ὑπάτων Ίουστιανὸν καὶ ἀπὸ ἐπάρχων Αἰλιανὸν καὶ τὸν ἀπὸ ἰλλουστρίων Ματρονιανόν καὶ Κουττούλην τὸν ἀπ' ἐπάρχων καὶ κόμητας πολλούς. καὶ ποιήσας δύο ἐνιαυτούς καὶ κτίσας πλείστα καὶ φιλοτιμησάμενος τοῖς Αντιοχεῖσιν ἐξῆλθεν ἀπὸ Αντιοχείας επί Ίσαυρίαν διά Βηρίναν την δέσποιναν. — 20 όντα ἄνδρα ελεύθερον, καὶ ἐποίησεν ή αὐτὴ Βηρίνα θείας κελεύσεις κατά πόλιν καὶ σάκρας πρὸς τοὺς άρχοντας καὶ τούς στρατιώτας, ώστε δέξασθαι αὐτὸν καὶ μὴ ἐναντιωθηναί τινα, γράψασα δὲ σάκραν ἔχουσαν πολλά κακά περί Ζήνωνος. καὶ ἐβασίλευσεν ἐν Αντιοχεία ολίγας ἡμέρας. ἦν δὲ ό Λεόντιος ανής εὐπρεπής οὖλος πολύθριξ εὐηλιξ καθάριος, καὶ ἐποίησε Βηρίνα σάκραν αὐτοῖς τοῖς Αντιοχεῦσιν εἰς τὸ δέξασθαι τὸν Λεόντιον βασιλέα καὶ μὴ ἀντιστῆναι αὐτοὺς αὐτῷ. ἐποίησε δὲ (δὲ fehlt in der Hdschr.) καὶ πρὸς τοὺς ἄρχοντας της Ανατολης καὶ της Αἰγυπτιακης διοικήσεως σάκρας. εξχε δὲ ούτως. Αιλία (ήλια Hdschr.) Βηρίνα ή ἀεὶ Αὐγοίστα Αντιοχεῦσι, πολίταις ήμετέροις. ἴστε ὅτι τὸ βασίλειον (hiernach hat die Hdschr. καὶ ὅτι) μετὰ τὴν ἀποβίωσιν Λέοντος τοῦ τῆς θείας (θείης Hdschr.) λήξεως ήμέτερόν έστιν. προεχειρισάμεθα δέ βασιλέα Στρακωδίσοσον τὸν μετὰ ταῦτα κληθέντα Ζήνωνα, ώστε τὸ ὑπήκοον (die Worte τὸν μετὰ bis ὑπήκοον sind am Rande nachgetragen) βελτίω θείναι καὶ πάντα τὰ στρατιωτικά πράγματα. όρωσι νύν την πολιτείαν άμα τῷ ὑπηκόψ κατόπιν φερομένην έκ της αὐτοῦ ἀπληστίας ἀναγκαῖον ήγησάμεθα βασιλέα δμῖν στέψαι εὐσεβῆ καὶ (fehlt in der Hdschr.) δικαιοσύνη κεκοσμημένον, ΐνα τὰ τῆς Γωμαϊκῆς πολιτείας περισώση πράγματα καὶ τὸ πολέμιον ήσυχον ἄξει, τοὺς δὲ ὑπηκόους ἄπαντας μετὰ τῶν νόμων διαφυλάξη. ἐστέψαμεν Δεόντιον τὸν εὐσεβέστατον, ὃς πάντας ὑμᾶς προνοίας ἀξιώσει. καὶ εὐθέως ἔκραξεν ὁ δῆμος τῶν ἀντιοχέων ἄπας (ἄπαξ Hdschr.) ὑφὰ ἐν ἀναστάς ὑμέγας ὁ θεὸς καὶ κύριε ἐλέησον, τὸ καλὸν καὶ τὸ συμφέρον παράσχου. ἐξελθών δὲ ἀπὸ Ταρσοῦ πόλεως ἐλθών εἰσῆλθεν ὁ Λεόντιος ὁ ἀντάρτης μόνος διὰ Ἰλλοῦ ἐν ἀντιοχεία, καὶ ἐβασίλευσεν ἐν ἀντιοχεία τῷ μεγάλη ἀντάρτης ὢν καὶ προεβάλετο ἔπαρχον πραιτωρίων Αἰλιανὸν καὶ μάγιστρον Παμπρέπιον καὶ κόμητα λαργιτιώνων Ἰουστιανόν. καὶ ἐκεῖθεν ἐξῆλθε πολεμῶν ἐν Χαλκίδι, πόλει τῆς Συρίας, διότι οὐκ ἐδέξατο τὰ λάβρατα αὐτοῖ μήνα ἕνα ῆμισυ. In dem aus dieser Stelle geflossenen Bericht des Theophanes zum J. 5974 wird für Στρακωδίσοσον gelesen Τρασκαλισσαῖον. Bei Agathias 4, 29 steht Ταρασισκωδίσαιος (oder -δίσεος), bei Candidus p. 135 Μüll. Ταρασικοδίσσα.

p. 389, 5-14 setze ich in der Fassung der Excerpte ganz her: καὶ ήκουσεν Ἰλλοῦς εἰς τὴν Κιλικίαν διάγων καὶ έγραψε Λεοντίω εν Αντιοχεία καὶ εξελθών από Αντιοχείας έφυγον (vielmehr έφυγεν) καὶ ανηλθον αμφότεροι καὶ Παμπρέπιος καὶ Βηρίνα καὶ οἱ λοιποὶ εἰς τὸ Παπύριον καστέλλιν είς την Ισαυρίαν. καὶ Βηρίνα μεν ιδίω θανάτω ετελεύτησε, Παμπρέπιος δὲ επονοηθεὶς ώς προδότης ἐσφάγη ἄνω, καὶ έρρίφη τὸ λείψανον αὐτοῦ εἰς τὰ ὄρη. Ἰλλοῦς δὲ καὶ Δεόντιος έπὶ χρόνον φωσσευθέντες παρελήφθησαν καὶ εἰσενεχθέντες είς πρόοδον παρά τῷ ἄρχοντι Σελευκείας τῆς Ίσαυρίας ἀπὸ διαλαλιᾶς αὐτοῦ ὑπὸ δημίου ἀπεκεφαλίσθησαν. καὶ αἱ κεφαλαὶ αὐτῶν ἀνηνέχθησαν τῷ βασιλεῖ Ζήνωνι. καὶ ώς ἐθεώρει τὸ ίππικόν, εἰσηνέχθησαν εἰς κοντούς, κάκεῖθεν ἐπέρασαν πέραν ξπὶ τὸν ἄγιον Κόνωνα, εἰς τοὺς αὐτοὺς κόντους κείμεναι ξπὶ ημέρας πολλάς καὶ πᾶς ὁ ὄχλος Κωνσταντινουπόλεως ἀπήρχετο πρός θεωρίαν αξτών τών κεφαλών.

p. 389, 16. Die Erzählung von dem Aufstand der Grünen in Antiochia ist in den Excerpten ebenfalls so viel ausführlicher, dass es nöthig scheint, sie ganz herzusetzen.

Έπὶ τούτου τοῦ βασιλέως Ζήνωνος οἱ τοῦ πρασίνου μέρους τῆς αὐτῆς πόλεως Αντιοχείας ἐν τῷ ἱππικῷ λιθοβολίαν ποι-ήσαντες, θεωροῦντος Θαλασίου ἄρχοντος καὶ ὑπατικοῦ, δεδώ-κασιν αὐτῷ λίθφ κατὰ τῆς κεφαλῆς καὶ ἐφυγάδευσαν αὐτὸν ἐκ τοῦ ἱπποδρομίου. περιβλεψάμενος δὲ τὸν δεδωκότα αὐτῷ

(Hdschr. αὐτὸν) ὁ Θαλάσιος (θαλάστιος die Hdschr.) ἐγνώρισεν αὐτὸν καὶ πέμψας ἄμα κατέλαβε τὸ ἴδιον πραιτώριον, συνέσχον (vielmehr συνέσχεν) αὐτὸν διὰ τῶν κομενταρσίων (lies κομενταρησίων) αὐτοῦ, καὶ εἰσήγαγον αὐτὸν ἐν τῷ πραιτωρίῳ αὐτοῦ· ἦν δὲ περιχύτης λουτροῦ. καὶ τοῦτον ἤρξατο ἐξετάζειν, καὶ γνόντες οί δημοι τοῦ πρασίνου μέρους ώρμησαν εἰς τὸ πραιτώριον κατά τοῦ ἄρχοντος, καὶ βαλόντες πῦρ ἔκαυσαν τὸ λεγόμενον ξυστὸν καὶ ἄλλα τινὰ καὶ ἀπέσπασαν τὸν δεδωκότα. ὁ δὲ ἄρχων Θαλάσιος (θαλάστιος die Hdschr.) ἔφυγεν ἔξω τῆς πόλεως, καὶ διεδέχθη καὶ ἐγένετο ἀντ' αὐτοῦ Κόδοωτος, ή δὲ ταραχή της πόλεως ἐπαύσατο. μετὰ δὲ μῆνας εξ πάλιν ήλθον οἱ τοῦ αὐτοῦ πρασίνου μέρους Αντιοχείας, στάσεως γενομένης, επιτελουμένης πάλιν ίπποδοομίας, καὶ εφόνευσαν πολλούς καὶ ἔκαυσαν, ώς τῶν Ἰουδαίων θεωρούντων εἰς τὸ βένετον μέρος, καὶ διεδέχθη Θεόδωρος, ὁ κόμης τῆς ἀνατολῆς, καὶ εἰρήνευσαν τὰ δημοτικά. ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ βασιλέως Ζήνωνος ην τις μοναχός αποκλείσας έαυτον εν ένὶ πύργω τοῦ τείχους καὶ ἀποικοδομήσας (die Hdschr. ἀνοικοδομήσας) την είσοδον καὶ διὰ θυρίδος διαλεγόμενος. καὶ δεξάμενοι πρόφασιν οἱ ἐχ τῆς αὐτοῦ πόλεως πράσινοι, στασιάσαντες διά τὸν μοναχὸν τὴν πλησίον οὖσαν συναγωγὴν τῶν Ἰουδαίων ενέπρησαν καὶ ανασκάψαντες τὰ λείψανα τῶν τεθαμμένων (τεθαυμένων Hdschr.) 'Ιουδαίων κατέκαυσαν αὐτά. διδαξάντων δὲ τοῦτο τὸν βασιλέα Ζήνωνα ήγανάκτησε κατὰ τῶν τοῦ πρασίνου μέρους, διότι τοὺς νεκροὺς τῶν Ἰουδαίων μόνους **ἔ**καυσαν καὶ τοὺς ζῶντας Ἰουδαίους πάντας εἴασαν, ὀφείλοντας καὶ αὐτούς μετὰ τῶν νεκρῶν βαλεῖν καὶ ὑφ' ἐν πάντας καυθηναι. καὶ ἐσιωπήθη τὸ πρᾶγμα.

p. 393, 9 Dieser Notiz scheint in den Excerpten die folgende zu entsprechen: ὅτι ἐπὶ ἀναστασίου ἐγένετο ἐν τῷ ἱππικῷ στάσις καὶ πολλοὶ ἀπέθανον καὶ πολλὰ ἐκαύθη καὶ ἐξωρίσθησαν οἱ δ΄ ὀρχησταί.

p. 393, 12 Ότι ὁ αὐτὸς Αναστάσιος — p. 394, 7 τὴν αὐτοῦ βασιλείαν. Statt der Worte Z. 12 εὐθέως ἐπεστράτευσε steht hier ὁ δὴ καὶ ἐποίησαν καὶ ἦλθον ἕως Κοτιαείου, ὁπλισάμενος ἐστράτευσε. Z. 22 steht Λιγγίνην statt Λογγινίνην, ebenso nachher. Am Schluss folgt nach βασιλείαν noch: καὶ πάλιν συνεκροτήθη πόλεμος μεταξὺ Ἰσαύρων καὶ εἰσηνέχθησαν αἰχμάλωτοι Σιλούντιος καὶ Ἰνδης καὶ ὁ ἀδελφὸς αὐτοῦ ἀπὸ

της Ισαυρίας καὶ Λογγίνος ὁ ἀδελφὸς Ζήνωνος τοῦ βασιλέως ἐξωρίσθη.

p. 394, 11  $O\tau\iota$   $\varepsilon\pi\iota$   $\tau\sigma\tilde{\nu}$   $\alpha\tilde{\nu}\tau\sigma\tilde{\nu}$   $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\dot{\varepsilon}\omega\varsigma$   $\delta$   $\delta\eta\mu\sigma\varsigma$  — p. 395, 4  $\Pi\lambda\dot{\alpha}\tau\omega\nu\sigma\varsigma$ . Die Z. 17. 18 aus dem Chr. Alex. eingesetzten Worte haben die Excerpte nicht, sondern  $\varepsilon\varrho\iota\psi\dot{\varepsilon}\tau\iota\varsigma$  statt  $\varepsilon\varrho\iota\psi\alpha\nu$ , dagegen setzen sie Z. 19 nach  $\tau\dot{\nu}\nu$   $\lambda\dot{\iota}\vartheta\sigma\nu$  hinzu:  $\varepsilon\pi\varepsilon\iota$   $\varepsilon\varphi\sigma\nu\varepsilon\dot{\nu}\varepsilon\tau\sigma$  und Z. 21 nach  $\alpha\dot{\nu}\tau\dot{\nu}\nu$  die Worte  $\delta\nu\tau\alpha$   $M\alpha\tilde{\nu}\varrho\sigma\nu$ . Z. 23 steht  $\pi\varepsilon\varrho\dot{\iota}\beta\sigma\lambda\sigma\varsigma$  statt  $\varepsilon\mu\beta\sigma\lambda\sigma\varsigma$ .

Das folgende Excerpt fehlt in unserem Malalas ganz; ein dürftiger Auszug daraus steht bei Theophanes zum J. 5997. Ότι ἐπὶ Κωνσταντίνου (so) τοῦ (die Hdschr. τὸ) ἐπίκλην Τρουφούκκα ἐπάρχου τῆς πόλεως ἐγένετο ἀκαταστασία. Θεωφοῦντος Δέκιμον τοῦ αὐτοῦ Κωνσταντίου (so) ἐπάρχου τῆς πόλεως τῶν λεγομένων βρυτῶν ἐν τῷ Θεάτρῳ ἐπανέστησαν ἀλλήλοις τὰ μέρη ἐν τῷ Θεάτρῳ, καὶ πολλοὶ ἐπνίγησαν ἐν τοῖς ὕδασι καὶ ἐτραυματίσθησαν καὶ ξιφήρεις ἀνηρέθησαν, ώστε καὶ τὸν υἱὸν τοῦ βασιλέως τὸν ἀπὸ παλλακίδος ἐν τῷ Θεάτρῳ ἀποθανεῖν. ὁ δὲ βασιλεὺς ὰγανακτήσας πολλοὺς ἐκόλασεν ἐξ ἀμφοτέρων τῶν μερῶν καὶ ἐξώρισεν καὶ τοὺς τέσσαρας ὀρχηστὰς (ὀρχιστὰς Hdschr.) τῶν μερῶν. Von dem Fest der Bryta war oben S. 343 die Rede¹); ob Δέκιμον, welches bald nachher (S. 375) wiederkehrt, den zehnten Gang dieser Spiele bezeichnet, weiß ich nicht zu entscheiden.

p. 395, 20 fg. Die lange Erzählung ist in den Excerpten zusammengezogen in die wenigen Worte: ὅτι ἐπὶ τῆς αὐτοῦ βασιλείας ἐν ἀντιοχεία στάσεις ἐγένοντο πολλαὶ καὶ πολλοὶ φόνοι.

p. 401, 20 Ότι ἐν τοῖς αὐτοῖς χρόνοις — p. 402, 2 τοὺς ἄρχοντας αὐτῶν. Z. 21 ist vor ἐλαίου eingefügt ἄρτου καί. Am Schluss folgt: καὶ πάλιν μάχην ἐποίησαν τὰ μέρη καὶ ἐξῆλθον οἱ στρατιῶται κατ' αὐτῶν καὶ ὁμοφρονήσαντα τὰ μέρη πολλοὺς ἀπέκτειναν καὶ ἔκαυσαν πολλά.

p. 402, 3 Ἐπὶ τῆς αὐτοῦ βασιλείας — p. 403, 21 δ οἰκος. Das folgende ist zusammengezogen in die Worte: καὶ τοῦτο ποιήσας ἐνίκησε τὸν Βιταλιανόν.

<sup>1) &#</sup>x27;Sollte, da Viele in den Wassern ertrinken, das Fest der βρυτά nicht derartig gewesen sein, dass die Arena unter Wasser gesetzt wurde? Nach dieser Stelle ist es entschieden kein Brunnen- oder Frühlingsfest gewesen, wie Müller will p. 31.' Hercher,

p. 406, 22 fg. Der Anfang ist also zusammengezogen: "Οτι διὰ τὸ εἰς τὸ τρισάγιον ἐπεισελθεῖν τὸ 'ἄγιος ὁ σταυρωθεὶς ἐλέησον ἡμᾶς' θόρυβος καὶ στάσις ἐγένετο ἐν Κωνσταντινουπόλει ἐπὶ 'Αναστασίου τοῦ βασιλέως καὶ ἐφόνευσαν καὶ ἔγκλειστον καὶ ἐγκλείστην ὁ δῆμος. Von der Ermordung einer Nonne meldet unser Malalastext nichts. Das folgende καὶ ἀναστὰς ὁ βασιλεὺς...τῆς 'Ρωμανίας stimmt ungefähr mit dem gedruckten Text p. 407, 21—p. 408, 11.

Die in die Regierung Justins und Justinians fallenden Excerpte verlangen einen vollständigen Abdruck, da sie theils nur in sehr verkürzter Gestalt in unserm Text stehen, theils in die Lücke am Schluss desselben fallen.

p. 410—412. Ότι ἐπὶ Ἰουστίνου τοῦ βασιλέως θόρυβος ἐγένετο εν τη άγιωτάτη εκκλησία καὶ κατεκράγησαν Αμάντιος πραιπώσιτος καὶ Μαρινος ὶλλούστριος. καὶ Δμάντιος μὲν ὁ πραιπώσιτος καὶ Θεόκριτος ὁ δομέστικος καὶ Ανδρέας ὁ Λαυσιακὸς ἐφονεύθησαν, καὶ Αρδαβούριος καὶ Μησαήλ οἱ κουβικουλάριοι εξωρίσθησαν. καὶ εὐθέως εἰσῆλθεν εν Κωνσταντινουπόλει Βιταλιανός καὶ έγένετο στρατηλάτης καὶ άπὸ ὑπάτων τὴν άξίαν καὶ ὕπατος δοδηνάριος μεταχειρισθεὶς ἀπὸ Ἰουστίνου βασιλέως μετά παρακλήσεως καὶ δρκων. καὶ ἱππικοῦ γενομένου δείλης στάσιν ἐποίησαν οἱ δημόται, καὶ ἐξελθόντες οἱ στρατιώται πολλούς απέκτειναν. μετά ταῦτα εφιλιώθησαν τά μέρη, Δέχιμον θεωρούντος επάρχου Θεοδώρου, καὶ παίζοντες (πέζοντες Hdschr.) κοινη αμφότεροι εξηλθον έκ τοῦ θεάτρου καὶ τῆ ἐπαύριον εἰς τὸ ἱππικὸν συναχθέντες ἐδεήθησαν τοῦ βασιλέως θεωρησαι ίππικον και τὰ μέρη ἔκραζον, ζητοῦντες τοὺς ὀρχηστάς, οἱ μὲν πράσινοι τὸν Καράμαλλον 1), οἱ δὲ βένετοι Πορφύριόν τινα από Αλεξανδρείας, οἱ δὲ φούσιοι καὶ λευκοὶ τοὺς πρώτους. καὶ παρέσχεν ὁ βασιλεύς έκάστω μέρει τὸ αἰτηθέν. καὶ τούτου γενομένου μετά παλλίων εἰσήλαυνον ἐν τῆ πόλει καὶ ἐν τῷ ἱππικώ, καὶ ἔπαιζον ἐλαύνοντες κατὰ πᾶσαν σχεδὸν τὴν πόλιν. έσυραν δε καί τινας τῶν παρακενότων κοινη γενόμενοι οὶ τῶν μερών καὶ ἔβαλον εἰς τὴν θάλασσαν. ὁ δὲ Βιταλιανὸς ἐσφάγη έν τῷ παλλαντίφ, ὕπατος ὢν καὶ στρατηλάτης, καὶ Κελεριανὸς κελλάριος αὐτοῦ.

<sup>1) &#</sup>x27;Der Tänzer Karamallus kommt auch bei Aristaenetus 1, 26 (vgl. Boissonade z. d. St.) und in einem Epigramm des Leontius (vgl. Jacobs z. Anthol. T. 2 p. 195) vor.' Hercher.

p. 446. 447. Ότι ἐπὶ Ἰουστινιανοῦ (Hdschr. ἰουστιανοῦ hier und öfter) τοῦ βασιλέως ἐν Καισαρεία τῆς Παλαιστίνης συνέβη τι τοιούτον γενέσθαι. Εν πόλει λεγομένη Νεαπόλει έστεψαν (στέψαι die Hdschr.) έαντοῖς βασιλέα ὄνομα Ἰουλιανὸν τοῦ λεγομένου Σαμάρωνος. καὶ ἐπελθόντες τοῖς Χριστιανοῖς τοῖς έχεῖσε οἱ αὐτοὶ Σαμαρεῖται πολλούς κατέχοψαν τῷ τρόπω τούτω. έθος έκράτει έν τῆ Παλαιστινῶν χώρα καὶ ἐν πάση τῆ ἀνατολῆ. τῆ σαββάτου (σα die Hdschr.) ἡμέρα μετά τὸ ἀναγνωσθηναι τὸ εὐαγγέλιον ἐκ τῆς ἐκκλησίας έξήρχοντο τὰ παιδία τῶν Χριστιανῶν καὶ ἤρχοντο παίζοντα είς τὰς συναγωγάς τῶν Σαμαρειτῶν καὶ ἐλίθαζον τοὺς οἴκους αὐτῶν εἶχον γὰρ έθος τῆ αὐτῆ ἡμέρα ὑπαναχωρεῖν καὶ ἰδιάζειν. καὶ τῷ χρόνῳ ἐκείνῳ οὐκ ἢνέσχοντο δοῦναι τόπον τοῖς Χριστιανοῖς. καὶ έξελθόντα τὰ παιδία μετὰ τὸ ἅγιον εὐαγγέλιον απηλθον είς τας συναγωγάς των Σαμαρειτών και έλίθαζον, έξελθόντες δὲ οἱ Σαμαρεῖται κατὰ τῶν παιδίων μετὰ ξιφων πολλούς απέχτειναν. καὶ πολλά παιδία έφυγον εν τη άγία τραπέζη τοῦ άγίου Βασιλείου τοῦ όντος ἐκεῖσε, καὶ κατεδίωξαν αὐτά τινες τῶν Σαμαρειτῶν καὶ κατέσφαξαν ὑποκάτω της άγίας τραπέζης. μαθών δε ταῦτα Ιουστινιανός έπεμψεν Ελοηναίον τὸν ἀπὸ ἐπάρχων τὸν Πενταδίας, δεδωκώς αὐτῷ έξουσίαν ώστε γράψαι τοῖς κατὰ τόπον ἄρχουσι. καὶ ἀγαγών αύτους μετά βοηθείας ήγαγε Θεόδοτον δοῦκα Παλαιστίνης τον επίκλην Μέγαλαν μετα πολλοῦ πλήθους καὶ ετέρους πολλούς, ώστε δπλίσασθαι κατά τῶν Σαμαρειτῶν. καὶ πολλούς μέν κατέσφαξαν, τούς δὲ λοιπούς πραιδεύσαντες πεπράκασιν εν πάση τη χώρα της Παλαιστίνης, διαρπάσαντες τούς οίκους και τὰ υπάρχοντα αυτοῖς. ἐν οἶς ἔλαβον και τὸν Ιουλιανόν τὸν Σαβάρωνα. καὶ ἀποκεφαλίσαντες αὐτὸν ἔπεμψαν την αὐτοῦ κεφαλην μετά τοῦ διαδήματος καὶ τῆς λοιπῆς αὐτοῦ βασιλικής φορεσίας τῷ βασιλεῖ, καὶ ἐφοβήθησαν πάνυ οί την Παλαιστίνην οἰκοῦντες Σαμαρεῖται.

p. 449. Ότι ὁ αὐτὸς Ἰουστινιανὸς ὑπὸ ἀγανάκτησιν ἐποίησε Πρίσκον τὸν ἀπὸ νοταρίων αὐτοῦ ὄντα κόμητα ἐξοκουβιτόρων ώς ὑβρίσαντα καὶ λοιδορήσαντα τὴν βασίλισσαν Θεοδώραν, καὶ ἐξώρισεν αὐτὸν ἐν Κυζίκω ὀφείλοντα εἰς φυλακὴν κληθῆναι καὶ κληθεὶς ἐν τῆ φυλακῆ διωρυγὴν ποιήσας ἔφυγεν ἐκεῖθεν καὶ εἰσῆλθεν ἐν Αρτάκη, προσφυγίω χρησάμενος, καὶ μετὰ ὀλίγον χρόνον ἐκελεύσθη ἐν Νικαία διάγειν, ὢν κληρικός.

p. 473—477. Ότι εἰς τὸ δεύτερον ἔτος Ἰουστινιανοῦ ἀντῆραν αὐτῷ ὁ δῆμος τῶν λεγομένων πρασινοβενέτων, καὶ πολλὴν ἀταξίαν καὶ άλωσιν εν τῆ Κωνσταντινουπόλει εποίησαν καὶ έκαυσαν οί αύτοὶ δημόται τοὺς ὑποτεταγμένους τόπους ἀπὸ τοῦ Παλλατίου ξως τοῦ φόρου καὶ τῆς ἄρκας δεξιὰ καὶ ἀριστερὰ μετὰ τῶν παρακειμένων πασών οἰκιών καὶ τὸ πραιτώριον τοῦ ἐπάρχου της πόλεως καὶ τὸ λεγόμενον ὀκτάγωνον. καὶ πάλιν μεν ταῦτα πράζει (πράζειν die Hdschr.) ὁ δημος "Υπάτιε αὐγουστε τούμνικας καὶ άγαγόντες Ύπάτιον τὸν στρατηλάτην ἐκ τοῦ οἴκου αὐτοῦ καὶ ποιήσαντες αὐτὸν φορέσαι βασιλικήν φορεσίαν καὶ αναγαγόντες αὐτὸν εν τῷ σκουταρίω, πληρωθέντος δὲ καὶ δλου τοῦ ἱππικοῦ ἐκ τοῦ δήμου, ὡς θελόντων θεωρῆσαι βασιλέα στεφόμενον. Ετι δε γέμοντος τοῦ αὐτοῦ ἱππικοῦ ἐκ τοῦ ὀχλου, ξκέλευσεν δ βασιλεύς απολυθήναι τὸν στρατιώτην αὐτοῦ μετά καὶ φανερών εξάρχων. καὶ εἰσῆλθε Μοῦνδος (am Rande falsch verbessert μοῦρδος) μὲν ἀπὸ τοῦ καθίσματος ἐπάνω τῶν θυρών τούς όντας δήμους εν τῷ ἱππικῷ καὶ Βελισάριος ύποκάτωθεν τοῦ καθίσματος καὶ ἀπέκτειναν ἐν φόνψ μαχαίρας περί τὰς λ' χιλιάδας. καὶ συνελάβετο Ιουστινιανός καὶ τὸν Ύπάτιον καὶ Πομπήιον καὶ ἀπέκτεινεν αὐτούς, τὸν μέν ένα ώς φορέσαντα βασιλικήν φορεσίαν καὶ ἀντάραντα, τὸν δε ετερον ως συνευρεθέντα μετ' αυτου. και ιη' ιλλουστρίους καὶ συγκλητικούς δημεύσας έξώρισεν διὰ τὸ καὶ αὐτούς τῆ τυραννίδι Υπατίου προσθέσθαι καὶ ἐγένετο εἰρήνη ἐν τῆ πολει. καὶ προεβάλετο ἔπαρχον τῆς πόλεως Τρύφωνα καὶ πολλούς των δημότων εκόλασε, καὶ ἱππικὸν οὖκ ἦν ἐπὶ πολύν χρόνον.

p. 480. 481. Ότι ἐπὶ Ἰουστινιανοῦ ἀπεζωσθη Ἰωάννης ὁ ἔπαρχος τῶν πραιτορίων, ὁ ἐπίκλην Καπάδοξ, διανύσας τὴν τῶν ἐπαρχῶν ἀρχὴν καὶ πολλὰ δυνηθείς, καὶ ἐδημεύθη ὡς ποιήσας μετὰ ᾿Αντωνίας πατρικίας γυναικὸς Βελισαρίου εἰς τὸ ἐπιβουλεῦσαι τῷ βασιλεῖ Ἰουστινιανῷ, καὶ δημευθεὶς ἐπέμφθη ἐν Κυζίκφ ἐν τῷ ἐκεῖ οἰκεῖν. καὶ γενόμενος ἐν ᾿Αρτάκη διάκονος κἀκεῖ πάλιν φρατριάσας μετά τινων κτητόρων τῆς Κυζικοῦ φονευσάντων Εὐσέβιον τὸν ἐπίσκοπον τῆς αὐτῆς Κυζίκου πόλεως, ταῦτα μαθών ὁ βασιλείς καὶ ἀγανακτήσας κατ αὐτοῦ ἔπεμψέ τινας τῶν πατρικίων καὶ ὑπατικῶν, ῶστε ἐξετασθῆναι τὰ κατ' αὐτὸν διὰ τὸν γενόμενον τοῦ ἐπισκόπου φόνον, Φλῶρον καὶ Παῦλον τὸν ἀπὸ ὑπάτων, τὸν Γαλάτην

καὶ Φωκάν τὸν πατρίκιον καὶ Θωμάν τὸν ἀπὸ ἐπάρχων. καὶ εύρεθεὶς ὑπὸ μέμψιν ὢν τοῦ αὐτοῦ φόνου ἐκελεύσθη παρὰ τοῦ βασιλέως πεμφθήναι καὶ οἰκήσαι τὴν Αντινόου. κἀκεῖσε ποιήσας χρόνους ἱκανοὺς Εως τῆς τελευτῆς Θεοδώρας πάλιν ἐκλήθη, μὴ ζωσθείς, ἀλλὰ ὢν παγανός.

p. 487. Ότι ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ βασιλέως Ἰουστινιανοῦ έστασίασαν οἱ Σαμαρεῖται καὶ οἱ Ἰουδαῖοι ἐν Καισαρεία της Παλαιστίνης, ποιήσαντες τὸ εν (so) ώς εν τάξει πρασινοβενέτων, καὶ ἐπῆλθον τοῖς Χριστιανοῖς τῆς αὐτῆς πόλεως καὶ κατέκοψαν πολλούς καὶ ἐπῆλθον καὶ ταῖς ἐκκλησίαις τῶν ὀρθοδόξων. ὁ δὲ Στέφανος, ὁ ἀνθύπατος τῆς αὐτῆς πόλεως, ὁ ξπίκλην (ξπικλης Hdschr.) Σύρος, θέλων βοηθησαι τοῦ μη εἰσέρχεσθαι εν τοῖς εὐκτηρίοις, ἐπηλθον αὐτῷ οἱ Σαμαρεῖται, καὶ έφυγεν είς τὸ πραιτώριον αὐτοῦ, καὶ κατεδίωξαν αὐτόν, καὶ έσφαξαν έσω τοῦ πραιτωρίου, καὶ ἐπραίδευσαν τὰ πράγματα αὐτοῦ. ή δὲ γυνή τοῦ αὐτοῦ Στεφάνου ἀνῆλθεν εἰς τὸν βασιλέα Ιουστινιανὸν καὶ ἐδεήθη αὐτοῖ, δ δὲ ὀργισθεὶς ἐκέλευσεν Αμαντίω τῷ στρατηλάτη, ὄντι τότε ἐν τῆ ἀνατολῆ τῷ κατα Ζίμαρχον, ἀπελθεῖν καὶ ἐκζητῆσαι τὸν φόνον τοῦ Στεφάνου. δ δε Αμάντιος ελθών εν Καισαρεία ήρξατο ζητείν τούς πεποιηκότας τὸν φόνον, καὶ εύρων τοὺς μεν εφούρκισε, τοὺς δε απεκεφάλισεν, ετέρους δε εχειροκόπησε, τους δε εδήμευσε, καὶ **ἐγένετο φόβος μέγας ἐν Καισαρεί**α τῆς Παλαιστίνης.

p. 493—495. Ότι ημέρα σαββάτω λύχνου δευτέρου επιβουλην έμελέτησαν τινες έπὶ τῷ φονεῦσαι τὸν βασιλέα Ιουστινιανόν, καθήμενον εν τῷ Παλλατίω εν τῆ αὐτῆ εσπέρα· οἱ δὲ τὴν αὐτὴν σκέψιν της επιβουλης μελετήσαντες ήσαν οδτοι Αβλάβιος δ κατά Μελτιάδεω, ό μελιστής, καὶ Μάρκελλος, ό άργυροπράτης δ τῶν Κιλίκων, δ ἔχων τὸ ἐργαστήριον πλησίον τῆς ἁγίας Εἰρήνης, τῆς ἀρχαίας καὶ νέας, ὁ κατὰ Αἰθέριον τὸν κουράτορα, καὶ Σέργιος ὁ ἀνεψιὸς τοῦ αὐτοῦ Αἰθερίου, ἵνα καθημένου τοῦ βασιλέως ἐν τῷ Παλλατίῳ ὀψίας πρὸ μίνσων σφάξωσιν αὐτόν, στήσαντες καὶ ἀνθρώπους ἰδίους εἴς τε τὸ άρμα καὶ εἰς τὸ σελεντιαρίκιν καὶ κατὰ τοὺς Ἰνδοὺς καὶ κατὰ τὸν ἀρχάγγελον, ἵνα, γενομένης τῆς αὐτῆς ἐπιβουλῆς, ταραχήν ποιήσωσιν. ό δὲ Αβλάβιος καὶ χρυσίον ἔλαβε παρά Μαρχέλλου τοῦ ἀργυροπράτου (ἀργυπτρώτου die Hdschr.) περί τάς ν' τοῦ χουσίου λίτρας είς τὸ συνεπαμῦναι καὶ πάντως φονεύσαι μετά του αὐτου Μαρκέλλου καὶ Εὐσεβίου τὸν βασι-

λέα. καὶ δὴ τοῦ θεοῦ οὕτως εὐδοκήσαντος εἶς ἐξ αὐτῶν τῶν την επιβουλην μελετησάντων, όνομα Αβλάβιος, εθάρρησεν Εύσεβίω τῷ ἀνθυπάτω καὶ κόμητι τῶν (fehlt in der Hdschr.) φοιδεράτων καὶ Ἰωάννη τῷ λογοθέτη τῷ κατὰ Δομνινζίολον την αυτην σκέψιν, ότι έν έσπέρα βουλάς έχομεν επιβήναι τῷ βασιλεῖ καθημένω ἐν τῷ τρικλίνω. κάὶ δὴ γενομένων της αυτης σκέψεως και φανερωθείσης της επιβουλης ευρέθη Μάρκελλος δ άργυροπράτης τη αὐτη έσπέρα, ἐν ή τὴν σκέψιν της επιβουλης έμελλον ποιείν, είσερχόμενος εν τῷ Παλλατίφ, φορών βουγλήν καὶ ὁ τὴν ἐπιβουλήν φανερώσας Αβλάβιος (αὐλάβιος die Hdschr.) όμοίως καὶ αὐτὸς ἀπὸ σπαθίου. καὶ ώς προγνωσθέντες εκρατήθη Μάρκελλος δ άργυροπράτης εν τῷ τρικλίνω ἀπὸ τοῦ βουγλίου, καὶ ἀστοχήσας τοῦ προσδοκωμένου συσχεθείς έαυτῷ παρεχρήσατο, ἐπαγαγὼν ἑαυτῷ πληγὰς τρεῖς μετὰ τοῦ αὐτοῦ βουγλίου ἀπέθανε, λαρυγγοτομήσας ἑαυτόν. Σέργιος δέ, δ ανεψιὸς Αιθερίου, δυνηθείς εκφυγείν, προσφυγίω εχρήσατο εν τη δεσποίνη <math>ημων τη θεοτόκω (θηω oder vielmehr θχω Hdschr.) εν Βλαχέρναις, καὶ ἐκβληθεὶς ἐκ τῶν ὅρων (ὀρῶν Hdschr.) ἐξεταζόμενος κατέθετο, ὅτι καὶ Ἰσάκιος ὁ ἀργυροπράτης δ κατά Βελισάριον τον πατρίκιον καλ αὐτος σύνοιδε τῆ τοιαύτη ἐπιβουλῆ, ώς οἶα καὶ δανεισαμένου χουσίον (χουσίου Hdschr.) Μαρκέλλου παρά τοῦ αὐτοῦ Ἰσακίου, καὶ Βῖτος ὁ ἀργυροπράτης καὶ Παῦλος ὁ ἐπὶ τοῦ αὐτοῦ (ὁ ὑποπτίων der gedruckte Text) Βελισαρίου σύνοιδαν την αὐτην σκέψιν. συσχεθέντων αμφοτέρων και κολασθέντων Προκοπίω τῷ ἐπάρχω, τότε την τοῦ ἐπάρχου ἀρχην ἰθύοντος, συγκαθημένου αὐτῷ καὶ συνεξετάζοντος Κωνσταντίνου κοαίστορος καὶ Ιουλιανοῦ ἀντιγραφέως καὶ Ζηνοδώρου ἀσηκρήτου ἐκλαμβάνοντος κατέθεντο τινάς, οίτινες καὶ αὐτοὶ έξετασθέντες κατείπον καὶ Βελισαρίου, ὅστις Βελισάριος καὶ ὑπὸ ἀγανάκτησιν ἐγένετο. τινές δε των εξονομασθέντων παρ αὐτων καὶ φυγή εχρήσαντο, καὶ ἐποίησε σελέντιον ὁ βασιλεὺς Ἰουστινιανὸς καὶ κόμεντον, κελεύσας πάντας τους άρχοντας είσελθεῖν καὶ τὸν πατριάρχην Εὐτύχιον καί τινας έκ των σχολών, καὶ δεξάμενος αὐτοὺς ἐν τῷ τρικλίνω πάντων συναχθέντων ἐκέλευσεν ἀναγνωσθηναι τάς καταθέσεις πάντων των έξετασθέντων ένεκε της αὐτῆς ἐπιβουλῆς, λέγω δὴ Σεργίου τοῦ ἀνεψιοῦ Αἰθερίου καὶ Εὐσεβίου τοῦ ἀργυροπράτου καὶ Παύλου τοῦ ὑποπτίωνος καὶ Βίτου τοῦ άργυροπράτου. καὶ ἀνεγνώσθησαν αἱ καταθέσεις

καὶ ἐβαρήθη ἐκ τῶν καταθέσεων αὐτῶν ὁ Βελισάριος, καὶ ἐγένετο ὑπὸ ἀγανάκτησιν. καὶ πέμψας ὁ βασιλεὺς ἐπῆρε τοὺς ἀνθρώπους τοῦ Βελισαρίου καὶ οὐκ ἀντέστη, ἀλλὰ πάντας ἔπεμψε τῷ βασιλεῖ. καὶ ὑπονοηθεὶς ὁ κοιαίστωρ Κωνσταντῖνος καὶ ὁ ἀντιγραφεὺς Ἰουλιανός, ὡς φησι, ὑπὲρ Αἰθερίου ποιήσαντες, ὡς καὶ αὐτοῦ Αἰθερίου συνειδότος τῆ ἐπιβουλῆ, ἄνωθεν μετὰ ἡμέρας εξ ἐξητάσθησαν οἱ τὴν ἐπιβουλὴν μελετήσαντες ὑπὸ Μαρίνου τοῦ κόμητος τῶν ἐξοκουβιτόρων καὶ Κωνσταντίνου τοῦ πατρικίου καὶ στρατηλάτου. καὶ ἔμεινεν ὁ Βελισάριος ὑπὸ ἀγανακτήσεως ὧν, καθήμενος εἰς τὸν ἴδιον οἰκον, μήτε δημευόμενος μήτε ἐξοριζόμενος, ἀλλ' ὧν ἐν τῷ ἰδίφ οἴκφ.

Die beiden folgenden Excerpte sind dem in unserer Handschrift fehlenden Schluss der Chronik des Malalas entnommen und bereits in dem fünften Bande von Müllers Fragm. hist. Graecorum p. 38 nach der Abschrift von Hrn. Cats Bussemaker gedruckt.

Ότι ἐπὶ τοῦ βασιλέως Ἰουστινιανοῦ ἐκ τοῦ μέρους τοῦ πρασίνου ἐπόμπευσέ τις ὀφείλων ἀποτμηθῆναι ὡς φθείρας κόρην, ἡ δὲ κόρη ἦν θυγάτηρ ᾿Ακακίου τοῦ βασιλικοῦ κουράτορος. καὶ ἐν τῷ πομπεύειν αὐτὸν οἱ ἀπὸ τοῦ βενέτου μέρους ἐν τῷ διέρχεσθαι αὐτὸν πομπεύοντα ἐν τῇ τοποθεσία τῶν λεγομένων Πιττακίων ἐπιρρίψαντες ῆρπασαναὐτὸν καὶ εἰσήγαγον ἐν τῇ μεγάλῃ ἐκκλησία. καὶ ἐγένετο στάσις μεγάλη περὶ τούτου καὶ ἀκαταστασία ἐν τῇ αὐτῷ ἐκκλησία. ὁ δὲ βασιλεὺς ἐφιλανθρωπεύσατο, δηλώσας τῷ δήμῳ διὰ σελεντιαρίου μανδάτα τοὺς δὲ ἐκ τοῦ βενέτου μέρους ἐπόμπευσεν ἐπὶ ἡμέρας δύο.

"Ότι ἐπὶ ἐπάρχου τῆς πόλεως Ζιμάρχου στάσις γέγονεν ἐν τῆ γειτονία τῆ λεγομένη τῶν Μαζεντιόλου τῷ τρόπῳ τούτῳ. πέμψας τινὰς τῶν κομενταρησίων Ζίμαρχος ὁ ἔπαρχος ἐπὶ τῷ κρατῆσαί τινα νεώτερον, ὄνομα Καισάριον, ἀντέστησαν οἱ τῆς γειτονίας τῶν Μαζεντιόλου καὶ ἐσύλησαν (Hdschr. ἐσσυλωσαν. Bei Müller steht ἐκύλλωσαν) πολλοὺς στρατιώτας καὶ αὐτούς γε μὴν τοὺς κομενταρησίους. καὶ ἐπεκράτησεν ἡ μάχη εως ἡμέρας δύο, καὶ ἔπεμψεν ὁ βασιλεὺς Ἰουστινιανὸς στρατιώτας ἔτι πλείονας καὶ ἐξοκουβίτορας, καὶ πολλοὶ ἐκ τῶν ἐξοκουβιτόρων καὶ στρατιωτῶν ἐφονεύθησαν, πολλοὶ δὲ καὶ ἐκ τοῦ μέρους τῶν πρασίνων ἀπέθανον. καὶ ἀνῆλθον μαχόμενοι εως τοῦ φόρου καὶ τοῦ τετραπύλου καὶ ἀνῆλθον μαχόμενοι εως τοῦ φόρου καὶ τοῦ τετραπύλου καὶ

τοῦ πραιτωρίου τοῦ ἐπάρχου τῆς πόλεως, καὶ οὐ συνέβαλον μετά τῶν πρασίνων οἱ τοῦ βενέτου μέρους. ἀλλ' ἦν ἡ μάχη αὐτῶν μετὰ τῶν ἐξοχουβιτόρων καὶ τῶν στρατιωτῶν. συνέβαλλον δε εν τῷ στρατηγίω τῆ αὐτῆ ἡμέρα, καὶ διεδέχθη Ζίμαρχος ό ἀπὸ ὑπάρχων, ἀνύσας δὶς τὴν αὐτὴν τοῦ ἐπάρχου ἀρχήν, καὶ γέγονεν ἀντ' αὐτοῦ Ἰουλιανὸς ἔπαρχος (Hdschr. ἐπάρχου) ό ἀπὸ ἀντιγραφέων, καὶ ἐχρήσατο τοῖς δημόταις τοῖς τοῦ πρασίνου μέρους έξαιρέτως πικρώς (δημόταις έξαιρέτως τοίς τοῦ πρασίνου μέρους πικρῶς die Hdschr.) ἐπὶ μῆνας ι', και προσκαίων καὶ κοντεύων καὶ ἀποτέμνων καὶ κατά (Hdschr. παρά) μέλη ποιῶν αὐτούς, εύρίσκων αὐτούς φονεῖς ὄντας καὶ ἐφόδους καὶ (fehlt in der Hdschr.) εἰσόδους καὶ άρπαγὰς τολμῶντας καὶ ληστείας καὶ πειρατείας. καὶ ἔμεινεν ἐναρμοσάμενος αὐτοῖς, ώς χρῆν. καὶ οὕτως διὰ τοῦ Ἰουλιανοῦ τοῦ  $\vec{\epsilon}\pi\acute{a}\varrho\chi\varrho\upsilon$   $\tau\tilde{\eta}\varsigma$  ( $\tau\varrho\tilde{\upsilon}$  und  $\tau\tilde{\eta}\varsigma$  fehlt in der Hdschr.)  $\pi\acute{o}\lambda\epsilon\omega\varsigma$   $\vec{\epsilon}\lambda\alpha\beta\epsilon\nu$   $\vec{\eta}$ πόλις κατάστασιν καὶ πάντες έλευθερίαν, καὶ ἀφόβως προήρχοντο καὶ έθεραπεύοντο.

Τέλος τῆς ἱστορίας Ἰωάννου τοῦ ἐπικλ. Μαλέλα περὶ ἐπιβουλῆς.

Die constantinischen Excerpte sind für denjenigen, der mit dem Malalas sich einmal zu beschäftigen hat, von nicht geringem Werth. Einmal wird die Frage, in welcher Epoche derselbe geschrieben hat, wohl jetzt definitiv erledigt sein; nach der Beschaffenheit der am Schluss nicht verstümmelten Auszüge ist es nicht zu bezweifeln, dass er mit Justinianus sein Werk geschlossen, also vermuthlich unter Justinus II geschrieben hat; was übrigens die einsichtigsten Forscher, vor allem der unvergleichliche Reiske (s. Dindorfs Vorrede), stets angenommen haben. — Zweitens wird erst jetzt klar, dass die einzige Handschrift, die den Malalas aufbewahrt hat, nicht bloß am Anfang¹) und am Schluss verstümmelt ist, sondern auch, wo sie selbst vollständig ist, doch nur einen unvollständigen Text bietet. Derjenige der Excerpte ist allerdings auch nicht selten willkürlich verkürzt. Beispielsweise fehlen in den oben verzeichneten Abschnitten die Stellen p. 386, 15 ¾σαν — 24 Λογγῖνος und p. 395, 1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Den in der Oxforder Handschrift Barocc. 182 fehlenden Anfang ergänzen theilweis die Auszüge aus cod. Paris. 1336, die bei Cramer anecd. Paris. 2, 231—242 abgedruckt sind, aber nur von Adam bis Orpheus geheu.

ξως — 2 Κωνσταντίνου und in der Erzählung von Agamemnon sämmtliche Anführungen der Gewährsmänner (z. B. 135, 12); anderswo ist, wie oben zu 395, 20. 406, 22 angeführt wurde, geradezu nur der Inhalt angegeben. Aber neben solchen Verkürzungen, die die constantinischen Redactoren sich gestattet haben, stehen in überwiegender Zahl Abschnitte, wo ihre Excerpte mehr bieten, als der unter Malalas Namen gedruckte Text. Zwar in der früheren Erzählung bis auf Marcianus einschließlich zeigen die Madrider Excerpte wohl, dass die Lücke der Oxforder Handschrift oder ihres Originals, in der die Geschichte von Macrinus bis Gallus untergegangen ist, in der den Epitomatoren vorliegenden sich nicht vorfand; aber im Uebrigen begegnen nirgends wesentliche Textverkürzungen. Kleine Zusätze und Weglassungen freilich, Wortvertauschungen und Constructionsänderungen finden sich sehr häufig — eine Probe giebt der oben S. 370 genau verglichene Abschnitt — und über das, was gewöhnliche Abschreiber sich in dieser Hinsicht herausnehmen, wirdhier beträchtlich hinausgegangen. Aber von Leo an ändert sich das Verhältniss der beiden Texte; der constantinische hat mehrfach erhebliche Zusätze, die offenbar der ursprünglichen Fassung des Malalas angehören, und in dem Justin und Justinian betreffenden Abschnitt erscheint der gedruckte Text in der That nur als kurzer Auszug der ursprünglichen sehr weitläuftig gefassten Er-Man erkennt zum Beispiel deutlich, dass der Epitomator zwar den Handel, der den Sturz Belisars herbeiführt, ziemlich vollständig wiedergiebt, aber die untergeordneten Vorgänge mehr und mehr zusammenzieht. Dies ist in doppelter Hinsicht von Wichtigkeit. Einmal dürfen die Berichte des antiochenischen Chronisten für diese Epoche nicht mit derjenigen Geringschätzung behandelt werden, wie die aus der früheren Zeit; es sind großentheils originale, zum Theil zeitgenössische Berichte und manche nicht unwichtige Nachricht kommt hierin zum ersten Male zum Vorschein. Zweitens ist es einleuchtend, dass jetzt, wo nicht bloss das Alter des Malalas festgestellt, sondern auch die Beschaffenheit des uns überlieferten Textes zum erstenmal ins Klare gekommen ist, mit ganz anderer Sicherheit als bisher sich feststellen lassen wird, wie weit die Späteren, insbesondere die alexandrinische Paschalchronik und Theophanes, von Malalas abhängen. Leider ist für die Kritik der Byzantiner noch so gut wie alles zu thun und bedürfen dieselben durchaus einer durchgreifenden Bearbeitung, die das Verhältniss der einzelnen Chronisten zu einander klar legt. Eine neue Ausgabe insbesondere des Malalas, die theils den bis jetzt nur aus der alten Oxforder Ausgabe sehr unvollkommen bekannten Oxforder Codex, theils die constantinischen Excerpte vollständig wiedergiebt 1), theils in umfassender Weise sowohl die Quellen wie die Ausschreiber des Malalas berücksichtigt und so weit nöthig in die Anmerkungen aufnimmt, würde dem Studium einer ebenso merkwürdigen wie vernachlässigten Geschichtsperiode die größte Förderung bringen. Möchte einer derjenigen jungen Historiker, die einsichtig genug sind, um sich der grundlegenden philologischen Arbeit nicht zu entziehen — denn allerdings dürfte eine solche Bearbeitung nicht gemacht werden ohne Eingehen auf die besondere und in ihrer Barbarei sehr merkwürdige Sprache des syrischen Halbgriechen — sich dieser in der That dankbaren Aufgabe widmen!

TH. MOMMSEN.

# MISCELLEN.

#### ZU EURIPIDES CYCLOPS V. 512 ff.

Im dritten Bande meiner "Kunstformen der griechischen Poesie" habe ich S. CCCLXXXIV die letzte Strophe des dritten Gesanges im Cyclops so geschrieben:

Καλὸν ὅμμασιν δεδορκώς καλὸς ἐκπερῷ μελάθρων. [φίλος ὢν] φιλεῖ τις ἡμᾶς. λύχνα δ' ἀμμένει δαΐφρων κόρας ὡς τέρεινα νύμφα δροσερῶν ἔσωθεν ἄντρων.

Στεφάνων δ' οὐ μία χροιὰ περὶ σὸν κρᾶτα τάχ' ἔξομιλήσει. Die Ergänzung [φίλος ὢν] im zweiten Verse ist bekanntlich von G. Hermann. Meine Conjecturen sind V. 2 δαΐφρων statt δάια σὸν und V. 3 κόρα ώς statt χρόα χώς: 'auf die (hochzeitlichen) Fackeln wartet das Mädchen wie eine zarte Braut'. Ich bemerkte dazu, dass in δαΐφρων eine hübsche Ironie stecke: der Chor fasst das Wort im Sinne der Ilias, eine geheime Drohung für den Cyclopen, welcher es wie bei δαΐφρων Πηνελόπεια verstehen soll. Der Chor

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die vollständige Abschrift der Madrider Excerpte habe ieh der K. Bibliothek in Berlin übergeben.

neckt also den Cyclopen damit, dass er vorgiebt, 'das Mädchen, die ihm Braut sein solle, warte bereits auf die hochzeitlichen Fackeln in der thauigen Grotte; auch buntfarbige Kränze sind für das Haupt des glücklichen Bräutigams bereit'. Die Zweideutigkeit der Ausdrücke, die überall eine ganz directe, aber heimliche prophetische Drohung enthalten, geht aber noch weiter, denn die κόρα ist ja nicht bloß ein Mädchen, sondern auch der Augapfel; und dem λύχνα ἀμμένει lässt sich auch der Sinn geben: es wartet auf den brennenden Pfahl; weiter sind die δροσερὰ ἄντρα deutlich auch die nassen Augenhöhlen. Endlich ist die στεφάνων οῦ μία χροιά vielleicht zu verstehen von der zahlreichen Umzingelung der Männer, die jenen Pfahl drehen werden; so begreift sich der sonst sonderbar erscheinende Ausdruck ἐξομιλήσει, der besser für die umringenden Männer als für den hochzeitlichen Kranz passt.

Husum.

J. H. HEINRICH SCHMIDT.

## ZU FRONTINUS STRATEG. IV 7, 42.

In der oben S. 163 behandelten Stelle wird es am einfachsten sein zu schreiben cum in agmine milites tenere (oder retinere) vellet.

### VECILIUS.

Zu den Hermes V S. 475 erwähnten Vecilii kommen noch, als ältestes Beispiel, der 'Spusius' Vecilius aus Lavinium bei Dionysius von Halicarnass III 34 (nicht aus Cora, wie im Hermes VI S. 201 aus Verwechselung gesagt ist) und der M. Vecilius Verecundus im C. I. L. IV 3130. Zu vergleichen ist auch das im Hermes VI S. 141 über den Namen gesagte.

Breslau.

M. HERTZ.

## CONIECTANEA.

XLVI. Epimerismi Homerici in Crameri Anecd. Ox. t. 1 p. 119 παρὰ δὲ τοῖς Αττικοῖς (διά praepositio) προλαμβάνει (scr. προσλαμβάνει) τὸ ἰῶτα καὶ γίνεται διαί καὶ συντάσσεται γενικῆ καὶ ἰσοδυναμεῖ τῷ ἕνεκα· "πᾶσα γὰρ Τροία δέδορκεν Έκτορος τύχης διαί," ἀντὶ τοῦ ἕνεκα Έκτορος. καὶ ἐν Αγαμέμνονι "ἀλλοτρίας διαὶ γυναικός," ἀντὶ τοῦ ἕνεκα. in versu quadrato, quem Aeschyli esse vix potest dubitari, Bernhardius δέδουπεν, Dindorfius δέδοικεν scribendum esse coniecerunt: mihi sic potius Aeschylus videtur scripsisse,

πᾶσα γὰρ Τροία δέδορκεν Έκτορος ψυχης διαί, namque tota Troia vivit propter Hectoris animam. vita totius Troiae in Hectoris vita ponitur, quemadmodum alii interitu eius Troiam interiisse dixerunt. Manilius IV 24 Troia sub uno Non eversa viro fatis vicisset in ipsis? ignotus poeta in Aetna v. 588 miramur Troiae cineres et flebile bustis Pergamon extinctosque suo Phrygas Hectore. Seneca in Troadibus v. 124 columen patriae, mora fatorum, Tu praesidium Phrygibus fessis, Tu murus eras, umerisque tuis Stetit illa decem fulta per annos, Tecum cecidit summusque dies Hectoris idem patriaeque fuit. Ausonius Epit. her. 14 Hectoris hic tumulus, cum Conduntur pariter qui periere simul. quo sua Troia sepulta est. δεδορχότα vivum dixit Sophocles in Electra v. 66, ώς κάμ ἐπαυχῶ τησδε της φήμης άπο Δεδορκότ έχθροῖς άστρον ως λάμψειν έτι. quodsi Aeschyli versum recte emendavi, non potest sumptus esse e Phrygibus, quae Hermanni fuit opinio, sed referendus videtur ad Myrmidones aut probabilius etiam ad Nereides.

XLVII. Euripides in Cyclope v. 495 ss.

μάκας δστις εὐιάζει

βοτρύων φίλαισι πηγατς
ἐπὶ κῶμον ἐκπετασθείς,
φίλον ἄνδς ὑπαγκαλίζων,

25

ἐπὶ δεμνίοις τε ξανθὸν χλιδανῆς ἐχων ἑταίρας, μυρόχριστος λιπαρὸν βόστρυχον, αὐδῷ δὲ "θύραν τις δίξει μοι;"

quod versu quinto scriptum est ξανθόν recte iudicavit Hermannus neque metrum exaequare neque aptam praebere sententiam: sed idem falsus est cum et alia temptavit et κάλλος posuit, quo certe, ut ait, sententia qualis debeat ex verbis prodiret. neque magis probari potest quod Guilelmus Dindorsius scripsit ἐπὶ δεμνίοισί τ' ἄνθος χλιδανῆς ἔχων ἑταίρας. scilicet qui domum amicae petit et ante eam vociferatur 'ecquis fores mihi aperiet?' is nondum amicam in lecto tenet: nihil enim obscaeni latet in illo θύραν τις οἴξει μοι; non possum ξανθόν, quod depravatum esse patet, certa ratione corrigere neque habeo quo erroris originem explicem, sed proponam tamen quod per se probum esse mihi videtur, non quo commendem, sed ut monstrata veri simili sententiae specie credibiliorem emendationem ex ingeniosis eliciam. nimirum hoc convenire opinor carmini, ἐπὶ δεμνίοις τε θυμὸν χλιδανῆς ἔχων ἕταίρας.

XLVIII. Anaxandrides in Protesilao apud Athenaeum iv p. 131 \* κὰν ταῦτα ποιῆς ὧσπερ φράζω, λαμπροῖς δείπνοις δεξόμεθ ὑμᾶς, οὐδὲν ὁμοίοις τοῖς Ἰφικράτους τοῖς ἐν Θράκη καίτοι φασὶν βυβακάλους αὐτὰ γενέσθαι.

falso dicit Schweighaeuserus Venetum librum habere βύβακας: habet enim pariter atque recentiora exemplaria βυβακάλους. hinc scitam Meinekius cepit coniecturam, de qua ita loquitur Athenaei t. IV p. 60, 'scribendum vero βουβαύκαλα ταύτα γενέσθαι, i. e. epulas luxuriosissimas. adiectivum βαύκαλος memorat Etym. M. p. 192 20, Βαύκαλον: μαλακιζόμενον, τρυφερόν. itaque ludibundus poeta dicere potuit βουβαύκαλος pro λίαν τρυφερός.' ac legitur sane in Etymologico Βαύκαλον: μαλακιζόμενον, τρυφερόν, καὶ ὡραϊστόν (ὡραϊστήν scribendum esse non fugit Sylburgium). βαυκὸν γὰρ τὸ τρυφερόν. sed μαλακιζόμενον a Sylburgio profectum est, libri habent Βαύκαλον: κιζόμενον. scribendum est autem Βαυκιζόμενον: τρυφερόν καὶ ὡραϊστήν. nam hoc ipsum legitur in Anecdotis Bekkeri p. 225 26 et apud Hesychium. et congruit ordo litterarum, praecedit enim Βαυκίδες. quae cum ita sint (video autem rem intellexisse Schmidtium Hesychii t. 1 p. 366), adiectivum illud

βαύκαλος auctoritate caret. nihilo tamen minus probabilis videtur coniectura Meinekii. nam a βαυκός, quod habent etiam Crameri Anecdota Parisiensia t. 1 p. 198 19, fieri potuit βαύκαλος, sive vulgus ita locutum est sive comicus poeta id finxit. sed ad litteras illas βυβακάλους αὐτά propius accedere videmur si scribimus καίτοι φασὶν βουβαυκαλόσαυλα γενέσθαι.

XLIX. Ioannes Stobaeus Anthol. cxxi 37 Εενοφωντος έκ τῆς πρός Σώτειραν ἐπιστολης. Ἐμοὶ δὲ δοκεῖ, ὧ Σώτειρα, οὖτε ό θάνατος αἰσχοὸν οὖτε τι καλὸν εἶναι. dubitat Meinekius t. IV p. LXXXIII utrum δ θάνατος οὔτε scribendum sit an οΰθ δίος καλόν. dirimi id nequit in excerpta sententia, videtur tamen praestare prius. secuntur haec, δρος δε ζωής ολχ εξς πάντων, ανισάοιθμον ετών φέρων τὸ μη δμοιον της γενέσεως τη lσχύι ή άρρωστία. την δε πρόφασιν ποτε μεν αισχράν οὖσαν εφέλκεσθαι θάνατον, δπου δε καλήν καὶ πρεπώδη. quae partim non possunt intellegi, neque Meinekius temptata emendatione operae pretium fecit. fortasse scribendum est δίφος δε ζωης οὐχ εξς πάντων, ανισαρίθμων ετών φερόντων ανόμοιον της γενέσεως  $τ\tilde{\eta}$  ἰσχύι ἀρρωστίαν,  $τ\dot{\eta}$ ν δὲ πρόφασιν etc.: nam coniungenda sunt haec omnia. ceterum  $\delta \pi o v$   $\delta \dot{\epsilon}$  ita dictum abhorret a Xenophontis aequaliumque eius sermone. sed non verendum est ne quis hodie contempto Bentleio epistulas illas Grylli filio adiudicet.

L. In Explanationibus in Artem Donati a Keilio tomo Grammaticorum iv editis p. 151 hic adfertur versus, ille ego sum corpus famosi gloria circi. intellegi poterat ineptum illud corpus nomen recondere hominis. scilicet versus est Martialis x 53 1 Ille ego sum Scorpus, clamosi gloria circi. ad eundem Scorpum, quem Martialis eiusdem libri ep. 50 laudat praetereaque iv 67 5, v 25 10, x 74 5 memorat, Friedlaenderus in Marqardtii Ant. Rom. t. iv p. 518 inscriptionem Fabrettii p. 277 169 rettulit.

LI. Martialis x 65 10

os blaesum tibi debilisque lingua est, nobis filia fortius loquetur.

filiam absurde conmemorari manifestum est. quod Roius scribendum esse coniecit nobis sibila fortius loquentur probabile non est, etsi non dixeris prorsus ineptum. contra ineptum est quod Schneidewinus posuit cum epigrammata Martialis iterum edidit, nobis fistula fortius loquetur. Martialem scripsisse puto

nobis ilia fortius loquentur.

388 HAUPT

intellegitur  $\beta o \rho \beta o \rho v \gamma \mu \delta c$ , quem Coelius Aurelianus rugitum intestinorum saepius dicit, et quod sequi solet istum rugitum. nam ilia hic intestina sunt, ut in Horatiano illo o dura messorum ilia. ioco non dissimili neque minus obscaeno Rabelesius dixit 'je croys' dist Eusthenes 'que les Gothz parloyent ainsi: et si dieu vouloit, ainsi parlerions nous du cul.'

LII. Epigramma Anthologiae Burmanni III 60

Est mihi rus parvum, fenus sine crimine parvum, sed facit haec nobis utraque magna quies.

pacem animus nulla trepidus formidine servat nec timet ignavae crimina desidiae.

castra alios operosa vocent sellaeque curules et quidquid vana gaudia mente movet:

pars ego sim plebis, nullo conspectus honore, dum vivam dominus temporis ipse mei.

possunt haec intellegi. tamen si quis adcuratius omnia consideraverit, adsentietur, opinor, mihi castra in rostra mutanti.

LIII. In Frontonis Ep. ad M. Caesarem III 8 p. 43 Nab. scribendum est Clausa iam et obsignata epistula priore venit mihi in mentem fore uti ei qui causam hanc agent (acturi autem complures videntur) dicant aliquid in Heroden inclementius. erat et, quod in ei mutavi; tum agunt, quod corrigendum esse Naberus vidit.

Ep. 111. 10 p. 48. Omnia nobis prospera sunt quom tu pro nobis optas: neque enim quisquam dignior alius te qui a dis quae petii inpetret. Schopenius petiit: praestat petit.

Ep. m 18 p. 56. merito amo. immo merito te amo.

Ep. 1v 3 p. 64. una plerumque littera translata aut exempta aut immutata vim verbi ac venustatem commutat et elegantiam vel inscientiam loquentis declarat. ita scribo: erat scientiam.

Ep. 1v 12 p. 74. cum interim numquam tua imago tam dissimilis ad oculos meos in itinere accidit ut non ex ore meo excusserit rictum osculei et somnum. olim dixi scribendum esse et savium.

LIV. Arnobius 111 9 aut si obscaenitas coeundi ita ut decet ab dis abest, quae causa ratioque monstrabitur cur insigniti sint his locis quibus sexus se solet libidinum propriarum admonitionibus recognoscere? inutiliter non nulli solet in solent mutarunt. secuntur haec, neque enim veri est simile haberi haec frustra aut inprovida in illis suam ludere voluisse naturam, ut eos his partibus exaggeraret quibus utendum non esset. quae leni manu non magis videntur sanari posse

quam conplura in Arnobii libris alia. equidem scripserim aut inprobum in illis lusum ludere voluisse naturam.

LV. Iuvenalis 14 269 perditus ac vilis sacci mercator olentis. extat scholion, aberrans illud a recta interpretatione, foetidae alicuius mercis. vel ex sententia halitu foetidae. in vel et halitu Iahnius mutavit quae libri habent ut et talis tu: recte quidem, sed praeterea sententia mutandum erat in sentinae.

Ad eiusdem satirae versum 328 hoc pertinet scholion, Croesus ille est cui Solon dixit δρα τέλος μαμροῦ βίου. cuius filius, cum ipse Trallibus victus esset a Cyro rege Persarum, adulescens usque id mutus, intentum iugulo patris gladium cum videret, subito exclamavit 'homo Cyre parce homini.' Solonis dictum eisdem verbis conceptum habet Ausonius in Ludo septem sapientum p. 270 et 274 Tollii. apud Diogenianum viu 51 haec leguntur, τέλος δρα βίου · τοῦτο τὸ ἀπόφθεγμα Σόλων εἶπε Κροίσφ: sed in codice Pantini scriptum erat μαμροβίου, ut hic quoque iambici versus ἀμροτελεύτιον adpareat, τέλος ὅρα μαμροῦ βίου. mox Trallibus Pithoeus scripsit, libri habent trailibus, quod sane inde factum est, verum autem est Sardibus. denique scribendum est homo, parce Croeso. docet utrumque Herodotus.

LVI. Boethii Commentarios in Topica Ciceronis, quorum postrema pars in vulgatis exemplaribus deest, Carolus Benedictus Hasius in adnotationibus ad Ioannem Lydum aliquot paginis auxit quas codex Parisinus 7711 ei suppeditaverat: repetitae sunt in Orelliana scholiastarum Ciceronis sylloge t. 1. leguntur ibi haec p. 349 Or., ab hac deorum oratione verbi gratia ita ducitur testimonium ut, si de Socratis excellentia dubitetur, illo Pythii oraculi vaticinio omnis dubietas abstergatur,

κεῖνος ἀνὴς τὰ κακὰ καὶ ἐναντία ἐστὶ ποςίζων. ita Graecum versum Hasius scripsit, in codice esse dicit AINOC. ANIP. TA. KAKA. KAE. ENANTIA. EΠΟΙ ΖΟΙ. sed ποςίζων non potest verum haberi: neque enim satis apta est inveniendi vel excogitandi significatio qua ποςίζειν et ποςίζεσθαι non numquam dicuntur. quale verbum sententiae conveniat non videtur posse dubitari. dubia est totius versiculi emendatio: sed puto tamen Boethium eius non memoriter meminisse paullumque mutasse quae sic scribenda erant,

κεῖνος ἀνής τὸ κακὸν τό τ' ἐναντίον ἐστὶν ὁςίζων. LVII. Symmachus in Laudibus Gratiani cap. 6 et mehercule 390 HAUPT

tenacius rapit inperii disciplinas teneritudo primaeva. virtus cum cito inchoat diutius perseverat. nempe virentibus ramis artifex rusticandi alienum germen includit, ut novella praesegmina coagulo libri ubidius inolescant. Maius adnotavit codicem videri habere ubidios. Heindorfius scribendum esse coniecit avidius. fefellit eum opinio: scripsit enim Symmachus ut novella praesegmina coagulo libri uvidi inolescant. quippe obversabantur ei Vergiliana Georg. 11 76 huc aliena ex arbore germen Includunt udoque docent inolescere libro.

LVIII. Symmachus pro Synesio cap. 2 taceo officiorum nostrorum laudabilis vices. nolo pro meo debito curiam pervenire. quippe
utrumque deforme est, et collegam futurum non censeri merito suo et
laudatorem eius de communi esse solvendo. Maius cum ad curiam adscripsit 'ita codex sine praepositione.' quid cogitarit non est operae
pretium quaerere. patet enim Symmachum scripsisse nolo pro meo
debito curiam intervenire.

LIX. Calpurnius Buc. 6 17

dura quibus solis parcere novit hiems.

o Lycida, si quis tibi carminis usus inesset,

tu quoque laudatum posses Alcona probare.

debile atque inutile est illud posses, neque credo Calpurnium eo usum esse, sed scripsisse nosses. nam verbum quod est novi poetae cum alius verbi infinitivo saepe coniunxerunt. Vergilius Aen. vni 316 nec iungere tauros Aut conponere opes norant aut parcere parto. Propertius III 28 13 semper, formosae, non nostis parcere verbis. Ovidius Ep. 6 53 Lemniadesque viros, nimium quoque, vincere norunt. Martialis viii 18 sic Maro nec Calabri temptavit carmina Flacci, Pindaricos nosset cum superare modos. idem x 33 hunc servare modum nostri novere libelli. Statius Silv. 1 2 49 vacat apta movere Colloquia, et docti norunt audire penates. Iuvenalis 11 142 nec frustum capreae subducere nec latus Afrae Novit avis noster. Serenus Sammonicus v. 6 tuque potens artis, reducem qui tradere vitam Nosti seu caelo manes revocare sepultos. Nemesianus Buc. 2 62 quae licet interdum, contexto vimine clausae Cum parvae patuere fores, ceu libera ferri Norit et agrestes inter volitare volucres, Scit rursus remeare domum tectumque subire: nam ita haec scribenda esse alias docui. Claudianus Epigr. 14

LX. Plinius Nat. hist. xxvIII § 28 ungues resecari nundinis Romanis tacenti atque a digito indice multorum pecuniae religiosum est. non attinet narrare quae de his factae sint coniecturae. sana fient omnia si ex pecuniae feceris opinione, mutatione non maiore quam

quali haud ita raro in libris Plinianis utendum est. inprobabunt tamen emendationem qui litterulas anxie rimari et futtilia inde exculpere solent.

LXI. Ampelius 44 3 Nicomedes, socius et amicus populi Romani, in cuius amicitia prima aetate Caesar fuit, qui moriens testamento et ipse populum Romanum heredem dimisit. non intellexerunt ubi mendum esset qui dimisit mutandum esse coniecerunt. immo haec erant Ampelii, qui moriens testamento et ipse populo Romano hereditatem dimisit. Lampridius in Heliogabalo cap. 31 habuerat praeterea facultates a multis dimissas gratia patris. Testamentum Grunnii clamavit ad se suos parentes, ut de cibariis suis aliquid dimitteret eis. — et nec nominando coco legato dimitto popiam et pistillum. Historia Apollonii Tyrii paullo ante finem post haec moritur perfecta aetate, in manibus eorum dimittens hereditatem regni sui Apollonio, in medietatem filiae suae.

LXII. In Appendice Probi p. 198 1 K. praecipitur dicendum esse Theofilus non Izofilus, homfagium non monofagium, Byzacenus non Bizacinus, capsesys non capsesis. fortasse non Izofilus dixerunt, sed Ziofilus. in homfagium latere omfacium puto. capsesys mutandum videtur in Capsensis. de extrito n, quod in Capsesis inprobatur, etsi omnia nota sunt, addam tamen montesianis Commodianum i 21 scripsisse in acrostichide. — quod in eadem Appendice p. 198 14 inprobatur superlex, scriptum est in codice Arnobii ii 18 superlectilem, de quo Oehlerus adnotavit. — p. 197 28 docetur dicendum esse miles non milex, quod Probus p. 126 K. adcuratius persequitur. scriptum est milex in Gromaticis p. 246 19.

M. HAUPT.

## UEBER DIE GLAUBWÜRDIGKEIT DER GEO-GRAPHISCHEN ANGABEN HERODOTS ÜBER ASIEN.

Es ist nicht allzu lange her, dass die Methode der historischen Quellenkritik begonnen hat, auf dem Gebiet der alten Geschichte festen Boden zu schaffen. Noch weiter zurück ist in dieser Beziehung die alte Geographie. Im Folgenden soll der Versuch gemacht werden, eine geographische Quellenkritik, nach Art der historischen, auf das älteste erhaltene Werk anzuwenden, das uns geographische Nachrichten in größern Massen überliefert, — das Werk des Herodot, und zwar mit der Beschränkung auf Asien.

Eine derartige Aufgabe involvirt folgende Fragen:

- 1. Welche von den geographischen Angaben Herodots über Asien beruhen auf Autopsie? eine Frage, welche die Feststellung der Reiserouten Herodots, so weit solche thunlich, erfordert 1).
- 2. Welche stammen aus schriftlichen Quellen und welches sind diese?
- 3. Welche beruhen auf mündlicher Erkundigung, und von wem ist diese eingezogen?
- 4. Welche beruhen etwa auf bloßen Schlüssen, Combinationen oder Vermuthungen Herodots?

<sup>1)</sup> Man findet in verschiedenen ältern biographischen Versuchen über Herodot (die besten von Dahlmann, Heyse und Bähr) Ansätze, etwas über seine Reisen festzustellen, doch durchweg ohne das hier nöthige Maß kritischer Sorgfalt. — Das neueste Buch darüber, J. Talboys Wheeler the Life and Travels of Herodotus (London 1855, 2 voll. 8°), ist nur eine Art von historischgeographischem Roman. — In einem andern Buche Wheelers, The geography of Herodotus, developed, explained and illustrated from modern researches and discoveries, with maps and plans (London 1854, 8°), zeigt sich der Autor als ein so gänzlich unkritischer Scribent, dass Kiepert mit Recht das Buch als ein ebenso werthloses wie prätentiöses Machwerk bezeichnet (Monatsberichte d. K. Akademie d. Wissenschaften zu Berlin 1857 S. 135, 137).

Die Erörterung der zweiten Frage kann hier unterbleiben, das Ergebniss ein rein negatives ist, — dieses nämlich, dass H. keinen seiner Vorgänger als Quelle benutzt hat. Den Beweis für diese Behauptung behalten wir uns vor. Die vierte Frage lässt sich kurz zum Schluss erledigen. Wesentlich beschäftigt uns also nur die erste und die dritte Frage, nach der Autopsie und nach der iovogin Herodots.

## 1. HERODOTS REISEN IN ASIEN.

Indem wir Herodots Vaterstadt Halikarnassos zum Ausgangspunkt nehmen, werden wir zunächst seinen Routen in und bei Kleinasien nachzugehen versuchen, die hiernach in eine nördliche und eine südliche Hälfte zerfallen.

Nördlich von Halikarnass liegt die ionische Küste mit ihrem Hinterlande, welches die Flussgebiete des Mäander, Kayster und Hermos ausfüllen.

Zweifellos ist hier zunächst Hs. Anwesenheit in Milet. Er erwähnt<sup>1</sup>) die Milesier als seine Berichterstatter, giebt die Lage der Insel Lade vor der Stadt an<sup>2</sup>), und ebenso die des Orakels der Branchiden zu Didymi, oberhalb des Hafens Panormos<sup>8</sup>), S. von Milet. Freilich lag diese Orakelstätte zu seiner Zeit bereits in Trümmern 4); daher er auch von den Weihgeschenken des Krösos, die ehedem hier waren, nur durch Erkundigungen <sup>5</sup>), wahrscheinlich doch an Ort und Stelle, weiß. Wenn er ferner berichtet 6), dass nach der Wegführung der Milesier die Perser die Stadt und die Ebene umher behielten, das Bergland aber den Karern von Pedasos gaben, so hat er diese Theilung wohl noch zu seiner Zeit so vorgefunden. Ebenso waren ihm die beiden Orte, die er als bei Milet liegend erwähnt<sup>7</sup>), Limeneion und Assesos, wohl auch aus Autopsie bekannt. Von den Inseln im SW. von Milet kommt bei H. nur Leros 8) vor. Endlich ist aus seiner Anwesenheit in Milet zu schließen, dass er auch die andere, nördliche Seite des Latmischen Meerbusens, das Mündungsland des

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VI, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 157.

<sup>4)</sup> VI, 19.

<sup>5)</sup> Ι, 92: ὡς ἐγὼ πυνθάνομαι.

<sup>6)</sup> VI, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) I, 18, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 125.

Mäander mit den Städten Priene<sup>1</sup>) und Myus<sup>2</sup>), nicht unbesucht gelassen haben wird; weiter unten werden wir sogar seine Autopsie für das ganze Thal des untern Mäander nachweisen.

Milet, Myus und Priene rechnet H. zu dem ersten der vier Dialekte, unter welche er die zwölf ionischen Kolonien classificirt3). Da für jene drei, wie auch andere von diesen Städten die Autopsie mit Sicherheit anzunehmen ist, so liegt der Schluss nahe, dass diese ganze höchst wichtige Unterscheidung auf Bemerkungen beruhen wird, die er an den betreffenden Orten selbst gemacht hat; zumal H. auch sonst über die zwölf ionischen Städte Daten beibringt, nach denen sich sonst ein Reisender aus der Ferne nicht zu erkundigen pflegt, und die ihm nur zufällig an Ort und Stelle aufstoßen. Von dieser Art ist die Notiz<sup>4</sup>), dass von den zwölf Städten nur zehn die Apaturien feierten, Ephesos und Kolophon aber nicht. Hierzu kommt noch folgende Bemerkung, die H. in der Erzählung der Schlacht bei Lade macht<sup>5</sup>): "Da kann ich nicht mit Gewissheit sagen, welche von den Ioniern sich schlecht oder brav gehalten in dieser Seeschlacht; denn die Einen schieben immer die Schuld auf die Andern." Nun kämpften aber in dieser Schlacht Ionier von Milet, Priene, Myus, Teos, Chios, Erythrä, Phokäa und Samos, und außerdem Aeolier von Lesbos. So können wir also mit nicht geringer Wahrscheinlichkeit annehmen, dass H. auch die sämmtlichen noch übrigen neun ionischen Städte besucht hat, auch wenn wir bei einzelnen sonst keine speciellere Bestätigung dieser Annahme finden.

Ein längerer Aufenthalt Hs. auf Samos ist anderweitig festgestellt<sup>6</sup>); zum Uebersluss ergiebt er sich mit Evidenz aus zahlreichen Stellen seines Buchs. H. erzählt vielfach nach den Samiern als Berichterstattern und nennt sie auch als solche zweimal<sup>7</sup>). Die Bauwerke und Monumente ihrer Stadt, welche allein von allen ionischen keine Zerstörung durch die Perser erfahren hatte<sup>8</sup>), kennt er genau

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 15, 142, 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 142; V, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1, 142.

<sup>4)</sup> I, 147.

<sup>5)</sup> VI, 14.

<sup>6)</sup> Vgl. Herod. ed. Bähr (2. Ausg., nach der hier immer citirt wird) t. IV, 1861, S. 405-7.

<sup>7)</sup> I, 70; III, 47.

<sup>8)</sup> VI, 25.

und rühmt sie öfters; drei ihrer Werke, einen Tunnel, den Hafendamm und den Tempel der Here preist er 1) als die bedeutendsten in ganz Griechenland. Namentlich den letztern nennt er 2) auch neben dem ägyptischen Labyrinth noch der Rede werth; viermal erwähnt er Weihgeschenke, die sich in diesem Tempel befanden, immer mit der unverkennbaren Andeutung, dass er sie selbst noch gesehen habe 3). Auch über einzelne Lokalitäten der Stadt finden sich bei ihm genaue Angaben, so über eine Gedenksäule auf dem Markt für die Thaten der Samier in der Schlacht bei Lade 4), über den Graben um die Stadt 5), über einen Thurm am Meere in der Vorstadt 6), über einen Zeustempel dicht vor der Stadt 7), — immer mit der Andeutung der Autopsie. Auch einen Küstenort Kalamoi auf Samos, den er erwähnt 8), mag er wohl selber besucht haben. Die samische Mundart bildet ihm unter den vier ionischen Dialekten eine (die vierte) Klasse für sich 9).

Für den dicht gegenüber liegenden Theil der ionischen Küste, das Vorgebirge Mykale, ergiebt sich hieraus die autoptische Kenntniss Hs. schon von selbst. Er beschreibt<sup>10</sup>) es denn auch richtig als nach Westen gegen Samos vorspringend und zeigt eine genaue Bekanntschaft mit der Lokalität<sup>11</sup>) der daselbst vorgefallenen Schlacht. Er erwähnt hier einen Tempel der Eumeniden<sup>12</sup>) und einen andern der Eleusinischen Demeter<sup>13</sup>) an den Bächen Gaison und Skolopoeis,

<sup>1)</sup> III, 60.

<sup>2)</sup> II, 148: ἀξιόλογος.

<sup>3)</sup> II, 182 zwei Bilder des Amasis, αξ εν τῷ νηῷ μέγαλῳ ἰδούατο ἔτι καὶ τὸ μέχοι ἐμεῦ ὅπισθε τῶν θυρέων. III, 113 einen Schmuck aus dem Männersaal des Polykrates, ἐόντα ἀξιοθέητον. IV, 88 ein Gemälde der Brücken des Darius über den Bosporos, ein Weihgeschenk des Baumeisters Mandrokles, dessen Insehrift H. mittheilt. IV, 152 ein ehernes Gefäß, Weihgeschenk der Samier, von H. genau beschrieben. — Wahrscheinlich sah er hier auch das merkwürdige Panzerhemd, dass er II, 47 beschreibt.

<sup>4)</sup> VI, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 39.

<sup>6)</sup> III, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) III, 142.

<sup>8)</sup> IX, 96.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I, 142.

<sup>10)</sup> I, 148.

<sup>11)</sup> JX, 99, 102.

<sup>12)</sup> IX, 97.

<sup>13)</sup> ib. und IX, 101.

und theilt für den letztern den Gründer nebst biographischen Angaben über denselben mit, — eine in den Gang der Erzählung eingefügte Notiz, die er wohl nur an Ort und Stelle erkundet haben kann. Ebenso wird er wohl auch das ionische Nationalheiligthum, das Panionion, selbst in Augenschein genommen haben, das er als auf dem Nordabhange Mykales liegend erwähnt<sup>1</sup>).

Für Ephesos ist Hs. Anwesenheit bezeugt durch eine Stelle<sup>2</sup>), an welcher er den Ephesischen Tempel gleich dem Samischen  $d\xi\iota\acute{o}$ - $loyo\varsigma$  nennt, ihn also wohl gesehen haben muss. Dasselbe gilt wohl auch für den Koressos, den er als im Ephesischen Gebiete liegend erwähnt<sup>3</sup>).

Die fünf nordwestlich folgenden ionischen Städte, Kolophon, Lebedos, Teos, Klazomenä und Erythrä werden, von dem oben Beigebrachten abgesehen, nur gelegentlich dem Namen nach erwähnt. Mehrere Specialangaben erhalten wir dagegen über die Insel Chios, wo H. außer der Hauptstadt eine Lokalität Koilous) und die Ortschaften Polichne<sup>5</sup>) und Kaukasa<sup>6</sup>) erwähnt, sowie auch die Oenussen<sup>7</sup>), eine kleine Inselgruppe zwischen Chios und dem Festlande. Seine Anwesenheit in Chios ist wohl mit großer Wahrscheinlichkeit anzunehmen, einigen historischen Notizen<sup>8</sup>) nach, die kaum anderswoher als aus Chiischen Quellen stammen können. Mit dieser Annahme würde dann diejenige der Autopsie für die fünf vorgenannten ionischen Städte sich eng verknüpfen, da es dem Forschungseifer Hs. wohl zuzutrauen ist, dass er zwischen Ephesos und Chios nicht den Seeweg, sondern den Landweg bis Erythrä, auf dem er diese fünf Städte sämmtlich berühren konnte, gewählt haben wird. Die Wahrscheinlichkeit dieser Annahme wird erhöht durch das, was oben über Hs. Eintheilung der ionischen Städte nach ihren Dialekten gesagt ist. In dieser stellt er<sup>9</sup>) Ephesos, Kolophon, Lebedos, Teos,

¹) I, 143, 148.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 148.

<sup>3)</sup> V, 100; nach Diodor IV, 99 ein Berg, 1 Ml. von Ephesus.

<sup>4)</sup> VI, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) ib.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) I, 165.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) I, 160; VI, 15, wo die Chier in der Schlacht bei Lade mit großer Auszeichnung erwähnt werden; und besonders VI, 26, 27, wo von einem speciellen, durch mehrere Vorzeichen angekündigten Landesunglück der Chier die Rede ist.

<sup>9)</sup> I, 142.

Klazomenā und Phokāa in eine (die zweite), und Chios mit Erythrā in eine andere (die dritte) Klasse zusammen. Wohl zu beachten ist hierbei, dass er die Städte von Ephesos bis Klazomenā in ihrer richtigen geographischen Reihenfolge, von SO. nach NW., aufführt, was wiederum darauf hindeutet, dass er den Weg, der diese Städte in ziemlich gerader Linie verbindet, selbst gemacht hat. Diese Autopsie gilt dann auch für die äolische Ortschaft Notion<sup>1</sup>), die dicht bei Kolophon liegt.

Weiter nördlich vorschreitend kommen wir zu einer wichtigen und interessanten Frage; sie betrifft die beiden sogenannten Sesostrisbilder in Ionien. Nachdem H. über die Siegessäulen des Sesostris berichtet und erwähnt hat, dass er selber in Palästina dergleichen gesehen, fährt er fort<sup>2</sup>): "Es sind aber auch in Ionien zwei in Felsen gehauene Bilder dieses Mannes, wo man aus der Gegend von Ephesos nach Phokäa, und wo man von Sardes nach Smyrna geht. An beiden Orten ist ein Mann eingehauen, an Größe fünftehalb Ellen, in der rechten Hand einen Speer haltend, in der linken einen Bogen, und der übrigen Rüstung nach ebenso; denn er hat sie ägyptisch und äthiopisch; von einer Schulter bis zur andern Schulter über die Brust gehen eingehauene ägyptische heilige Schriftzeichen, die folgendes besagen: "Ich habe dieses Land mit meinen Armen erworben." Wer und woher er ist, sagt er hier zwar nicht, anderwärts aber hat er es gesagt. Es meinen auch die Einen und die Andern von denen, die es gesehen, dass es ein Bild des Memnon sei; die aber irren weit von der Wahrheit ab."

Von diesen beiden Bildern ist nun dasjenige, welches in der Nähe der Strasse von Sardes nach Smyrna liegt, in neuerer Zeit wieder ausgefunden, dann zuerst von Kiepert genau gezeichnet und beschrieben<sup>8</sup>) und vielsach commentirt. Es besindet sich etwa <sup>3</sup>/<sub>4</sub> Ml. S. von der Strasse, SO. von dem Orte Nymphi (dem alten Nymphaeum) am Eingange des Thales Karabel, hoch an einer Felsenwand. Seine Höhe beträgt 7' Par. Die herodotische Beschreibung stimmt dazu,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 106.

³) in Gerhards Archäologischer Ztg. I, 1843 S. 33—46, Taf. II und Karte Taf. III.

nur dass die Figur umgekehrt den Speer in der linken, den Bogen in der rechten Hand trägt; die Inschrift auf der Brust ist aber nicht mehr zu sehen, da die hervorragenderen Theile schon zu sehr durch die Verwitterung gelitten haben. Was jedoch den Gesammtcharakter der Figur betrifft, so steht jetzt wohl fest, dass derselbe nicht ägyp- · tisch, sondern assyrisch ist. Das einzige, was dabei noch zu erklären bliebe, ist, wie denn H. dazu gekommen sei, die Inschrift für ägyptische hieratische Zeichen zu halten und sie sogar zu übersetzen. Wahrscheinlich bestand die Inschrift aus Dingbildern einer einfachen Art, wie sie ja bei jedem Volke die Anfänge der Schreibkunst bildeten; da nun H. diese Art zu schreiben nur aus Aegypten kannte, so musste er die Zeichen, undeutlich, wie sie wohl schon damals waren, für ägyptische halten und hat sie mit Hilfe seiner nur geringen Kenntnisse von diesen, mehr aber wohl noch nach ihrer Stellung von einem Arm des Bildwerks zum andern hin und auf Grund seiner allgemeinen Ansicht über Sesostris zu deuten versucht. Natürlich ist dieser Versuch verunglückt, wie man schon aus dem sonderbaren Wortlaut der herodotischen Deutung schließen kann: eine solche Inschrist bedeutete ja gar nichts, wenn sie nicht den Namen des Eroberers enthielt.

Die letztere Erörterung würde also die Annahme eher befürworten als ihr widerstreiten, dass H. dieses Basrelief selbst gesehen habe. Die älteren Erklärer haben denn auch diese Annahme theils ausdrücklich, theils stillschweigend gemacht; ein neuerer<sup>1</sup>), Breddin, spricht sich dagegen aus auf Grund jener Verwechselung von rechts und links, dieser Verkennung des Charakters, und weil H. seine Beschreibung mit dem "vagen Ausdruck" εἰσὶ δὲ καὶ . . . einleite. Was den ersten Einwurf betrifft, so hat derselbe nicht viel zu sagen, da ein solcher Irrthum ja alltäglich ist: es ist bekannt genug, wie leicht man "rechts" und "links" von dem Standpunkte des Beschauers aus, statt von dem des Betrachteten, braucht. Und da ja H., wenn er das Basrelief sah, sich die Beschreibung desselben wohl keinesfalls gleich notirt hat, so wäre es eben so gut ein Zufall, wenn er die beiden Bezeichnungen richtig gebraucht hätte, als es jetzt einer ist, dass er sie verwechselt hat. Noch weniger hat die Verkennung des Charakters zu sagen: die Alten haben sich niemals als große Ethnographen und

<sup>1)</sup> Breddin, Bedenken gegen Herodots asiatische Reise. Magdeburger Programm von 1857, S. 8, 9.

Archäologen gezeigt; und wenn noch in unserer Zeit ein Aegyptolog wie Lepsius das Denkmal für ächt ägyptisch und dem Ramses-Sesostris angehörig erklärt hat 1), so wird man dem Herodot einen solchen Fehlgriff, namentlich auch, da er durch die Dingbilder der Inschrift verleitet wurde, wohl erst recht zu gute halten können. Und H. sieht ja den Habitus der Figur doch auch nicht für so ganz ägyptisch an: er schien ihm halb ägyptisch, halb äthiopisch. Wollte man also die Autopsie Hs. hier leugnen, so müsste man ihm einen Gewährsmann substituiren, der gleich ihm Gelegenheit gehabt hätte, nicht nur ägyptische, sondern auch äthiopische Kleidung und Rüstung, sowie auch ägyptische hieratische Schrift, aus eigener Anschauung kennen zu lernen.

Was nun aber den Ausdruck in der herodotischen Stelle selbst betrifft, so deutet diese gerade durchweg auf die Autopsie hin. Die Worte εἰσὶ δὲ καὶ . . . enthalten gar nichts Vages, schließen vielmehr die folgende Beschreibung an die vorhergehende Erwähnung der Autopsie für die palästinischen Sesostrissäulen als ihrer Gewissheit nach ebenbürtig und gleichstehend an: hätte H. für die ionischen Basreliefs seine Autopsie ausschließen und seine Beschreibung davon als aus anderer Quelle wie das Vorhergehende stammend bezeichnen wollen, so würde er nicht verfehlt haben, mit seinem gewöhnlichen λέγεται, λέγουσι fortzufahren. Vollends schlagend ist aber der Schluss der Stelle. Nie und nirgends fällt es H. ein, wenn er nicht selbst als Augenzeuge spricht, Augenzeugen so schlechtweg und noch dazu mit einem so starken Ausdruck wie πολύ τῆς ἀληθείης ἀπολελειμμένοι des Irrthums zu zeihen; immer stellt er in solchen Fällen Augenzeugen den Augenzeugen gegenüber und sagt einfach: Die Einen sagen dies, die Andern jenes.

Hiermit scheint Hs. Autopsie für diese beiden Monumente wohl gegen fernere Zweifel gesichert. Es folgt daraus, dass er auch die beiden Straßen, an denen dieselben liegen, die von Sardis nach Smyrna, und die aus der Gegend von Ephesos nach Phokäa<sup>2</sup>), selbst bereist haben muss, womit zugleich für die vier End-

<sup>1)</sup> Monatsberichte der K. Akad. d. Wiss, zu Berlin 1840 S. 39 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Da diese Strasse über Smyrna geht, so ist es auffallend, dass H. statt dessen nicht entweder "an der Strasse aus der Gegend von Ephesos nach Smyrna," oder "an der Strasse von Smyrna nach Phokäa" sagt. Am besten ist dies wohl so zu erklären, dass H. sich zu der Zeit, wo er sein Werk niederschrieb, nur noch so viel erinnerte, das Monument auf einer Reise von Ephesos

punkte dieser Strassen seine Autopsie festgestellt ist. Für Phokäa wird dieselbe noch durch ein anderes Argument gesichert. H. erzählt,¹) wo er von den Seefahrten der Phokäer bis nach Tartessos berichtet, dass der König des Landes, Arganthonios, ihnen Geld zur Ummauerung ihrer Stadt gegen die Perser geschenkt habe, und fährt dann fort: "Sein Geschenk war aber sehr reichlich; den n es beträgt schon der Umfang der Mauer nicht wenige Stadien, und dieselbe besteht ganz aus großen und wohl zusammengefügten Steinen." Dieser begründende Zusatz trägt das Gepräge, dass er nicht auf derselben Quelle wie die vorangehende und folgende Erzählung, sondern auf eigener Anschauung Hs. beruht. Die Mündung des Hermos, die er als in der Nähe von Phokäa befindlich angiebt²), wird er also ebenfalls aus eigener Anschauung kennen, so wie die nahen äolischen Kolonien³) Larissa, Neon Teichos, Temnos und Killa.

Somit haben wir für alle speciellen geographischen Nachrichten Hs. über die ionische Küste den Nachweis der Autopsie geführt. Derselbe gilt also auch für das, was er über Ionien Allgemeines berichtet; dies beschränkt sich aber nur auf die schon besprochene Angabe über die vier ionischen Dialekte und auf eine Bemerkung ') über das Klima des Landes, das er in dieser Hinsicht allen andern vorzieht.

Wir kommen nun zu dem Hinterlande der ionischen Küste, dessen Hauptpunkt Sardis ist. Dass H. hier gewesen ist, haben wir bereits wahrscheinlich gemacht, und seine Angaben über die Stadt und Umgegend lehren dasselbe.

nach Phokäa gesehen zu haben, aber nicht mehr genau wusste, ob vor oder hinter Smyrna. Kiepert versucht (l. c. S. 35, 36 Note) zwei andere mögliche Wege aufzustellen, den einen westlich von der gewöhnlichen Strasse (wobei aber die Annahme einer Ueberfahrt über den Hermäischen Meerbusen nothwendig wird), und einen andern östlich; doch würde dieser auch immer über Smyrna gehen. — Diese Hypothesen scheinen unnöthig. Kieperts Hauptbedenken ist, dass die gewöhnliche Strasse bekannt und kein solches Monument auf ihr gefunden sei, auch nicht gefunden werden könne, da sie durch ebenes Land lause; doch kann sehr wohl ein solches Monument in einiger Entsernung von der Strasse (wie bei der andern von Sardis nach Smyrna) in den noch unbekannten Thalschluchten des Tachtalü-Dagh (Mastusia M., SO. von Smyrna) oder des Jamanlar-Dagh (Kordylion, NW. von Swyrna) noch versteckt liegen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 1, 149.

<sup>4)</sup> I, 142.

Sardis liegt nach ihm in einer großen kahlen Ebene 1), und zwar — wie er mitten in eine zusammenhängende Erzählung einfügt 2) — am Flusse Paktolos, der Goldsand von Tmolos herunterführt (eins der wenigen θωύματα ἐς συγγραφήν 3) Lydiens), mitten über den Markt läuft und in den Hermos mündet. Von der Akropolis der Stadt weiße er 4), dass sie nach einer Seite hin jäh und unzugänglich ist; er bringt darüber eine besondere Anekdote bei und fügt dann, offenbar aus eigener Anschauung, hinzu, es sei dies die Seite der Stadt, welche nach dem Tmolos zu liege. Er erwähnt 5) eine lydische Etymologie, welche den Namen Asien von einem lydischen Heros Asias ableite, ἀπ² ὅτευ καὶ τὴν ἐν Σάρδισι φυλὴν (τήν — also ihm auch sonst bekannt!) κεκλῆσθαι Δοιάδα."

Sehr genaue Kenntniss zeigt H. 6) von dem Grab mal des Alyattes, das nördlich von Sardis, auf der andern Seite des Hermos, als das hervorragendste unter den ungefähr sechzig lydischen Königsgräbern liegt, die zahlreiche neuere Reisende hier gesehen haben, welche die herodotische Beschreibung auf das beste bestätigen und verdeutlichen?). Was z. B. Zahlenangaben betrifft, so giebt H. den Umfang auf 6 Stadien und 2 Plethren (= 3800' Par.), ein neuerer Berichterstatter 3) auf 3444' Par. an; der Durchmesser (evos) ist nach H. 13 Plethren, was, da das Monument kreisförmig ist, zwar nicht mathematisch genau, aber für eine bloße Schätzung genügend stimmt 3). Oben standen, wie H. sagt, noch zu seiner Zeit (et und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) V, 101,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 93.

<sup>4)</sup> I, 84.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) IV, 45.

<sup>6)</sup> I, 93.

<sup>7)</sup> Vgl. Bähr zu d. St. and Excurs II vol. 1 S. 836, 837.

<sup>8)</sup> Prokesch von Osten Erinnerungen aus dem Orient III S. 51 ff. — Hamilton (Researches in Asia Minor I S. 147) brauchte zehn Minuten, um den Tumulus zu umreiten, wonach er den Umfang, wohl etwas zu niedrig, auf half a mile schätzt. — Nach Texiers Meinung (Asie Mineure III S. 20 ff.) ist Hs. Angabe sehr übertrieben; allein Texier ist als ein höchst unzuverlässiger Reisender bekannt, so dass auf ihn nichts zu geben ist.

<sup>&</sup>lt;sup>0</sup>) Thierschs (Abhandlungen d. K. bairischen Akad. d. Wiss., philos. philol. Classe, München 1835 I S. 410 fl.) Correctur des τριακαίδεκα in δώδεκα ist wohl überflüssig.

ές ἐμέ) fünf Säulen (οἶ φοι, termini) 1), auf welchen eingegraben war, wie viel jede der betheiligten drei Parteien (οἱ ἀγοφαῖοι ἄνθρωποι καὶ οἱ χειρώνακτες καὶ αἱ ἐνεργαζόμεναι παιδίσκαι) daran gemacht habe; "und beim Nachmessen fand sich (ἐφαίνετο μετρεόμενον)," fährt er fort, "τὸ τῶν παιδισκέων ἔργον ἐὸν μέγιστον." Es ist wohl außer Zweifel, dass H. diese wie die vorige Messung selbst gemacht hat, so wie auch das ἐς ἐμέ schon mit hoher Wahrscheinlichkeit auf Autopsie hindeutet. Dicht bei dem Monumente lag ein großer See, der Gygäische genannt, "stets mit Wasser gefüllt, wie die Lyder sagen." Die letztere Notiz hat er offenbar ebenfalls an Ort und Stelle erfahren; und der See ist noch heute da.

Auch sonst führt H. noch zweimal<sup>2</sup>) Lyder als seine Gewährsmänner an; wahrscheinlich waren es Einwohner von Sardis, die er befragte. Ebenda hatte er auch vorzugsweise Gelegenheit, das kennen zu lernen, was er von lydischen Sitten und Einrichtungen mittheilt<sup>3</sup>); so dass nach allem diesem seine autoptische Kenntniss von Sardis wie von den lydischen Königsgräbern wohl außer Zweifel ist. Zum Ueberfluss braucht H.<sup>4</sup>) einmal auch Sardis zum Vergleich, um die Größe der Stadt Kadytis in Palästina zu verdeutlichen; es wäre absurd anzunehmen<sup>5</sup>), dass er zur Veranschaulichung einer Sache eine andere verwandt hätte, von der er selbst keine Anschauung hatte.

Im Binnenlande von Karien kennt H. die Stadt Pedasos, als oberhalb Halikarnassos liegend<sup>6</sup>). Er erwähnt an zwei Stellen<sup>7</sup>), die beide mitten in eine zusammenhängende Erzählung eingefügt sind, dass hier die Priesterin der Athene einen langen Bart bekomme, so oft den Bewohnern der Stadt und Umgegend ein Unglück bevorstehe.

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich in Phallusform; Prokesch wie Texier sahen einen solchen Stein von beträchtlicher Größe noch oben liegen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 94; IV, 45.

<sup>3) 1, 74, 93, 94;</sup> II, 167.

<sup>4)</sup> III, 5: Καδύτιος, ξούσης πόλιος, ώς εμοί δυχέει, Σαρδίων οὐ πολλῷ Ελάσσονος.

<sup>5)</sup> Wie Breddin thut (S. 9) — " ein, wie mir scheint, trügliches Argument, da er Umfang und Größe von Sardis (wenn anders mehr als eine aus ihrer Bedeutung gewonnene Vorstellung von derselben dem Vergleich zu Grunde lag), sehr gut von Hörensagen kennen konnte; wie er sich denn gern und vorzüglich nach dem Umfang ferner Städte erkundigte" [ist unbegründet], "um einen richtigen Begriff von ihrer Bedeutung zu bekommen".

<sup>6) 1, 175;</sup> VIII, 104.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) ib.

An der einen Stelle<sup>1</sup>) (wo etwas der Zeit nach viel früheres, der Kampf mit Harpagos, erzählt wird), setzt er hinzu, dies sei schon dreimal geschehen; an der andern<sup>2</sup>) (wo die Erzählung in der Zeit des Xerxes spielt), es sei zweimal geschehen. In der ersten Erzählung berichtet H., die Pedaser hätten allein von den Karern dem Harpagos längere Zeit Widerstand geleistet und viel zu schaffen gemacht, indem sie sich in einer Befestigung auf dem Berge Lida gehalten hätten; die zweite ist eine Anekdote<sup>3</sup>) über die Grausamkeit eines Pedasers Hermotimos, eingestreut in den Xerxeszug. Wohl zu bemerken ist dabei, dass beide Male die Erzählung nicht von einem Landesunglück, das durch jenes Wunderzeichen vorher angekündigt wäre, handelt; die Notiz wird beide Male rein beiläufig gebracht, weil H. gerade auf Pedasos zu sprechen kommt. Wenn also H. auch beide Erzählungen aus Pedasos selbst hat, was namentlich für die erste sehr wahrscheinlich ist, während die zweite Anekdote wohl auch aus Atarneus stammen kann, wo sie spielt: so scheint er doch diese Notiz nicht von den betreffenden beiden Berichterstattern zu haben. Er wird sie vielmehr anderweitig in Pedasos persönlich erfahren haben, wahrscheinlich von den Priestern des Tempels, die demselben durch diese Fabel die Wichtigkeit eines Orakels geben wollten. Dass er dieselbe Notiz zweimal bringt, und zwar mit einer Differenz in den Zahlen, kann seinen Grund wohl nur in einer Vergesslichkeit Hs. haben 4); hätte er sie zweimal aus verschiedenen Quellen und mit dieser Differenz erfahren, so wäre er sich dieser Differenz wohl bewusst gewesen und hätte nicht unterlassen, sie noch besonders zu urgiren; auch könnten diese zwei verschiedenen Quellen nur jene beiden Berichterstatter sein, was bereits zurückgewiesen ist. Somit ist die Anwesenheit Hs. in Pedasos wohl wahrscheinlich genug, womit auch sehr gut stimmt, dass er die Pedaser als Inhaber eines Theils des früheren milesischen Gebiets kennt 5). Den Berg Lida 6) (S. von der

<sup>1)</sup> I, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VIII, 104.

<sup>3)</sup> VIII, 104-106.

<sup>4)</sup> Wie auch Bähr (zu der Stelle) gegen Valckenaer annimmt, der die Notiz an der zweiten Stelle aus sprachlichen Gründen als Interpolation ansieht. Wäre von einem Commentator hier die Notiz aus I, 175 beigeschrieben und dann in den Text gerathen, so wäre die Differenz in den Zahlen nicht erklärlich, wenn man nicht gar dafür noch eine zweite Verderbniss annehmen wollte.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) VI, 20.

<sup>6)</sup> I, 175.

Stadt) wird er also selbst gesehen haben; ebenso die Gegend an der Strafse bei Pedasos<sup>1</sup>), wo die Perser durch die Karer eine Niederlage erlitten.

Schon hiedurch wird Hs. Autopsie auch wahrscheinlich für einige andere Localitäten ganz in der Nähe von Pedasos, über die er ausführlichere Angaben hat. Von Mylasa2) berichtet er: "Die Karer selbst" (im Gegensatz zu den Kretern) "glauben, dass sie Autochthonen des Festlands seien und immer ihren jetzigen Namen geführt haben. Sie berufen sich auf ein altes Heiligthum des Karischen Zeus in Mylasa, an welchem die Myser und Lyder Theil haben, als Blutsverwandte der Karer. Lydos und Mysos nämlich seien Brüder von Kar, sagen sie. Diese also haben Theil daran; welche aber, einem andern Völkerstamme angehörig, gleichsprachig mit den Karern geworden sind, die nicht." Die ganze Notiz, oder mindestens doch den letzten negativen Theil, wird H. wohl aus Mylasa selbst haben, ebenso einen vorhin schon erwähnten, offenbar karischen, Schlachtbericht 3), worin ein Anführer aus Mylasa die Hauptrolle spielt. — Ferner erwähnt H. in dieser Gegend noch Labranda<sup>4</sup>), wo ein Heiligthum Zeus des Kriegers, ein großer, heiliger Platanenwald, war, und setzt hinzu: "Die Karer allein, soweit wir wissen, sind es, die Zeus dem Krieger Opfer bringen." Die Stelle steht in einem offenbar karischen Kriegsbericht. Ob II. den Ort selbst gesehen hat, bleibt dahingestellt; doch ist es nicht unwahrscheinlich, da derselbe nicht weit von Mylasa, und zwar wohl auf dem Wege nach Milet lag. Nach Mylasa aber kann H. von der Küste aus nur entweder von Milet oder von Halikarnass aus gekommen sein, --- vielleicht auch von beiden Städten aus, da er diese seiner Vaterstadt so nahe gelegenen Gegenden bei seiner Wanderlust gewiss schon als Jüngling mehrfach durchkreuzt hat 5). — In deniselben Bericht erwähnt H. 6) eine

¹) V, 121.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 171.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) V, 121.

<sup>4)</sup> V, 119.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Wie denn überhaupt das Netz von Hs. Routen an der ganzen Westküste von Kleinasien weit reicher und verschlungener sein mag, als es nach den immerhin spärlichen Nachweisen scheinen kann, die sich aus seinen fragmentarischen Notizen führen lassen.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 118.

Localität, genannt Aevaai Stälaai, wo sich das karische Heer versammelte, am Flusse Marsyas, und setzt dann hinzu, dieser entspringe in der Landschaft Idrias und ergieße sich in den Mäander. Auch diese mit der gleichnamigen Stadt mag er wohl selbst besucht haben, da sie nicht weit östlich von Mylasa auf dem Wege nach Kaunos lag, für welches letztere, wie unten nachzuweisen, seine Autopsie ziemlich sicher ist. Nur so erklärt es sich, dass H. den Quellarm des Marsyas, der hier entspringt, für den Hauptarm hielt; hätte er bei Karern bloße Erkundigung über den Fluss eingezogen, so würde er erfahren haben, dass ein anderer größerer Arm, der weiter östlich entspringt, der wirkliche Marsyas sei. — Zweißelhast muss es dagegen bleiben, ob H. in Alabanda gewesen ist, das er nur unbestimmt als "eine Stadt in Karien" erwähnt¹).

Für das östlichere Binnenland von Karien, Phrygien und Lydien hat H. nur noch an einer Stelle eine Reihe von speciellen Daten. Er berichtet<sup>2</sup>) ganz kurz, offenbar nach einer per sischen Quelle, das Heer des Xerxes habe sich zu Kritalla in Kappadokien gesammelt und sei dann über den Halys durch Phrygien gezogen. Dann wird er mit einem Male ganz speciell: "Sie kamennach Kelänä, wo die Quellen des Flusses Mäander entspringen, und eines andern, nicht kleinern als der Mäander, der zufällig den Namen Katarraktes hat, welcher, gerade auf dem Markt von Kelänä entspringend, sich in den Mäander ergiesst. Hier ist auch das Fell des Silen Marsyas in der Stadt aufgehangen, welches, wie bei den Phrygern die Sage geht, ihm von Apollo abgezogen und aufgehangen ist." Hier folgt3) eine längere Anekdote, wie Pythios, ein reicher Einwohner der Stadt, Xerxes bewirthet, ihm Geld zum Kriege anbietet und für dies Anerbieten königlich belohnt wird. Von da zieht Xerxes weiter 4). "Nachdem er die Stadt der Phryger, die Anaua genannt wird, passirt hatte und den See, aus welchem Salzge-

<sup>1)</sup> VIII, 195. — Auch VIII, 136 findet man den Ort erwähnt, aber als τῆς Φρυγίης πόλις μεγάλη. Aber Stephanus Byz. scheint hier Δλάβαστρα gelesen zu haben; und danach dürfte wohl zu corrigiren sein, wenn auch ein Ort dieses Namens sonst nicht bekannt ist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VII, 27—29.

<sup>4)</sup> VII, 30, 31.

wonnen wird, gelangte er nach Kolossä, einer großen Stadt Phrygiens, wo sich der Fluss Lykos in einen Erdschlund stürzt und verschwindet; darauf wird er in einer Entfernung von etwa fünf Stadien wieder sichtbar und ergiefst sich auch in den Mäander. Von Kolossä aufbrechend nach der Grenze der Phrygier und Lyder gelangte das Heer nach der Stadt Kydrara; eine hier stehende Säule, errichtet von Krösos, zeigt durch eine Inschrift die Grenze an. Wie er aber aus Phrygien nach Lydien kam, wo sich der Weg theilt, und der eine zur linken nach Karien führt, der andere zur rechten nach Sardis, - wer diesen einschlägt, muss nothwendig über den Fluss Mäander setzen und die Stadt Kallatebos passiren, in welcher Handwerker Honig aus Tamarisken und Weizen machen: — so fand Xerxes, diesen Weg ziehend, eine Platane, welche er ihrer Schönheit wegen mit einem goldenen Schmuck beschenkte und einem Wächter für immer überwies; am andern Tage kam er dann nach der Stadt der Lyder."

Was ist von dieser Route von Kelänä bis Sardis zu halten? Dass das Wenige, was II. über den Zug bis Kelänä berichtet, und die genaue Beschreibung der Route von da ab nicht aus ein und derselben Quelle stammen kann, ist ganz klar; der Unterschied ist zu augenfällig. Man könnte daran denken, dass von Kelänä ab die Quelle Hs. der Bericht eines wäre, der den Zug erst von hier ab mitgemacht hätte; aber auch so wird man kaum erklären können, wie ein solcher Bericht dazu kommen sollte, diese Masse von geographischen und andern Notizen zu enthalten, die mit dem Zuge des Xerxes wenig oder nichts zu thun haben. So kommt man leicht zu der Hypothese, dass H. den Weg von Kelänä ab aus eigener autoptischer Kenntniss beschreibe. Es lässt sich nachweisen, dass H. auf europäischem Boden die Route des Xerxes Schritt für Schritt verfolgt hat: dasselbe wird er, soweit es ihm möglich war, auch in Asien gethan haben. Warum er es gethan, ist sehr erklärlich: der Zug des Xerxes gegen die Hellenen bildet ja den Mittelpunkt seiner ganzen Darstellung; wie sollte er nicht bestrebt gewesen sein, diesem Zuge so weit als möglich rückwärts zu folgen, um möglichst genaue Data über seinen Verlauf zu erhalten? — Breddin<sup>1</sup>) fertigt die ganze Sache mit

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) S. 9.

den Worten ab: "Der Ort Kydrara war nicht weit von Halikarnass entfernt, daher über ihn und drei zunächst auf dem Königswege folgende Städte von unserm Autor mit ziemlich leichter Mühe einige Merkwürdigkeiten und Sagen erkundschaftet werden konnten, . . . die aber keiner Erörterung bedürfen." — Dass II. über Ortschaften des Binnenlandes an der Küste Nachrichten einziehen konnte, ist richtig; aber sehen denn diese Notizen danach aus, als ob er sie dort eingezogen hat? Bei allen den verschiedenen ganz außergewöhnlichen Merkwürdigkeiten, wie das Fell des Marsyas in Kelänä, das Verschwinden des Lykos bei Kydrara, die Honigbereitung in Kallatebos sind, — nirgend ein  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma \epsilon \tau \alpha \iota$ ,  $\lambda \acute{\epsilon} \gamma o \nu \sigma \iota$ , womit doch sonst H. sogleich bei der Hand ist. Und daneben stehen wieder Notizen, die sich so wenig über das ganz gewöhnliche erheben, dass man nicht absieht, wie H. hätte danach fragen, oder wie ein Berichterstatter sie ihm ungefragt hätte erzählen sollen. Die Genauigkeit, mit der H. die einzelnen Localitäten, selbst die unwichtigsten, beschreibt¹), die auffallend apodiktische Art, mit der er sagt, der Fluss muss auf dem und dem Wege überschritten, der Ort muss passirt werden, endlich die Erwähnung der Phryger als Quelle für die Marsyassage, — alles weist entschieden auf die autoptische Kenntniss Hs. hin.

Somit kann Kelänä wohl als der östlichste Punkt betrachtet werden, bis zu welchem H. im innern Kleinasien vorgedrungen ist. Außerdem aber hat II. wahrscheinlich noch zwei kürzere Routen im Innern des in Rede stehenden Gebiets gemacht. Der erste Fingerzeig ist hier die Notiz<sup>2</sup>), dass von Kydrara ein Weg links ab nach Karien, also den Mäander binab, führte. Nun kennt aber H. das Thal des untern Mäander nachweislich aus Autopsie. Er braucht 3) den Alluvialboden dieses Thals zum Vergleich, um deutlich zu machen, wie es möglich gewesen sei, dass der Nil sein Thal oberhalb Memphis, das H. wie das des Mäander für einen ursprünglichen schmalen Meerbusen hält, durch seine Anschwemmungen habe ausfüllen können. Ebenso vergleicht er an einer andern Stelle 1) die Krümmungen des Nillaufes oberhalb Elephantine mit denen des Mäander. Es gilt hier dasselbe, was oben über die Stelle gesagt ist, in welcher Sardis zu einem Vergleich herangezogen wird: H. musste das Object, mit welchem er verglich, und durch welches er ein anderes anschaulich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Seine Beschreibungen werden von den neuern Reisenden auf das beste bestätigt; — vgl. Bähr zu den betr. Stellen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 30. <sup>3</sup>) II, 10.

<sup>4) 11, 29.</sup> 

machen wollte, selbst aus Anschauung kennen. Hiedurch wäre aufser Zweifel gestellt, dass H. eine Route am untern Mäander gemacht hat, die also wahrscheinlich von Priene über Magnesia, welches er zweimal erwähnt 1), nach Kydrara ging.

Die andere Route ist die von Ephesos nach Sardis. -- Nachdem II., - wie später nachzuweisen, zweifellos aus einer persischen Quelle, — die große Königsstraße von Sardis nach Susa beschrieben und die Masse für die einzelnen Strecken angegeben hat, summirt er<sup>2</sup>) diese auf 450 Parasangen = 13500 Stadien und giebt<sup>3</sup>) dem Aristagoras Recht, der dem Kleomenes gesagt hatte, es wäre ein Weg von drei Monaten bis zum Könige hinauf. Dann fährt er fort: "Wenn aber Jemand nach Genaueres als dies zu wissen verlangt, so will ich  $(\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega})$  noch das angeben: nämlich man muss den Weg von Ephesos nach Sardis zu diesem zurechnen. Und so sage ich, dass im Ganzen vom Hellenischen Meere bis Susa... 14040 Stadien sind; denn von Ephesos bis Sardis sind 540 Stadien. So wird der Weg von drei Monaten um drei Tage verlängert."— Diese Notiz steht zu der über die Königsstraße von Sardis ab in deutlichem Gegensatz: wollte man annehmen, sie sei mit dieser aus derselben Quelle, so ist z. B. schon gar nicht abzusehen, warum II. erst die Masse für das Stück von Sardis bis Susa mittheilt und dann das Stück von Ephesos bis Sardis nachbringt. Ein fernerer wesentlicher Umstand ist, dass die Masse für jenes in Parasangen und Stadien, für dieses nur in Stadien gegeben werden.

Wo also hat II. dies Stück her? — Bemerkenwerth ist zunächst, dass der Längenangabe nach diese Straße von Ephesos nach Sardis keine andere sein kann, als die, welche in ziemlich gerader Linie von Ephesos den untern Kayster hinauf und dann über eine breite Einsenkung des Tmolos geht; die Länge (540 Stadien = 13½ Ml.) stimmt fast mathematisch genau<sup>4</sup>), und außerdem beschreibt<sup>5</sup>) H.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 161; III, 122. <sup>2</sup>) V, 53. <sup>3</sup>) V, 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kiepert zeichnet ("Karte zur Uebersicht der Assyrisch-Persischen Königsstraßen und der ältern Völkergrenzen unter der Persischen Herrschaft in Vorderasien, Weimar 1846;" – und ähnlich auf der kleineren "Karte der persischen Königsstraße von Susa nach Sardis," in den Monatsberichten der K. Akad. d. Wiss. zu Berlin, 1857) diesen Weg als einen Winkel, dessen Spitze etwa bei Nymphäum liegt; dies ist mit Hs. Zahl nicht zu vereinigen.

 $<sup>^{3}</sup>$ ) V, 100.

selbst den Verlauf dieses Weges gerade so bei Gelegenheit des Zuges der Jonier gegen Sardis. Nun kennt aber H. das Kaysterthal aus Autopsie, wie sich daraus ergiebt, dass er es ebenso wie das Mäanderthal und zugleich mit diesem zu einem Vergleiche mit dem Nilthal braucht<sup>1</sup>). Hieraus folgt, das H. diese Route von Ephesos nach Sardis selbst gemacht hat.

Vermuthlich ist folgendes der Zusammenhang und die Reihenfolge dieser verschiedenen Routen im Innern. Von Ephesos ging II. nach Sardis und von da nach Smyrna zurück. dies so und nicht umgekehrt geschehen ist, kann man daraus schließen, dass H. das sogenannte Sesostrisbild als am Wege von Sardis nach Smyrna liegend bezeichnet. Dies fällt auf, da ein an der Küste Heimischer gewöhnlich auch die Küstenstadt voransetzt; dass H. das Umgekehrte thut, lässt sich nur so erklären, dass er sich selbst noch als Reisenden denkt, der den Weg so (von Sardis nach Smyrna) gemacht hat. — Eine dritte Route war die von Priene über Magnesia den Mäander hinauf nach Kydrara und weiter über Kolossä und Anaua an dem dortigen Salzsee (Ascania lacus) vorüber nach Kelänä. Da Kelänä durchaus kein Punkt von irgend einer höheren Bedeutung, wie etwa Sardis oder Babylon, ist, also nicht ein letztes von H. erstrebtes Ziel hat darstellen können, so muss man annehmen, dass II. sich bei dieser Reise auf dem Wege nach dem obern Asien, vielleicht zur Königsstraße und diese nach Babylon und Susa hinauf, befand, aber hier durch irgend welche Umstände zur Umkehr bestimmt wurde. — Da sich nun von einem andern Rückweg von dieser Stadt bei H. keine Spur sindet, so hat er dieselbe Route wohl bis Kydrara zurück gemacht. Von hier aus ist er dann jedenfalls der Route des Xerxes weiter gefolgt: er ging also über Kallatebos nach Sardis, dann nördlich von dieser Stadt über den Hermos, kam am Gygäischen See vorbei, wo er das Grab des Alyattes sah, und gelangte so in s Thal des Kaïkos.

Damit kommen wir zu der andern, nördlichen, Hälfte der Westseite von Kleinasien, den Landschaften Mysien und Troas mit dem äolischen Küstenlande.

Hier heifst es über den Zug des Xerxes weiter:2) "Aus Lydien

¹) II, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 42.

nahm das Heer den Weg nach dem Flusse Kaïkos und dem Lande Mysien; vom Kaïkos aber aufbrechend, indem es das Gebirg von Kane zur Linken hatte, durch Atarneus nach der Stadt Karina. Von dieser zog es durch die Ebene von Thebe, die Stadt Atramytteion und das pelasgische Antandros 1) passirend. Als es so den Ida erreicht hatte, ging es zur linken Hand in das Ilische Gebiet2). Und zuerst wie es an dem Fuss des Ida über Nacht blieb, überfiel es Donner und Blitz, und eine grofse Menge kam um<sup>3</sup>). Als aber das Heeran den Skamander kam, welches der erste war von den Flüssen, seitdem sie, von Sardis ausziehend, sich auf den Weg gemacht hatten, welcher aufhörte zu fließen und nicht ausreichte zum Trinken für das Heer und das Vieh, als also Xerxes an diesen Fluss gekommen war, stieg er hinauf nach Priamos' Burg Pergamos, da er Verlangen hatte, sie zu sehen." Hier wurde der Ilischen Athene und den Heroen geopfert; in der Nacht aber "fiel ein Schrecken über das Lager. Mit Tagesanbruch zog es von da weiter, indem es links liegen liefs die Stadt Rhöteion und Ophryneion und Dardanos, welches schon Abydos benachbart

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch erwähnt V, 26, zusammen mit Lamponion, das gleich westlich davon, zwischen Antandros und Gargara lag. Nach l, 151 kennt H. hier am Ida mehrere äolische Städte.

<sup>2)</sup> Την Ἰδην δε λαβών ες ἀριστερην χείρα ήϊε ες την Ἰλιάδα γην. Die Commentatoren, auch Bähr, ziehen hier das ές αριστερήν χείρα zu λαβών und übersetzen: "Indem es den Ida zur linken Hand hatte, kam es" etc. Natürlich entsteht dadurch ein geographischer Fehler, da der Ida rechts von dem Wege liegt; die Ausslucht, hier unter dem Ida das ganz niedrige Küstengebirg im W. von Antandros zu verstehen, ist lächerlich. Zudem ist sehr die Frage, ob dann H. nicht  $\ell \nu$  gesetzt hätte, was bei  $\lambda \alpha \mu \beta \dot{\alpha} \nu \omega$  in dieser Bedeutung vorkommt, während man für &s in den Lexicis gerade nur diese eben fragliche Herodotstelle findet; auch steht das de hier an sehr auffallender Stelle. — Ich möchte lesen: ,, Την Ιδην δη λαβών, ες αριστερην χείρα ηιε" etc. und die Stelle so auffassen: Das Heer befindet sich bei Antandros am Fuss des Ida, wo es in der Nacht vom Unwetter überfallen wird; dann geht es am folgenden Tage links ab, d. h. nach W. (statt nach N. weiter — denkt H. hinzu) in die Ebene des Skamander. Offenbar nämlich führte ein viel näherer Weg von Antandros dicht am Ida vorbei direct nördlich nach Abydos, wohl über Kebrene und Astyra, - ein Weg, den Xerxes nicht einschlug, theils weil derselbe weniger bequem war, theils weil er die Burg des Priamos sehen wollte. <sup>3</sup>) VII, 43.

ist, rechts aber die Teukrischen Gergithen." So kam das Heer nach Abydos<sup>1</sup>).

Man sieht, die Beschreibung dieses Theils des Weges ist nicht minder genau wie die des vorigen; und man hat allen Grund anzunehmen, dass H. auch ihn selber gemacht hat. Für zwei Stellen der Route ist ausserdem seine Autopsie auch noch anderweitig nachweisbar, — für das Thal des Kaïkos und das des Skamander, indem er die Gegend um Ilion sowohl als Teuthrania, ebenso wie die Gegend um Ephesos und die Ebene des untern Mäander ihres Alluvialbodens wegen zum Vergleich für die Anschwemmungen des Nil braucht<sup>2</sup>).

In der Gegend am untern Kaïkos nennt H. sechs äolische Colonien, die um den kleinen Eläatischen Meerbusen herum dicht neben einander liegen. Ihre Namen sind Kyme³), ferner Aegiroessa, Pitane, Aegää, Myrina und Gryneia. Genannt sind sic⁴) in der Aufzählung der zur südlichen continentalen Gruppe gehörigen elf äolischen Städte. Die geographische Anordnung dieses Verzeichnisses ist diese: zuerststeht Kyme, als die bedeutendste Stadt; dann folgen fünf, die südlich von dieser liegen; dann die fünf anderen eben genannten, die nördlich von ihr liegen. Aus dem Obigen, wie auch aus seiner Anwesenheit in Phokäa ist Herodots Autopsie auch für sie wahrscheinlich, ebenso für Atarneus, das er als Lesbos gegenüberliegend⁵) und von Chiern bewohnt⁶) beschreibt. Im Allgemeinen bemerkt er⁷) von diesem Gebiete, dass der Boden besser sei als der Ioniens, dass aber das Klima dem ionischen nachstehe.

Von den Inseln an der mysisch-troischen Küste kennt H.<sup>8</sup>) Les bos mit sechs äolischen Städten, die Hundert-Inseln mit einer und Tenedos mit einer. Dass er auf Lesbos gewesen ist, geht daraus hervor, dass er die Lesbier als seine Quelle nennt <sup>9</sup>), und ferner einmal die Kochgefäße der Skythen mit den Lesbischen Krateren vergleicht<sup>10</sup>);

<sup>1)</sup> VII, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 10.

<sup>3)</sup> I, 157—160 und VII, 194 finden sich zwei Anekdoten, die wohl nur aus einer Kymäischen Quelle stammen können.

<sup>4)</sup> I, 149.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 160; vgl. VI, 28.

<sup>6)</sup> VIII, 106.

<sup>7)</sup> I, 149; vgl. VI, 28.

<sup>8) 1, 151.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I, 23, 24.

<sup>10)</sup> IV, 61.

er wird also mindestens die beiden größten Lesbischen Städte, Mytilene 1) und Methymna 2), besucht haben. Von Mytilene aus, oder auch auf seinem Küstenwege, wird er die Hundert-Inseln, von Methymna aus das troische Cap Lekton 3) geschen haben; Tenedos hat er auf seiner Fahrt nach dem Hellespont wahrscheinlich selbst besucht.

Eine solche Fahrt nämlich, und weiter durch den Bosporos und den Pontos Euxeinos seiner ganzen Länge nach, hat H. nachweislich gemacht. Eine erste leise Andeutung dafür giebt er, indem er, um sich über die Sitze der asiatischen Hellespontier genauer auszudrücken, sagt4): "die dem, welcher hineinfährt, zur rechten liegen." Ferner aber heifst es an einer andern Stelle:5) "Als Dareios ... nach Kalchedonia an den Bosporos kam, wo die Brücke geschlagen war, da stieg er auf ein Schiff und fuhr nach den sogenannten Kyaneen, von welchen die Hellenen sagen, dass sie die früheren Irrfelsen seien. Und indem er sich an dem Tempel hinsetzte, besah er den Pontos, der auch sehenswerth ist. Denn er ist von allen Meeren am wunderbarsten beschaffen; seine Länge ist 11100 Stadien (2771/2 Ml.), seine Breite aber, da wo er am breitesten ist, 3300 Stadien (87 1/2 Ml.). Die Mündung dieses Meeres ist an Breite 4 Stadien (1/10 Ml.), die Länge der Mündung aber -- die Enge, die also Bosporos heifst, über welche die Brücke geschlagen war —, an 120 Stadien (3 Ml.). Der Bosporos erstreckt sich bis an die Propontis. Die Propontis aber, an Breite 500 Stadien (12½ Ml.), an Länge 1400 Stadien (35 Ml.) geht in den Hellespont, der in seiner Enge 7 Stadien (40 Ml.), an Länge 400 Stadien (10 Ml.) ist. Der Hellespontgeht aus in ein offenes Meer, welches das Aegäische genannt wird. Ausgemessen aber ist dies folgendermassen. Ein Schiff macht im Allgemeinen etwa in der Zeit der langen Tage 70000 Klafter (171/2 Ml.) und bei Nacht 60000 (15 Ml.). Nun ist bis zum Phasis von der

<sup>1)</sup> erwähnt I, 27, 160; II, 178; V, 37, 38, 94, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) erwähnt l, 151, als Unterdrückerin der Schwesterstadt Arisbe.

<sup>3)</sup> IX, 104.

<sup>4)</sup> ΙΙΙ, 90: Έλλησποιτίων των έπὶ δεξιὰ ἐσπλέοντι.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) IV, 85, 86.

Mündung an, — denn dies ist die gröfste Länge des Pontos —, eine Fahrt von 9 Tagen und 8 Nächten, das macht 1,110000 Klafter, und diese Klafter machen 11100 Stadien (277½ Ml.). Nach Themiskyra aber am Flusse Thermodon ist von dem Sindischen Lande¹) aus — denn auf dieser Linie ist die gröfste Breite des Pontos — eine Fahrt von 3 Tagen und 2 Nächten; dies macht 330000 Klafter, Stadien aber 3300 (87½ Ml.). Dieser Pontos nun, sowie auch der Bosporos und der Hellespont sind so von mir ausgemessen²) und nach der besagten Art beschaffen."

Hieraus folgt also, dass H. eine Seefahrt durch den Hellespont, die Propontis, den Bosporos und den Pontos nach Kolchis gemacht hat. Dass dabei die Schätzungen für die Länge der einzelnen Tage- und Nachtfahrten zu hoch ausgefallen sind, ist kein Wunder, wenn man weiß, wie stark sich auch neuere Reisende bei solchen Schätzungen vergreifen. Ja, die Schätzung für den Bosporus ist sogar richtig; die für den Hellespont verhältnissmässig noch ganz gut, nämlich, da seine Länge 8 Ml. beträgt, nur 1/2 zu hoch. Dies letztere gilt auch für die Schätzung der Propontis, die vom Ausgange des Hellespont bei Lampsakos bis zum Eingange in den Bosporos bei Byzanz in gerader Linie 28 Ml. lang und im Mittel 10 Ml. breit ist. Dass er diese beiden Messungen auch selbst gemacht habe, sagt H. nicht, und wir werden es also auch nicht annehmen dürfen. In der Propontis hat H. die Fahrt nämlich längs der Küste gemacht (wie noch des Näheren nachgewiesen werden wird), also diese Längenmessung nicht selbst machen können: wahrscheinlich stammt diese Angabe von einem der zahlreichen Kauffahrer nach dem Pontos, die natürlich, da es in der ganz bekannten und ungefährlichen Propontis nicht nöthig war, sich, wie sonst in größeren Meeren, dicht an der Küste zu halten, vom Hellespont nach dem Bosporos den kürzesten Weg nahmen. Ebenso wird die Breitenangabe von irgend einem Handelsschiffe stammen, welches Touren zwischen den beiden gegenüber liegenden Küsten, etwa zwischen Perinthos und Kyzikos, machte.

Verfolgen wir also den Weg Herodots zunächst bis zum Bosporos. Längs der asiatischen Küste des Hellesponts kennt er die

<sup>1)</sup> Am Kimmerischen Bosporos.

<sup>2)</sup> οῦτω μοι μεμετρέαται.

ganze Reihe von Städten: Sigeion 1), Achillcion 2), Rhöteion 3), Dardanos 4), Abydos 5), Perkote 6), Lampsakos 7), und weiterhin Päsos 8) und Parion 9). Besucht hat H. wohl mehrere von diesen Orten, da er zweimal die Hellespontier im Allgemeinen als seine Berichterstatter anführt 10); — wahrscheinlich war er in Sigeion und Achilleion, um das Mündungsland des Skamander zu besuchen; sicher in Abydos, dem Endpunkte seiner mysisch-troischen Ueberland-Route. Hier ist es, wo er die Breite des Hellespont zu sieben Stadien rechnet 11). Den Aufenthalt des Xerxes in Abydos und seinen Uebergang von hier nach Europa beschreibt er 12) mit der größten Ausführlichkeit; dies und der Umstand, dass er hier eine Verschiedenheit in seinen Quellenberichten 13) notirt, lässt mit Sicherheit darauf schließen, dass mindestens einer von diesen aus Abydos selbst stammt.

An der Südküste der Propontis giebt H. seine Autopsie für zwei Punkte selbst an <sup>14</sup>), die Insel Prokonnesos und die Stadt Kyzikos; Artake, das er hier erwähnt <sup>15</sup>), und das dicht bei Kyzikos liegt, wird er also auch gesehen haben. Etwas weiter östlich lagen die Pelasgerstädte Plakia und Skylake, über die es bei ihm heifst <sup>16</sup>): "Was für eine Sprache die (alten) Pelasger gesprochen haben, kann ich nicht mit Gewissheit sagen; wenn man aber schliefsen darf nach denen, die noch von den Pelasgern übrig sind, ... den Pelasgern, die Plakia und Skylake erbaut haben im Hellespontischen Lande <sup>17</sup>), — wenn

<sup>1)</sup> V, 65, 94; IV, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) V, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VII, 43.

<sup>4)</sup> V, 117; VII, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) IV, 138; V, 117; VII, 33; VIII, 117.

<sup>6)</sup> V, 117.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) IV, 138; V, 117, VI, 37, 38.

<sup>8)</sup> V, 117.

<sup>9)</sup> IV, 138; V, 117.

<sup>10)</sup> IV, 95, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) VII, 34; vgl. oben IV, 85.

<sup>12)</sup> VII, 44-56.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) VII, 55.

<sup>14)</sup> IV, 14; auch erwähnt IV, 138; VI, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) IV, 14; VI, 33.

<sup>16)</sup> I, 57.

<sup>17)</sup> ἐν Ἑλλησπόντφ. Bähr bemerkt richtig, dass diese Angabe der Lage nicht auf einer Unkenntniss Hs. beruht; das ganze nördliche Mysien führte die-

man nach diesen schließen darf, so waren die Pelasger ein Volk, das eine Barbarensprache redete." Es bedarf keiner weiteren Auseinandersetzung, dass H. diese beiden Städte selbst besucht haben muss. Wahrscheinlich war er auch in Daskyleion<sup>1</sup>), das Sitz eines persischen Statthalters war und nur wenig weiter östlich lag. Zweifelhaft muss dagegen bleiben, ob er auch in der Stadt Kios gewesen ist, welche er auch erwähnt<sup>2</sup>), und welche noch weiter östlich im innersten Winkel des Meerbusens lag, der nach ihr seinen Namen hat.

Vom Hellespont ging also Hs. Fahrt über Prokonnesos nach Kyzikos und weiter östlich, vermuthlich bis Daskyleion, das Südgestade der Propontis entlang; von da steuerte er dann wohl nördlich dem Bosporus zu. Hier besuchte er außer Byzanz auf der andern Seite wohl auch Kalchedon, wo er Gelegenheit hatte, den Vergleich zwischen der Gunst und Ungunst der Lage beider Städte<sup>3</sup>), den vor ihm der Perser Megabazos gemacht hatte, als zutressend zu erkennen. Am Ausgange des Bosporos sah er auch die Kyanischen Felsen<sup>4</sup>) und folgte dann dem Wege der Argonauten weiter.

Die Fahrt, auf der H. die Länge des Pontos vom Bosporos bis Kolchis ausmaß, konnte natürlich keine andere sein, als eine längs der Nordküste von Kleinasien. Freilich irrt seine Schätzung hier noch mehr von der Wahrheit ab, als im W.; sie ist um ½ zu hoch, da die Länge der Fahrt, die Biegungen der Küste mit eingerechnet, höchstens 180 Ml. betragen konnte. Doch ist dieser Irrthum erklärlich genug: alle Schiffer, also auch die, mit welchen er fuhr, geben immer die Länge ihrer Tagesfahrten (hier 17½ Ml. für den Tag, 15 Ml. für die Nacht!) eher zu hoch als zu niedrig an, theils aus unwissentlicher Ueberschätzung, theils um ihre Schnelligkeit in ein möglichst glänzendes Licht zu stellen; auch hatte ja der griechische Schiffer durchaus kein Mittel, die Länge seiner Tagesfahrten, auch wenn er es wollte, richtig zu bestimmen. Wir werden also aus Hs. Angabe nur die Anzahl der Tag- und Nachtfahrten als richtig

sen Namen in weiterm Sinne, und auch später hieß das Gebiet südlich von der Propontis und noch weiter südöstlich, obwohl es gar nicht bis an den Hellespontum.

<sup>1)</sup> III, 120; VI, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) V, 122.

<sup>3)</sup> IV, 144; sonst wird Kalchedon noch erwähnt IV, 85; V, 26; VI, 33.

<sup>4)</sup> IV, 85.

anzunehmen, die Länge der einzelnen aber (wie es noch heutzutage der combinirende Geograph und Kartograph durchweg ganz a priori bei allen zu Lande gemachten Routen thut, die bloß nach Zeitdistanzen geschätzt sind) auf ¾ (12 resp. 10 Ml.) zu reduciren haben.

Klar ist, dass eine derartige längere Küstenfahrt nicht gemacht werden konnte, ohne hin und wieder anzulegen; es versteht sich also von selbst, dass H. auch die Haupthafenplätze dieser Küste, etwa Herakleia, Sesamos (Amastris), Sinope, Themiskyra und Trapezus, selbst besucht hat; sicher war er in Sinope und Themiskyra. In diesen lernte er dann auch die Hauptvölkerschaften der Küste der Reihe nach kennen. Sinope beschreibt er sehr treffend als auf einer Halbinsel<sup>1</sup>) "schier im Pontos Euxeinos gelegen"<sup>2</sup>). Nach Themiskyra am Thermodon 3), etwas oberhalb der Mündung des Flusses, kam er auf seiner Fahrt vom Kimmerischen Bosporos nach S., auf welcher er die Breite des Pontos (die er natürlich auch um ½ zu hoch, 87½ statt ca. 60 Ml., veranschlagt) gemessen zu haben angiebt 4). In Herakleia (möglicherweise aber auch schon am Bosporos) lernte er vielleicht die Bithyner kennen, über die er eine von ihnen selbst erzählte<sup>5</sup>) Wanderungssage mittheilt. Ferner heisst es bei ihm: 6) "Die Syrer um den Fluss Thermodon und Parthenios und die Makroner, die diesen benachbart sind, sagen, sie hätten [die Beschneidung] neuerlich von den Kolchern gelernt". Die Syrer am Thermodon hat II. in Themiskyra, die am Parthenios in Sesamos, die Makroner in Trapezus kennen zu lernen Gelegenheit gehabt; daher auch für letztere beide Städte seine Autopsie mit Sicherheit anzunehmen ist.

So gelangte H. nach Kolchis. Er berichtet<sup>7</sup>) über das Volk des Landes: "Die Kolcher sind offenbar Aegypter; das sage ich, indem ich es selbst bemerkt habe, bevor ich es von

¹) IV, 12.

<sup>2)</sup> I, 76: Σινώπην πόλιν την ξυ Εὐξείνω πόντω μάλιστά κη κειμένην, — weil es auf dem schmalen, flachen Isthmos liegt, der die kleine Halbinsel mit dem Festlande verbindet.

<sup>3)</sup> Dieser auch erwähnt IV, 110; IX, 27.

<sup>4)</sup> IV, 86.

<sup>5)</sup> VII, 75: άς αὐτοὶ λέγουσι.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) II, 104.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) II, 104, 105.

Andern hörte. Weil es mir aber darum zu thun war, so befragte ich beide; und die Kolcher erinnerten sich der Aegypter mehr, als die Aegypter der Kolcher. Sie glaubten, sagten die Aegypter, die Kolcher seien von des Sesostris Heer; ich selbst aber schloss es daraus, dass sie von dunkler Hautfarbe sind und krauses Haar haben. Doch das beweist noch nichts; denn es giebt auch andere von solcher Art; aber das um so mehr, dass allein von allen Menschen die Kolcher, die Aegypter und die Aethioper sich ursprünglich die Schamtheile beschneiden. — Ferner will ich noch etwas anderes sagen über die Kolcher, wie sie den Aegyptern ähnlich sind. Die Leinwand bereiten diese allein und die Aegypter auf dieselbe Weise, und ihr ganzes Leben und ihre Sprache ist einander ähnlich"1).

Ueber Kolchis hinaus ist H. hier im NO. nicht gekommen. Dass er die Fahrt nicht etwa weiter nördlich und nordwestlich längs der Steilküste des Kaukasos bis zum kimmerischen Bosporos fortgesetzt hat, — dafür ist ein Beweis seine Erzählung<sup>2</sup>) von den Kimmeriern, welche auf ihrer Flucht vor den Skythen westlich vom Kaukasos, immer am Meere entlang gezogen wären. Hätte H. diese Küste gesehen, so würde er gewusst haben, dass dies eine Unmöglichkeit ist. Von Kolchis, d. h. von der Mündung des Phasis, den H. öfters

<sup>1)</sup> Höchst sonderbar nimmt sich allen den bis kier beigebrachten Thatsachen und namentlich dem οῦτω μοι μεμετρέαται gegenüber Breddins Polemik gegen Heyse (Quaestiones Herodoteae Berol. 1827) bezüglich dieser Reise Hs. aus, S. 3-5: "Wenn man ihn den Pontus Euxinus rings umschiffen lässt, um nichts als die Anzahl der Tagfahrten angeben zu können [können!?], so ist das eben kein sonderliches Lob. — Gesetzt, H. sprach selber mit Leuten jener kleinasiatischen Völkerschaften [Bithyner, Syrer, Makroner] (was durchaus nicht nöthig ist anzunehmen), so konnte er solche sehr wohl in den westlichen griechischen Satrapien unter Besatzungstruppen und sonstigen Heeresabtheilungen des Großkönigs angetroffen haben. - Dass er mit Kolchern persöulich umgegangen ist, ist zwar unzweifelhaft; aber die Vermuthung liegt sehr nahe (!?), dass er sie in Aegypten unter den dort stationirten Wachtposten sah, durch ihre dunkle Farbe und krausen Haare aufmerksam gemacht, sie über ihre Abkunft befragte und die Aussagen der Aegyp ter an Ort und Stelle mit den ihrigen verglich. Da H. selbst nicht aegyptisch verstand, so wird er die Aehnlichkeit der kolchischen und aegyptischen Sprache aus der Leichtigkeit, mit der sich die Kolcher in Aegypten verständlich machten, geschlossen haben."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IV, 12.

erwähnt<sup>1</sup>), hat er also wohl einfach dieselbe Fahrt nach dem Bosporos zurück gemacht. Die ganze Reise machte er im Sommer<sup>2</sup>), wahrscheinlich mit einem griechischen Kauffahrer, wie sie zahlreich nach dem Phasis gingen.

Nachdem wir so Herodot auf seinen Wegen bis zum fernen Nordosten begleitet haben, kehren wir zu unserm Ausgangspunkte Halikarnass zurück, um nun umgekehrt in südöstlicher Richtung seinen Spuren nachzugehen.

Dass er auch die fünf andern dorischen Städte, die er aufzählt 3), Lindos, Ialysos, Kameiros, Kos und Knidos, aus eigener Anschauung gekannt hat, kann man schon voraussetzen; für einzelne lässt sich auch der stricte Nachweis führen. Unweit Halikarnass erwähnt er auf derselben Halbinsel Termera 4); westlicher aufser Kos 5) die Insel Kalydnia 6); letztere hat er mindestens gesehen, die beiden ersteren wohl sicher besucht. Südlich vom Keramischen Busen kennt er 7) die Knidische Halbinsel als mit dem Festlande nur durch eine fünf Stadien breite Landenge, die bybassische, zusammenhängend, und S. davon die Insel Syme. Hier ist er mindestens in der Stadt Knidos selbst gewesen, da er die Knidier als seine Quelle anführt 8); ebenso auf dem dicht benachbarten triopischen Vorgebirge 9) mit dem Nationalheiligthum der dorischen Colonien. Die Inseln Nisyros 10) und Telos 11), die in der Nähe desselben liegen, hat er mindestens gesehen.

Die drei rhodischen Städte hat er wohl auch besucht; nachweislich ist jedoch seine Anwesenheit nur für Lindos. Er erwähnt 12) nämlich einen linnenen Panzer, den Amasis der Athene zu Lindos geweiht habe, als  $\alpha \xi \iota o \vartheta \epsilon \eta \tau o \nu$ , muss ihn also selbst gesehen haben, zumal er ihn auch mit einem ähnlichen in Samos vergleicht 18).

<sup>1)</sup> I, 2, 104; II, 103; IV, 37, 38, 45, 86; VI, 84.

<sup>2)</sup> ΙV, 86: Εν μαχοημερίη.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 144.

<sup>4)</sup> V, 37; und Myndos V, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) VII 99, 163, 164; IX, 76.

<sup>6)</sup> VII, 99; sonst gewöhnlich Kalymnia genannt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 174.

<sup>8)</sup> ib.

<sup>9)</sup> I, 144.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) VII, 99.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) VII, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) II, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) III, 47.

Ueber die gegenüber liegende Küste des Festlands finden sich bei H. folgende Angaben 1): "Die Kaunier sind Autochthonen, wie mir scheint; sie selbst jedoch sagen, sie seien aus Kreta. Angeschlossen haben sie sich der Sprache nach an das Karische Volk, oder die Karer an das Kaunische; denn das kann ich nicht mit Gewissheit entscheiden. Die Gebräuche aber, die sie haben, sind sehr verschieden von denen der andern Menschen sowohl, als auch der Karer." H. erzählt dann von ihren Trinkgelagen, ihrem Einfall, eine fremde Religion anzunehmen, und wie sie dann diese wieder abschafften: "Mit ihren Speeren in die Luft stofsend, gingen sie bis zu den Kalyndischen Bergen und sagten, sie trieben die fremden Götter aus. Diese also haben solcherlei Gebräuche. Die Lykier aber stammen ursprünglich aus Kreta." Von hier wurden Sarpedon und seine Anhänger vertrieben und "kamen in das Land Milyas in Asien. Denn was jetzt die Lykier bewohnen, das war in alter Zeit Milyas; die Milyer aber hiefsen damals Solymer. — Die Lykier aber wurden benannt mit dem Namen, welchen sie mitgebracht hatten, und mit welchem sie noch jetzt von den Umwohnern benannt werden, Termilen; aber nach dem Lykos wurden sie mit der Zeit mit dem Beinamen Lykier benannt. Ihre Sitten sind theils kretisch, theils karisch. Folgenden einen Gebrauch aber haben sie, den sie mit keinem sonst von den Menschen gemein haben: sie nennen sich nach den Müttern und nicht nach den Vätern." Diesen Gebrauch explicirt H. dann des Weiteren. — Eine genauere Notiz giebt er noch über die Stadt Xanthos, deren Einwohner in dem Kampfe mit Harpagos größtentheils umkamen. "Von den jetzigen Lykiern," sagt er2), "die da behaupten Xanthier zu sein, sind die meisten, außer 80 Familien, Einwanderer; diese 80 Familien waren damals zufällig abwesend von der Heimath, und so blieben sie übrig." — Ferner<sup>3</sup>) über Patara, dicht südlich davon (es ist davon die Rede, dass an manchen Orten zuweilen Weiber in den Tempeln über Nacht eingeschlossen werden): "So auch in Patara

¹) I, 172, 173.

<sup>2)</sup> Ι, 176: φαμένων Ξανθίων είναι.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 182.

in Lykien die Orakelpriesterin des Gottes, wenn er da ist; denn nicht immer ist daselbst eine Weissagung; wenn er aber da ist, dann wird sie die Nächte in dem Tempel mit eingeschlossen." Letztere Stelle mitten in die Beschreibung babylonischer Gebräuche zu einem Vergleich eingeschoben; ihr vorher geht eine gleiche Notiz über das ägyptische Theben, wofür die Aegypter als Quellen citirt sind: ebenso wird auch jene auf einer in Patara selbst eingezogenen Nachricht beruhen. Hieraus, sowie daraus, dass H. die Kaunier und die Xanthier als Berichterstatter erwähnt, und beiden sogar noch sein eigenes besseres Wissen gegenüberstellt, ist wohl mit Sicherheit zu schließen, dass er in sämmtlichen drei Städten gewesen ist. Wahrscheinlich besuchte er sie auf der Fortsetzung seiner oben nachgewiesenen südöstlichen Route durch Karien, ging also von Kaunos über Kalynda und Telmessos¹) in das Thal des Xanthos, und dieses abwärts nach Xanthos und Patara, wo er wieder an die Küste kam.

Dies scheint denn auch der Endpunkt von Hs. Reisen an der Westküste von Kleinasien zu sein; wenigstens haben wir für die Annahme eines Besuchs von Pamphylien oder Kilikien nicht die geringsten Anhaltspunkte<sup>2</sup>). Er ging wohl von Patara auf dem Seewege zurück, vielleicht nach Rhodos, und von hier dann nach Kypros.

Für letztere Insel ist Hs. Autopsie völlig sicher. Er berichtet, dass die Bewohner aus Salamis, Athen, Arkadien, Kythnos, Phönikien und Aethiopien stammten, und giebt die Aussage der Kyprier selbst als Quelle hiefür an<sup>8</sup>). Schon hieraus kann man schließen, dass er an verschiedenen Orten der Insel gewesen sein wird. Von solchen nennt er Soli<sup>4</sup>), Paphos<sup>5</sup>), Kurion<sup>6</sup>), Amathus<sup>7</sup>) und Sala-

<sup>1)</sup> erwähnt I, 78.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Für Kilikien beruft sich Heyse (S. 91) hauptsächlich auf die bezügliche Stelle (V, 52) in der Beschreibung der grossen Königstraße; diese entstammt aber, wie später nachzuweisen, unbedingt einer persischen Quelle. Einige andere kleine Notizen über Kilikien (II, 34; III, 91; VI, 95) ergeben auch nichts.

<sup>3)</sup> VII, 90.

<sup>4)</sup> V, 110, 113, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) VII, 195.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 113.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) V, 104, 105, 108, 114.

mis 1). Ueber Kurion hat H. außer einer sehr ungünstigen historischen Angabe noch die Notiz: "Diese Kurier sollen (λέγονται) Colonisten der Argiver sein"; beides bezeugt, dass er den, übrigens unbedeutenden, Ort nicht selbst besuchte, sondern diese Angaben aus einer Nachbarstadt hat. Dagegen wird für die andern vier, lauter größere Städte, wohl die Autopsie gelten können. In Paphos sah H. wahrscheinlich den Aphroditetempel, über den er sagt<sup>2</sup>), er sei von Askalon aus gegründet, "wie die Kyprier (also wohl die Einwohner der Stadt) selber sagen." In Amathus erwähnt er<sup>8</sup>) ein gewisses Opfer als bis auf seine Zeit gebräuchlich, war also wohl dort. Salamis kennt er als in einer Ebene liegend, und nördlich davon ein Cap, " $\alpha \hat{\nu} \times \alpha \lambda \epsilon \tilde{\nu} \nu \tau \alpha \iota K \lambda \eta \tilde{\iota} \delta \epsilon \varsigma \tau \tilde{\eta} \varsigma K \dot{\nu} \pi \varrho o v \dot{\iota}$ ). Salamis wie Soli, welche beiden Städte die Hauptrolle in dem Kriege gegen die Perser spielen, den er, größtentheils offenbar nach kyprischen Berichten, ausführlich erzählt<sup>5</sup>), wird er also ebenfalls besucht haben. Sonst erwähnt H. noch ein kyprisches Wort 6), einen gewissen kyprischen Gesang<sup>7</sup>) und einen an mehreren Orten auf Kypros herrschenden Gebrauch 8), — sämmtliche drei Notizen mitten in Angaben über andere Völker zum Vergleich. — Ziehen wir das Facit, so ist H. wahrscheinlich, von W. her kommend, zuerst in Soli gelandet, hat dann die Südküste der Insel umfahren und dabei Paphos und Amathus besucht, und ist dann, wohl auch zur See, nach Salamis gekommen, von wo aus er die Insel wieder verliefs.

Außer den zahlreichen Routen in und bei Kleinasien hat Herodot noch zwei größere Reisen in Asien gemacht. Die erste davon ist eine Reise in Phönikien und dem südlichen Syrien.

Als festen Punkt haben wir hier Tyros, wohin er, wie er selbst sagt<sup>9</sup>), zu Schiffe kam, um daselbst Forschungen über den Herakles-Cult anzustellen. Nördlich von Tyros erwähnt er nur noch Sidon <sup>10</sup>)

<sup>1)</sup> IV, 162; V, 104, 108, 110, 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 105.

<sup>3)</sup> V, 114: μέχρι ξμεῦ.

<sup>4)</sup> V, 108.

<sup>5)</sup> V, 107, 108—115.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) II, 79.

<sup>8)</sup> I, 199.

<sup>9)</sup> II, 44.

<sup>10)</sup> II, 116, 161; III, 136; VIII, 67.

und Arados<sup>1</sup>); mehr dagegen giebt er über das südliche Syrien, Nachdem er davon gesprochen, dass den Kambyses auf seinem Zuge nach Aegypten die wasserlose Strecke zwischen Aegypten und Palästina in Verlegenheit gebracht habe, fährt er fort2): "Hier allein ist offenbar ein Zugang nach Aegypten. Denn von Phönikien bis zu den Grenzen der Stadt Kadytis gehört das Land den Syrern, welche Palästiner genannt werden, von Kadytis, — welches eine Stadt ist, wie mir scheint<sup>8</sup>), nicht viel kleiner als Sardis -, von dieser gehören die Häfen am Meere bis zur Stadt lenysos dem Araber; von Ienysos wiederum den Syrern bis zum See Serbonis, bei welchem, wie gesagt4), der Berg Kasios ins Meer vorspringt; vom See Serbonis, — in welchem auch der Sage nach Typhon verborgen ist, - von diesem fängt schon Aegypten an. Die Strecke nun zwischen der Stadt Ienysos und dem Berge Kasios und dem See Serbonis, welche nicht gering ist, sondern wenigstens<sup>5</sup>) ein Weg von drei Tagen, ist schrecklich wasserlos. Ich will aber gleich dieses sagen, was wenige von denen wissen, die zu Schiffe nach Aegypten kommen. Nach Aegypten wird aus ganz Hellas und dazu aus Phonikien irdenes Geschirr voll Wein eingeführt zweimal jedes Jahr, und es ist nicht ein einziges Weingefäß, möcht' ich sagen, da aufbewahrt zu sehen. Wo in aller Welt, könnte jemand sagen, werden denn diese verbraucht? Ich will auch das sagen. Jeder Ortsvorstand muss aus seiner Stadt alles Geschirr sammeln und nach Memphis abführen, die von Memphis aber müssen es in diese wasserlose Gegend Syriens schaffen, nachdem sie es mit Wasser gefüllt haben. So wird das eingehende und in Aegypten weggenommene Geschirr zu dem alten nach Syrien geschafft. Die Perser sind es, die so diesen Zugang nach Aegypten eingerichtet haben, indem sie ihn auf die besagte Weise mit

<sup>1)</sup> VII, 98.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 5—7.

<sup>3)</sup> ώς ξμοί δοχέει.

<sup>4)</sup> δη, offenbar mit Bezug auf II, 6, wo H. sagt, Aegypten reiche μέχρι Σερβωνίδος λίμνης, παρ' ην τὸ Κάσιον οὖρος τείνει.

<sup>5)</sup> δσον τε.

Wasser versehen haben, sobald sie Aegypten eingenommen."

Schwierigkeit macht hier zunächst die Fixirung der einzelnen Localitäten<sup>1</sup>). Unbestritten ist nur die Identität des Kasios mit dem heutigen el Kas, und die der großen Lagune, die sich südlich von demselben die Küste entlang zieht, mit dem Serbonischen See. Jenysos wollen Einige<sup>2</sup>) mit Rhinocorura, Andere<sup>8</sup>) mit Raphia, Andere 4) mit dem heutigen Khan-Junes, vier Stunden SW. von Gaza, (Aeltere 5) sogar mit Gaza) identificiren. Für die ersten beiden Annahmen giebt es gar keinen Anhaltspunkt, für die letztere wenigstens die Aehnlichkeit des Namens, die aber, wie Ritter bemerkt 6), eine nur sehr zufällige sein kann, da der Name, "die Herberge des Propheten Jonas" bezeichnet, dessen Legende hier sehr verbreitet ist. — Die beste Auskunst giebt hier eine auch von Ritter angezogene Stelle des Itin. Anton., welche vom Mons Casius bis Rhinocorura drei Tagereisen rechnet. Doch wird man darauf hin nicht, wie Ritter, Jenysos mit Rhinocorura identificiren können, sondern besser etwas weiter östlich, zwischen Rhinocorura und Raphia setzen. Der Grund dafür ist erstens Hs. Ausdruck őσον τε, wonach man seine drei Tagereisen wohl grösser als die des Itin. Anton. annehmen muss, wie II. denn auch selbst bei der Beschreibung Skythiens 7) die Tagereise zu 200 Stadien (5 Ml.), bei der der persischen Königsstraße<sup>8</sup>)

<sup>1)</sup> vgl. Bähr II S. 9—11. — Herodotus ed. Blakesley, excursus on book III, ch. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hitzig Urgeschichte und Mythologie der Philistäer, S. 108 f. — Stark Gaza und die philistäische Küste. Jena 1852, S. 223. — Ritter Erdkunde, XVI, S. 40, 41.

<sup>3)</sup> Wesseling u. a. z. d. St.

<sup>4)</sup> Larcher Histoire d'Hérodote, z. d. St. — Rennel The geographical system of Herodotus. London 1800, 4° (u. 1832, 2 vol. 8°) S. 496. — W. Hartmann Das Paschalik Aegypten. S. 861—63.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vitringa Sacr. observ. 1723, II, S. 490. — Heinius De Cadyti, magna Syriae urbe. Diss. sacr. Amstelodami 1736, S. 223. — Bachiene Histor. u. geogr. Beschr. v. Palästina. 1773 B. II, § 389.

<sup>6)</sup> Ebenso G. Rawlinson (History of Herodotus, a new english version etc. London. Vol. II, 1858, S. 399), der auch die Position von Jenysos weiter nach W. gerückt wissen will.

<sup>7)</sup> Diese Schätzung ist mindestens ½ zu hoch, wie sich daraus ergiebt, dass H. von der Mündung des Ister bis zu der des Borysthenes 10 Tagereisen (also 50 Ml.) rechnet, während der Landweg zwischen beiden Punkten kaum 40 Ml. betragen kann. Her. IV, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) V, 53.

besser zu 150 Stadien (3½ Ml.) veranschlagt. Rechnet man also für die drei Tagereisen zwischen dem Kasios und Jenysos c. 12 Ml., so erhält man gerade die vorhin bezeichnete Position, da Rhinocorura ca. 9, Raphia ca. 15 Ml. W. vom Kasios liegt. Da die Tagemärsche eines Heeres, wovon doch hier die Rede ist, natürlich kürzer sind als die eines Reisenden, so ist Hs. ὅσον τε hier ganz an der Stelle. Ferner stimmt zu dieser Annahme am besten die Beschaffenheit des Landes: die "schrecklich wasserlose" Wüste reicht nicht vom Kasios bis Raphia oder Khan-Junes, sondern schon etwa mitten zwischen Rhinocorura und Raphia fängt Wasser und Anbau an ¹).

Ueber Kadytis giebt es gar eine ganze Litteratur mit mehreren Hypothesen<sup>2</sup>), nach welchen die Stadt mit Jerusalem, Gaza, dessen Hafen Majumas, Gath, Kedesch in Galiläa, Kadesch-Barnea (S. vom todten Meer), oder gar mit Circesium identisch sein soll. Zu verwerfen sind zunächst die letzten fünf Annahmen, schon weil diese unbedeutenden Orte nicht zu Hs. Angabe passen, nach welcher es eine Stadt von der Größe von Sardis war; und so theilt sich denn auch die Hauptmasse der Erklärer zwischen Jerusalem und Gaza.

H. berichtet an einer andern Stelle: 3) "Mit den Syrern traf Nekos zu Lande zusammen und besiegte sie bei Magdolon. Nach der Schlacht nahm er Kadytis ein, welches eine große Stadt Syriens ist." — Hiezu zieht man nun zwei Bibelstellen an 4), in welchen berichtet wird, Josias, der König von Juda, wäre dem Necho, der auf einem Zuge gegen Nebukadnezar begriffen gewesen, entgegen gezogen, von ihm "in der Ebene bei Megiddo" geschlagen und in der Schlacht getödtet oder tödtlich verwundet. Necho hätte dann nach drei Monaten seinen Sohn und Nachfolger Joachas "zu Riblath im Lande Hemath" gefangen genommen und abgesetzt, dem Lande eine Kriegssteuer aufgelegt und die Herrschaft seinem Bruder Jojakim (Eliakim) übertragen. — Hieraus schließt man nun, dass Necho Jerusalem selbst auch eingenommen habe 5), und dass das herodotische Kadytis damit identisch

<sup>1)</sup> Ritter XVI, S. 37—39.

<sup>2)</sup> vgl. Bähr I, S. 888—91 (Excursus XV.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 159.

<sup>4) 2.</sup> Kön. 23, 29—35; 2. Chron. 35, 20—24; 36, 1—4.

b) Was zwar in der Bibel selbst nirgend gesagt wird, aber durch Eusebius (*Chronic*. S. 145) genügend gestützt scheinen könnte, falls dieser seine Notiz nicht etwa selbst auch aus den angeführten biblischen Stellen abstrahirt hat.

sei '), und erklärt diesen Namen aus dem hebräischen קרוֹשָה (die heilige), mit Hinweis darauf, dass auch noch heute Jerusalem bei den Arabern el Kods (die heilige) heißt.

Diese Annahme hat aber gewichtige Bedenken gegen sich<sup>2</sup>). Ein zwingender Grund, die Einnahme Jerusalems durch Necho anzunehmen, ergiebt sich aus dem Verlaufe der biblischen Erzählung nicht; fand sie ja statt, so müsste sie ohne Belagerung und Kampf vor sich gegangen sein, da sie sonst in den biblischen Berichten unmöglich hätte übergangen sein können. Eine solche freiwillige Uebergabe nach verlorener Schlacht stimmt aber nicht recht zu dem είλε Herodots, welches mehr auf eine Eroberung zu deuten scheint, zumal sich daran noch ein Weihgeschenk Nechos knüpft. scheint Necho, nachdem er Joachas zu Riblath, also schon im nördlichsten Palästina, in seine Hände bekommen hatte und von Jojakim durch die Kriegssteuer abgefunden war, ohne in Jerusalem eingezogen zu sein, seinen Hauptzweck, den Kriegszug gegen Babylon, weiter verfolgt zu haben. - Doch sei dem, wie ihm wolle; die Hauptschwierigkeit entsteht erst bei Erklärung des herodotischen Namens. Angenommen, Κάδυτις könnte aus קרוֹעָת entstanden sein, so könnte doch H. kaum anderswo Jerusalem als "die heilige Stadt" haben nennen hören, als am Orte selbst oder wenigstens innerhalb des jüdischen Gebietes, war er aber hier, wie sollte er dann nicht auch den wahren Namen der Stadt erfahren haben? Dass die Araber heute ebenfalls die Stadt el Kods nennen, hat seinen guten Grund in der wichtigen Rolle, die sie in ihrer Religion spielt. Die Stelle aber, in welcher H. von der Einnahme von Kadytis spricht, entstammt dem Berichte eines Griechen<sup>3</sup>). Für diesen müsste dann

<sup>1)</sup> Vertreten finde ich diese Ansicht bei ca. 25 Autoren von Cellarius an, unter den Neuern am ausführlichsten von Bähr Heidelberger Jahrbücher der Litteratur 1851 S. 557; 1853 S. 373 ff; und im *Excursus* XV zu Bd. I seiner Ausg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Einige davon zuerst bei C. H. Zeibich Quaestio critica, utrum Cadytis Herodoti recte venditetur pro metropoli Palaestinae. In Miscellanea Lipsiensia nova Vol. V S. 1 Lips. 1747 S. 98—111. — Dann bei F. Hitzig De Cadyti urbe Herodotea diss. Gottingae 1829 S. 9—12.

<sup>3)</sup> Dies ergiebt sich aus II, 147: "Was aber sowohl die andern Menschen als auch die Aegypter sagen, übereinstimmend mit den andern, dass in diesem Lande geschehen sei, das will ich nun erzählen;" verglichen mit II, 154: "Nachdem diese (Hellenen) in Aegypten ansässig geworden, wissen wir Hellenen, da wir so mit diesen Verkehrhaben, alles über Aegypten, was sich zugetragen, von

dieselbe Annahme gemacht werden, wie eben für H. selbst; wenn man nicht gar annehmen wollte, dass dieser Name für Jerusalem überhaupt in Aegypten üblich gewesen sei, was gar keinen Anhalt hat.

Weit entfernt also, selbst genügend erklärt zu sein, bereitet diese Annahme sogar noch eine gar nicht zu beseitigende Schwierigkeit für die Erklärung der Herodotstelle, von welcher wir ausgingen. Nach ihr müssten zu Hs. Zeit die Araber im Besitz der Häfen an der Küste südlich von Jerusalem, also gerade der philistäischen Küstenstädte gewesen sein. Abgesehen davon, dass es doch eine große Ungehörigkeit wäre, für einen Abschnitt der Küste als Grenzpunkt eine Stadt anzugeben, die so weit im Innern liegt wie Jerusalem, so würde dann der Bericht Hs. Allem widersprechen, was wir sonst über diese Gegenden wissen. Die Araber hätten hiernach den südlichen, die Phöniker den nördlichen hafenreichen Theil der palästinensischen Küste inne gehabt, so dass in der Mitte nur ein kleiner, hafenarmer Theil übrig bliebe; und doch erscheinen die "Syrer in Palästina" (die nach H.1) von Phönikien bis Aegypten am Meere entlang wohnen), nicht die Araber, neben den Phönikiern als die ersten in der Seemacht des Xerxes2): ja H. rechnet selbst Askalon, welches hiernach zu seiner Zeit eine arabische Stadt gewesen sein müsste, zu dem palästinischen Syrien<sup>3</sup>); — alles Widersprüche, die völlig unlösbar sind.

Wenden wir uns also der andern Hypothese 1) zu, welche Kadytis mit Gaza identificirt. Die kritischen Bedenken, die sich da-

der Zeit des Königs Psammetichos an und das Spätere, genau." Speciell für unsere Stelle weisen auf eine griechische Quelle hin die Notizen II, 158 fin.: "Barbaren aber nennen die Aegypter alle, die nicht mit ihnen dieselbe Sprache haben;" und II, 159, dass Necho ein Kleid dem Apollo geweiht und es dem Branchidenheiligthum bei Milet geschickt habe.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) IV, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 89.

<sup>3)</sup> I, 105.

<sup>4)</sup> Ihr Urheber ist Isaak Toussaint De urbe Cadyti Herodotea etc. Franequerae 1737. — Dann wieder aufgenommen in Asiae Herodoteae difficiliora. Auct. Froemmicher, post ejus obitum coll. et dispos. a I. Billerbeck. Gotting. 1794 4°, S. 7. — Heyse Quaestiones Herodoteae, I. Berol. 1827 S. 94—96. — F. Hitzig De Cadyti urbe Herodotea — Ders. Urgeschichte und Mythologie der Philistäer S. 95 ff. — H. Rawlinson Outline of Assyrian history, collected from the cunciform inscriptions. Printed from the Journal of the Royal Asiatic Society. London 1832 S. 21. (Panach I. v. Gumpach Abriss d. Babylonisch-Assyrischen Gesch. S. 28). — Schneider Der Untergang des Reiches Juda.

gegen erheben, in zwei Berichten, die sich sonst so völlig zu decken scheinen, dennoch eine Verschiedenheit der beiden Städte anzunehmen, um deren Einnahme es sich handelt, lassen sich genügend beseitigen durch zwei andere Bibelstellen. Bei Jeremias folgt auf eine Weissagung wider Necho eine andere¹) wider die Philister, "ehe denn Pharao Gaza schlug"; und bei Zephanja, dessen Prophetie ebenfalls in die Zeit des Josias²) (also auch Nechos) fällt, heifst es³); "Denn Gaza muss verlassen werden." — Eine Eroberung Gazas durch Necho ist hiernach mit Sicherheit anzunehmen. Bei Megiddo (denn diese Schlacht ist wohl ohne Zweifel mit der von H. erwähnten bei Magdolon identisch⁴)) stellte sich also wahrscheinlich Josias zusammen mit den Philistern dem gemeinsamen Feinde entgegen; auf ihre Niederlage folgte dann wohl der Fall von Gaza und dann die Unterwerfung Judas, wodurch sich zugleich der Zeitraum von drei Monaten zwischen dieser und der Schlacht genügend erklärt.

Was den Namen der Stadt betrifft, so ist zunächst zu bemerken, dass wir nicht wissen, wie er im Munde der Eingeborenen selbst lautete, sondern nur Umformungen desselben aus fremden Sprachen haben, vi (die starke) mit dem gentile  $\chi_{\mu}$  (die starke) im Hebräischen,  $\chi_{\mu}$  (die starke) mit dem gentile  $\chi_{\mu}$  (die starke) im Hebräischen,  $\chi_{\mu}$  im Syrischen und  $\chi_{\mu}$  in der Septuaginta und sonst bei späteren griechischen Schriftstellern; daneben das herodotische  $\chi_{\mu}$  Dass wir in der hebräischen Namensform die ächte haben, ist deswegen sehr zweifelhaft, weil sie eine hebräische Etymologie hat. Es ist eine in der geographischen Nomenclatur bekannte und sehr häufige Erscheinung, dass ein Volk vorgefundene fremde Namen am liebsten so modificirt, dass sie in seiner Sprache eine Etymologie

Breslau 1851 S. 58. — Thenius Commentar zu den Büchern der Könige, S. 439. — Stark Gaza u. d. philistäische Küste. S. 12—23. — Ritter Erdkunde. XVI, S. 57. — Wheeler Geography of Herodotus. 1857 S. 249 f. — Eine dritte Annahme von G. Wilkinson (bei G. Rawlinson History of Herodotus, II S. 246), der unter Kadytis in der Stelle II, 159 Jerusalem, in der andern III, 5 Gaza verstehen will, ist wohl ohne Weiteres zu verwerfen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Jer. 47, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zeph. I, 1.

²) ib. II, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Hs. Irrthum in dieser Beziehung ist offenbar so entstanden, dass er die Namensform für Megiddo, die er in Aegypten hörte, auf den Ort ähnlichen Namens, den er kannte, — Magdolon im nordöstlichen Aegypten —, bezogen hat.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Richter 16, 2.

<sup>6)</sup> Steph. Byz. S. V.

haben; hier können wir also daraus, dass die hebräische Etymologie vorliegt, den Rückschluss machen, dass der Name eine Modification erlitten habe. Die ursprüngliche Form des Namens ist demnach vielleicht so zu reconstruiren. Der erste Consonant war ein Kehllaut, den die LXX mit  $\Gamma$ , H. mit K wiedergeben konnte; der zweite, den das Hebräische und die LXX mit einem scharfen Zischlaut wiedergeben, wahrscheinlich nicht ein solcher, sondern ein T-Laut. Dies folgt aus dem Lautverhältniss der nordsemitischen Sprachen, wozu das Philistäische<sup>1</sup>) höchstwahrscheinlich gehörte, zu der hebräischen Sprache, welche die T-Laute jener in scharfe Zischlaute umsetzt. So erklärt sich das  $\delta$  in der herodotischen Form. Die Endung derselben stammt entweder von der semitischen Gentil-Endung הָתּי, oder von der Feminin-Endung n, die neben der auf n in Städtenamen häufig vorkommt. Die ägyptische Namensform Katatu<sup>2</sup>) und die assyrische Khazita<sup>3</sup>), die man neuerdings gefunden hat und mit ziemlicher Sicherheit auf Gaza deutet, zeigen mit der herodotischen die nächste Verwandtschaft.

Nach dieser Hypothese ist nunmehr der Sinn der herodotischen Stelle einfach dieser. Zu seiner Zeit hatten die Philister (die palästinensischen Syrer<sup>4</sup>)) den Küstenstrich von Gaza bis nach Phönikien; die Hafenorte zwischen Gaza und Jenysos, also Raphia und der seinem Namen nach unbekannte Ort, dessen Ruinen sich bei Khan-Junes finden<sup>5</sup>), waren in der Gewalt eines arabischen Stammes (wahrscheinlich der Edomiter oder Idumäer<sup>6</sup>); von Jenysos bis zum Kasios folgte dann wieder syrisches Gebiet.

<sup>1)</sup> Die Philister stammen nach 1. Mos. 10, 14 und Amos 9, 7 aus Kreta.

<sup>2)</sup> de Rougé Etude sur divers monuments de Tutmes III, S. 41.

<sup>3)</sup> Von H. Rawlinson auf einer von Layard entdeckten Keilinschrift gelesen, als eine von Salmanassor eingenommene große Stadt im südlichen Syrien. — H. Rawlinson Outline of Assyrian History 1832, S. 21. — Ders. im Athenaeum 1851, Aug. (vgl. Magazin f. d. Litteratur d. Ausl. 1851, Nr. 105.)

<sup>4)</sup> Stark Gaza, S. 57-59.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ritter Erdkunde XVI, S. 40. — Nimmt man freilich Khan-Junes für Jenysos, so bleibt für die Araber nichts übrig; dieser Einwand Blakesleys (in s. *Excurs.* zu III, 5) gegen die Gaza-Hypothese fällt aber nach unserer Position von Jenysos weg.

<sup>6)</sup> Niebuhr Vorträge über alte Gesch. l, S. 149. — Die Stellen Strabos (XVI, S. 1081, 1088—91), wonach die Idumäer in der Nähe des Kasios wohnten, und die Araber hier nirgend bis an die Küste reichten, sind natürlich für die Zeit Hs. kein Gegenbeweis.

Um den Ursprung dieser und der damit zusammenhängenden Nachrichten zu bestimmen, müssen wir noch Hs. anderweitige Notizen über dieses Gebiet heranziehen. Er kennt aus eigener Ansicht phönikische Schiffe¹) und wahrscheinlich auch musikalische Instrumente²), und erzählt³), dass in Phönikien das hellenische Linoslied gesungen werde. Dreimal⁴) führt er Phöniker als seine Berichterstatter an, das eine Mal⁵) zusammen mit den palästinensischen Syrern in Bezug auf die Beschneidung. "Die Phöniker," sagt er, "und die Syrer in Palästina gestehen selber zu, dass sie sie von den Aegyptern gelernt haben 6). — Die von den Phönikern mit Hellas in Verkehr kommen, thun nicht mehr wie die Aegypter κατὰ τὰ αἰδοῖα, sondern beschneiden ihre Kinder nicht." Solche mit hellenischer Cultur bekannte Phöniker waren es auch jedenfalls, die er über die Sage von der Io befragte 7).

Schon hieraus sieht man, dass H. südlich über Phönikien hinausgekommen ist; und andere Stellen bestätigen dies. Vom Tempel der Aphrodite Urania zu Askalon sagt er<sup>8</sup>): "Dieser Tempel ist, wie ich nach meinen Erkundigungen finde<sup>9</sup>), der älteste von allen Tempeln, so viele dieser Göttin es giebt."—Nachdem er die Siegessäulen des Sesostris beschrieben <sup>10</sup>), sagt er<sup>11</sup>):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) III, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) IV, 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) II, 79.

<sup>4)</sup> I, 2. 5; II, 104; VII, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 107.

<sup>6)</sup> Schon dieser Zusatz zeigt, dass unter diesen Syrern nicht die Juden, wie fast allseitig angenommen, sondern auch wieder nur die Philister verstanden werden können. Zwar steht es fest, dass diese in der ältern Zeit die Beschneidung nicht hatten; doch reichen die Zeugnisse dafür nur von der Zeit der Richter bis auf die Zeit Davids (vgl. Stark Gaza S. 96 Note 10). Es ist also sehr wohl möglich, dass sie in der Zeit, wo sie unter aegyptischer Herrschaft standen (unter Psammetich und Necho) diese Sitte von den Aegyptern angenommen haben. Eine indirecte Bestätigung dafür ergiebt sich aus Jer. 9, 26, wo in einer Reihe von Nachbarvölkern Judas, welche als unbeschnitten aufgezählt werden, die Philister fehlen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 2. 5.

<sup>8)</sup> I, 105.

<sup>9)</sup> ώς εγώ πυνθανόμενος εύρίσκω.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) II, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) II, 106. Dass sich dies nicht auf die bei Beirut entdeckten Felssculpturen mit Darstellungen des Sesostris beziehen könne, wie mehrfach apgenommen,

"In dem palästinischen Syrien sah ich selber solche, und die besagten Schriftzeichen darauf καὶ γυναικός αλδοῖα." — Ueber den Boden des syrisch-arabischen Landes im Süden heißt es 1): "Dem Boden nach ist Aegypten, wie ich gesehen habe2), weder dem angrenzenden Arabien ähnlich, noch Libyen, noch auch Syrien (denn den Strich von Arabien am Meere bewohnen Syrer); ... von Arabien aber und Syrien wissen wir3), dass es thonig und felsig ist." — Und an einer andern Stelle: "Wie süß es aber in dem Lande Arabien riecht, ist erstaunlich." — Dreimal führt er auch Araber als Berichterstatter an. An der einen von diesen Stellen, wo von ihren beiden Hauptgottheiten die Rede ist, heifst es 4): "Sie nennen den Dionysos Όροτάλ, die Urania Άλιλάτ." Der letztere Name lautet bei ihm an einer andern Stelle 5) mehr gräcisirt <sup>2</sup>'Αλιττα: dass er hier die Namen in so ganz ungriechischer Form giebt, deutet darauf hin, dass er sie aus erster Hand hat. - An den beiden andern Stellen ist von Producten des Landes die Rede: ein Mal<sup>6</sup>) von einer gewissen Schlangenart, die nach H. auch in Masse nach Aegypten kam<sup>7</sup>); das andere Mal<sup>8</sup>) von Gewürzen, für welche die Stämme des nordöstlichsten Arabiens den Transithandel nach Phönikien und Aegypten hatten. Aus beiden folgt also, dass es nicht etwa Stämme des Euphratlandes, sondern jene Araber zwischen Syrien und Aegypten waren, von denen diese Nachrichten stammen. Das Kameel, dessen Gestalt und Eigenthümlichkeiten er, offenbar aus eigener Anschauung, beschreibt<sup>9</sup>), kann er in beiden Gegenden kennen zu lernen Gelegenheit gehabt haben.

Die Gesammtheit aller dieser Notizen, und dazu noch das ώς ξμοὶ δοχέει, wo er die Größe von Gaza mit der von Sardis ver-

weist Bähr (z. d. St.) nach, indem er bemerklich macht, dass H. genau zwischen freistehenden Säulen  $(\sigma \tau \tilde{\eta} \lambda \alpha \iota)$  und in Felswände gehauenen Bildern  $(\tau \dot{\upsilon} \pi o \iota)$  unterscheidet.

<sup>1)</sup> II, 12.

<sup>2)</sup> ໄδών.

<sup>3)</sup>  $i \delta \mu \epsilon \nu$ .

<sup>4)</sup> III, 8.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 131.

<sup>6)</sup> III, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) II, 75.

<sup>8)</sup> III, 111.

<sup>9)</sup> III, 103; I, 80; VII, 86, 87.

gleicht<sup>1</sup>), stellt es außer Zweifel, dass H. eine Landreise zwischen Tyros<sup>2</sup>) und dem Ostende des ägyptischen Deltas, wahrscheinlich in derselben Richtung, welche seine Beschreibung dieses Weges innehält, gemacht hat<sup>3</sup>). Er thut sich auß seine Kenntniss des Landweges nach Aegypten und der Art, wie derselbe mit Wasser versorgt wurde<sup>4</sup>), ordentlich etwas zu gute der Menge derer gegenüber, welche bloß auß dem Seewege (ναυτιλλομένων) Aegypten besucht haben. — Seine Route ging also von Tyros, wohl immer in der Nähe der Küste, über Agbatana<sup>5</sup>) am Karmel, Asdod<sup>6</sup>), Askalon, Gaza, Jenysos und am Südrande des serbonischen Sees vorbei nach Pelusion<sup>7</sup>).

Es bleibt nun noch eine, die größte, von Hs. Reisen in Asien übrig, die ihn bis Babylon, ja vielleicht bis Susa führte. Dass II. Babylon besucht habe, ist bisher beinahe allseitig<sup>8</sup>) angenommen worden; nur in neuester Zeit ist Breddin<sup>9</sup>) mit einer ausführlichen Polemik dagegen aufgetreten. — Bevor wir auf die Discussion derselben eingehen, führen wir erst die Hauptstellen, auf welche sich

<sup>1)</sup> III, 5.

<sup>2)</sup> Breddin (Bedenken etc. S. 22, Note 58) sagt: "Er kam zu Schiffe und ging auch vermuthlich zur See wieder von dannen. In demselben Cap." (II, 44, wo H. sagt: ἔπλευσα καὶ ἐς Τύρον) "heißt es nämlich: ἀπικόμην δὲ καὶ ἔς Θάσον." — Dieser Schluss ist geradezu lächerlich. Auch Abicht (in d. Einl. zu s. Ausg. Bd. I, 1861, S. 21) lässt auf diese Stelle hin H. von Aegypten nach Tyros, von Tyros nach Thasos reisen!

<sup>3)</sup> Wesseling Praefat. S. V, ed. Gaisford. — Dagegen nehmen Heyse (Quaestiones Herod. S. 97), Stark (Gaza S. 235), Bähr (z. d. St.) und Stein (in d. Einl. z. s. Ausg. Bd. I, 1864, S. 18) das Umgekehrte an. Doch ist H. nach seiner eigenen Aussage zu Schiffe nach Tyros gekommen; und wenn es nun auch wahrscheinlich ist, dass er auch einmal nach Aegypten auf dem Seewege gelangte, so kann man wohl eher eine zweimalige Reise nach Aegypten als nach Tyros annehmen.

<sup>4)</sup> vgl. oben; III, 6, 7.

<sup>5)</sup> erwähnt III, 62, 64. Die Lage des Ortes giebt Pliuius (Nat. Hist. V, 19, 75) so an. Wahrscheinlich ist der Ort nicht verschieden (wie Bähr zu d. St. annimmt) von Batanea, welches Eusebius in der Nähe von Cäsarea (wenig südlich vom Karmel) erwähnt. Die Silbe Ag-wäre dann wohl nichts anderes als der semitische Artikel 7.

<sup>6) &</sup>quot;Αζωτος, als eine große Stadt Syriens erwähnt II, 157.

<sup>7)</sup> Für welches H. III, 12 seine Anwesenheit selbst bezeugt.

<sup>8)</sup> Außer von Des Vignoles (Chronologie de l'histoire sainte), den schon Wesseling widerlegt hat (S. V, ed. Gaisford).

<sup>9)</sup> In dem öfter angeführten Magdeburger Programm.

die bisherige Annahme stützen kann, in möglichst wörtlicher Uebersetzung im Folgenden auf.

- 2) Nach Beschreibung der Mauern Babylons heißtes 1): "In jeder von beiden Hälften der Stadt war ummauert mitten inne, in der einen der königliche Palast, mit einer großen und starken Umwallung (περιβόλφ), in der andern ein Heiligthum des Zeus-Belos mit ehernen Thoren, letzteres auch bis auf meine Zeit noch vorhanden²), zwei Stadien auf jeder Seite, ein Viereck bildend" Es folgt dann die genaue Beschreibung dieses Belostempels.
- 2) Daran schließen sich folgende Aussagen chaldäischer Priester<sup>3</sup>): "Kein Mensch bringt eine Nacht daselbst zu, außer ein Weib von den Eingeborenen, welches sich der Gott von allen auserkoren, wie die Chaldäer erzählen, die da Priester sind dieses Gottes<sup>4</sup>). Eben diese erzählen auch, mir zwar nicht glaubliches sagend, der Gott selbst komme in den Tempel und schlafe auf dem Bette."— Hier folgen Gegenstücke zu dieser Erzählung aus dem ägyptischen Theben und Patara in Lykien. Dann heißt es weiter<sup>5</sup>): "Es ist aber in dem Heiligthum zu Babylon noch ein anderer unterer Tempel, worin ein großes sitzendes Bild des Zeus von Gold; auch steht für ihn ein großer goldener Tisch dabei; und der Fußschemel für ihn und der Stuhl ist auch golden. Und wie die Chaldäer sagten<sup>6</sup>), ist dies

<sup>1)</sup> I, 181. — Von diesen beiden Bauwerken sind jetzt nur die Ruinen des Palastes in den Trümmerhügeln Amram und Mudschellibeh mit der Ruine el Kasr am östlichen Ufer des Euphrat mit Sicherheit ermittelt. Den Belostempel identificirte man bisher allgemein mit dem Ruinenhügel Birs-Nimrud auf dem westlichen Ufer; jetzt ist diese Annahme aufgegeben, und man fasst dafür einen andern, Namens Babil, auf dem östlichen Ufer, N. vom Kasr, ins Auge. Doch entbehrt auch diese Annahme noch jeder nähern Begründung und widerspricht auch Herodots Angaben, wenn man nicht annehmen will, dass H. einen Canal (Schebil), der den großen Palast im N. umfloss, für den Hauptarm des Euphrat angesehen habe. — Vgl. H. Rawlinson History of Herodotus Vol. II S. 569 —89: Essay IV, On the topography of Babylon.

<sup>2)</sup> χαι ές εμέ τοῦτο ἔτι ἐόν.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) l, 181.

<sup>4)</sup> I, 182.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) I, 183.

<sup>6)</sup> ώς έλεγον οι Χαλδαΐοι.

aus 800 Talenten Goldes gemacht. Außerhalb des Tempels ist ein goldener Altar. Es ist aber noch ein anderer großer Altar, wo das Erwachsene von dem Kleinvieh geopfert wird; denn auf dem goldenen Altar darf nichts geopfert werden, außer was noch saugt. Auf dem größeren Altar aber verbrennen die Chaldäer auch Weihrauch 1000 Talente jedes Jahr dann, wenn sie diesem Gotte sein Fest feiern. Es war aber in diesem Tempel noch zu jener Zeit¹) auch eine Bildsäule von 12 Ellen, von Gold, massiv. Ich zwar habesie nicht gesehen; sondern als etwas, was gesagt wird von den Chaldäern, sage ich dieses<sup>2</sup>). Nach dieser Bildsäule trachtete Dareios, der Sohn des Hystaspes, doch wagte er nicht, sie zu nehmen; Xerxes aber, der Sohn des Dareios, nahm sie weg und tödtete den Priester, welcher verbot, die Bildsäule von der Stelle zu rücken. So also ist dieses Heiligthum geschmückt; es sind aber auch noch eigene Weihgeschenke in Menge da." - Schon hier wollen wir nicht unbemerkt lassen, dass er die Priester überall nur bei solchen Dingen als Quelle anführt, die ein Besucher nach bloßer Autopsie nicht angeben konnte.

- 3) Nachdem er erzählt<sup>3</sup>), wie die Perser unter Kyros unvermuthet in die Stadt eingedrungen seien, fährt er fort: "In Folge der Größe der Stadt, wie von den dortigen Einwohnern gesagt wird<sup>4</sup>), wussten, nachdem die äußersten Enden der Stadt genommen waren, diejenigen von den Babyloniern, welche die Mitte bewohnten, gar nicht, dass sie in Feindes Hand waren", u. s. w.
- 4) Es folgt ein zweiter Excurs 5) über die Landschaft Babylonien, in welchem es heifst 6): "Es ist aber dieses von allen

<sup>1)</sup> Nicht zur Zeit des Xerxes, wie Bähr (z. d. St.) meint; sondern wie Abicht und Stein besser erklären, zur Zeit des Kyros, in dessen Feldzug gegen Babylon die ganze Beschreibung der Stadt episodisch eingelegt ist (c. 178 – 187). Ueberhaupt beziehen sich die Theile der Beschreibung, welche im Präteritum gehalten sind, auf den Zustand zur Zeit der Eroberung durch Kyros.

<sup>2)</sup> έγω μεν μιν ούχ είδον, τα δε λέγεται ύπο Χαλδαίων, ταῦτα λέγω.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 191.

<sup>4)</sup> ώς λέγεται ύπο των ταύτη οικημένων.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) 1, 192—200.

<sup>6)</sup> I, 193.

Ländern, die wir kennen¹), bei weitem das vortrefflichste, die Frucht der Demeter zu tragen. Denn sonst Bäume versuchtes überhaupt nicht einmal hervorzubringen, weder einen Feigenbaum, noch einen Weinstock, noch einen Oelbaum. Die Frucht der Demeter aber hervorzubringen ist es so vortrefflich, dass es immer an 200fältige Frucht giebt, wenn es aber am besten im Vergleich mit sich selbst trägt, an 300fältige hervorbringt. Die Blätter des Weizens und der Gerste werden daselbst an Breite leicht vier Finger. Wasaber von Hirse und Sesam für ein Baum an Größe wird?), will ich, obwohl ich es kenne, garnicht erwähnen, da ich wohl weiß, dass denen, die nicht nach dem Babylonischen Lande gekommen sind, schon das Gesagte, was das Getreide angeht, höchst unglaublich vorgekommen ist.

5) Wo H. endlich die Kleidung der Einwohner beschreibt, sagt er 3): "Sie tragen die landes üblichen Sandalen, ähn-lich den böotischen  $\hat{\epsilon}\mu\beta\acute{\alpha}\sigma\iota$ ."

Wir treten nunmehr in die Discussion mit Breddin über das vorstehend zusammengestellte Material ein, indem wir ihn seine "Bedenken" der Hauptsache nach selbst aussprechen lassen und unsere Gegenbemerkungen gehörigen Orts einschalten.

Ad 1) bemerkt Br., die Worte zai es eue tooto ett eóv könnten "als ein irgend erhebliches Indicium der Autopsie nicht betrachtet werden." — Wir lassen dies dahingestellt, da wir bei einer andern Gelegenheit noch auf die Bedeutung dieser Phrase zurückkommen; indess ist darauf aufmerksam zu machen, dass eine so genaue Beschreibung, wie die auf diese Worte folgende des Belostempels, wohl geeignet ist, ihnen das Gewicht eines solchen Indiciums zu geben.

Ad 2) sagt Br.: "Großes Gewicht legt Heyse<sup>4</sup>) auf Anführung chaldäischer Priester als Zeugen. So unwahrscheinlich, wie er eine

<sup>1)</sup> τῶν ἡμεῖς ἐδμεν.

<sup>2)</sup> Εξεπιστάμενος μνήμην οὐ ποιήσομαι, εὖ εἰδώς ὅτι τοῖσι μὴ ἀπιγμενοισι Ες τὴν Βαβυλωνίην χώρην καὶ τὰ εἰρημενα καυπῶν ἐχόμενα ἐς ἀπιστίην πολλὴν ἀπῖκται.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 195.

<sup>4)</sup> Quaest. Herod. S. 99.

Entfernung derselben aus Babylonien annimmt, ist dieselbe aber doch nicht. Chaldäische Truppen waren in Xerxes' Heere, Abtheilungen derselben, und jedenfalls einige Priester mit ihnen, standen sicherlich auch späterhin in den westlichen griechischen Satrapien, wo H. leichten Zugang haben konnte." — Hs. Gewährsmänner waren aber nicht beliebige chaldäische Priester, sondern Priester  $\tau o \acute{\nu} \tau o \nu$   $\tau o \check{\nu} \ \vartheta \varepsilon o \check{v}$ , dieses Gottes Belos in diesem Tempel.

"Doch ... ist es mehr wie fraglich, ob Ausdrücke wie: ως λέγουσιν οἱ Χαλδαῖοι und λέγεται ὑπὸ Χαλδαῖον ausschließlich auf mündliche Zeugnisse zu beziehen seien, im Gegentheile wird dem unbefangenen Leser sich bei den Capiteln I, 181—83 die Vermuthung aufdrängen, dass dort von schriftlichen chaldäischen Quellen (natürlich in griechischem Gewande) die Rede sei." — Br. hat übersehen, dass einmal (c. 183) nicht λέγουσι, sondern ἔλεγον οἱ Χαλδαῖοι steht. Vorher geht die genaue Beschreibung einer goldenen Belosstatue nebst Zubehör; mit diesem ως ἔλεγον ist dann der Goldwerth beigefügt. Man kann die Stelle gar nicht anders verstehen, als dass man sich II. mit einigen Priestern, die dem wissbegierigen Reisenden in ihrem Tempel als Periegeten dienten, vor der Statue stehend denkt.

Br. gründet dann auf IIs. Worte in c. 184: "Dieses Babylon nun hat viele Könige gehabt, ... welche die Mauern und die Heiligthümer erbaut und ausgeschmückt haben, unter andern auch zwei Frauen," — die Vermuthung, "dass jene Quelle ein von chaldäischen Priestern geführtes Verzeichniss der von den einzelnen Königen ... vorgenommenen Bauten sein mochte." — Wie sollten wohl in ein solches die Notizen über das in dem Tempel übernachtende Weib und über die Altäre mit ihren Opfern hineinkommen?

Von der Stelle in c. 183: ἐγὼ μέν μιν οὖκ εἶδον, τὰ δὲ λέγεται ὑπὸ Χαλδαίων ταῦτα λέγω, gesteht Br. selbst zu, dass sie, "so wie sie jetzt in dem Geschichtswerke steht, allerdings als ein unzweifelhaftes, unwiderlegliches, directes Zeugniss für Hs. Anwesenheit in Babylon gelten muss." — Aber auch damit wird Br. fertig: "Wie aber, wenn sie eine Verderbniss des ursprünglichen Textes enthielte?" Diese Worte, meint Br., "sind für den Zusammenhang ganz entbehrlich, keine Nöthigung, sich ihrer zu bedienen, lag vor." — Wenn von einer massiven goldenen Bildsäule von 12

Ellen die Rede ist, so hatte H. doch wahrlich Veranlassung genug, die Qelle einer so abenteuerlich klingenden Nachricht anzugeben.

"Sie sind aber auch an der Stelle, an der sie stehen, ungehörig. — Bisher war ja Alles über Babylon objectiv gehalten;" — Ist unwahr: in den fünf vorangehenden Capiteln des Excurses tritt diese vermisste Subjectivität vier Mal auf<sup>1</sup>).

— "nun tritt urplötzlich der Schriftsteller in eigener Person hervor, um hier ganz gelegentlich und ohne zwingenden Grund — — bei einem Nebenumstande seine Anwesenheit in Babylon anzukündigen." — Ein Nebenumstand allerdings für uns, für H. aber sicher eins der größten θωύματα der Welt.

"Eine solche Ankündigung gehörte vorn an die Spitze des Excurses, wie bei Aegypten gleich die erste Nachricht ausdrücklich und direct seinen Aufenthalt im Lande beurkundet (II, 3). — Sollten etwa die Worte  $\vec{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$   $\mu\dot{\epsilon}\nu$   $o\dot{\epsilon}z$   $\epsilon\dot{l}\delta\sigma\nu$  nachträglich dem Leser den Wink geben, dass alles Frühere nach eigenem Anblicke aufgezeichnet sei?" — Man versteht wohl schon die auch nicht gerade leisen Winke in dem Vorangehenden, das  $\hat{\epsilon}\varsigma$   $\hat{\epsilon}\mu\dot{\epsilon}$  und das  $\hat{\omega}\varsigma$   $\hat{\epsilon}\lambda\epsilon\gamma\sigma\nu$  der chaldäischen Periegeten, und braucht auf diesen Wink nicht mehr zu warten.

"Das wäre ja doch eine lügnerische Insinuation, weil selbst unter der Voraussetzung, dass er nach Babylon gekommen, das von ihm bisher entworfene Bild nur eine Fantasieskizze sein konnte, da er ja nur höchstens Trümmer der Mauern und Thore sah." — Dies ist eine Entstellung. II. entwirft eine solche Phantasieskizze gar nicht: er spricht im Präsens von der Lage und Gestalt der Stadt, ihrem Graben, der Ausdehnung der Mauern, der Mauer am Fluss, den Strafsen und Häusern, — welches alles er sicher noch nach der Eroberung durch Dareios zu sehen Gelegenheit hatte; alles Uebrige, die Construction der Mauern, die Thürme und Thore, die Pforten der Mauer am Fluss, der königliche Palast, ist im Präteritum behandelt.

Nun versucht Br. eine Correctur der Stelle, die womöglich noch verunglückter ist als der Nachweis ihrer "Ungehörigkeit". Da H. von dem sitzenden Belosbilde angiebt, es sei aus 800 Talenten Goldes gemacht, so meint Br.: "Die Symmetrie des Ausdrucks schon

<sup>1)</sup> vgl. 178: ήμεῖς, 179: με, 181: ἐμέ, 182: ἐμοί.

verlangte den Zusatz: ""die Chaldäer sagen, sie war so und so viel Talente Goldes schwer." Und gerade bei der zweiten Bildsäule war es bedeutend nöthiger, die Aussage der chaldäischen Gewährsmänner über das Gewicht beizubringen, denn jene 800 Talente wiegende Statue reizte den Darius und Xerxes nicht, das massive Standbild aber, das natürlich weit mehr wog, ward von Xerxes geraubt." – Nein, nöthiger, als das Wie?, die Zahl der Talente, mitzutheilen, war es hier jedenfalls, das Ob?, die wirkliche Existenz einer so unglaublich großen goldenen Statue, zu constatiren und die Quelle einer so fabelhaft klingenden Nachricht anzugeben.

"Wie, wenn nun die Worte ἐγὼ μέν μιν οὖχ εἶδον, τὰ δὲ die Stelle der vermissten Anzahl von Talenten einnehmen? — Sollte nicht eine unserm Autor oder gewissen loniern eigenthümliche Art der Zissernbezeichnung, welche spätere Abschreiber nicht mehr recht verstanden, die vielen Fehler und Lücken erklären, die sich bei seinen Zahlenangaben sinden? — Denken wir uns nun, ein Copist fand in unserer Stelle hinter dem Worte στεφεός einige Zissern, deren Wesen er verkannte, denken wir diesen Copisten nun gar von dem Wunsche beseelt, dem Vater der Geschichte möglichst viele Reisen zuzuschreiben, so mochte er freudig aus den unleserlichen Zeichen das herauslesen, was er wünschte, nämlich einen Beweis für Hs. Anwesenheit in Babylon." — Und in dieser Weise weiter.

Ad 3) fasst sich Br. sehr kurz. Es sind Spuren, meint er, dass H. "auch Babylonier befragt habe, was doch leicht auch an der kleinasiatischen Küste geschehen konnte." —  $\Gamma \Gamma$  betreffende Nachricht Hs. ist aber nicht eine von Leuten, die überhaupt aus Babylon stammen, sondern eine  $\hat{v}\pi\hat{o}$   $\tau\hat{\omega}v$   $\tau\hat{\alpha}\hat{v}\tau\eta$   $o\hat{i}\kappa\eta\mu\hat{e}\nu\omega v$ , d. h. von Leuten, die zur Zeit, als diese Nachricht von ihnen eingezogen wurde, in der Stadt wohnten.

Ad 4) greift Br. die gewöhnliche Interpretation der Stelle I, 193, und als Vertreter derselben Lange an, mit dessen Uebersetzung<sup>1</sup>) die unsrige im Wesentlichen stimmt. "Fasst man die Stelle so," sagt Br., "wie er es gethan hat, auf, so liegt hier allerdings ein gewichtiger indirecter Beweis vor für Hs. Anwesenheit in Babylonien. Wenn er ausdrücklich als wahr erklärt, was nicht nach Babylonien

<sup>1),,</sup>Denn ich weiß recht gut, wer nicht in Babylon gewesen ist, glaubet schon das nicht, was ich von den Früchten gesaget."

gekommene Leute in Abrede stellen, so scheint er wohl sich unter die dorthin gelangten zu rechnen. Aber man hätte bei Annahme eines solchen Sinnes obiger Worte mancherlei mit unserm Autor wegen des Gedankens und Ausdrucks zu rechten. Warum denn jenen Zweislern gegenüber nur indirect seine Autopsie insinuiren, warum nicht geradezu die Bedenken niederschlagen durch die bestimmte Angabe: ",,so habe ich es selbst gesehen""? Warum wählte er nicht statt des Ausdrucks ,,,,ξξεπιστάμενος" einen andern wie etwa αὐτὸς ἰδών?" — Darum, weil dem Leserkreise, welchen H. kannte, gegenüber beides gleich war. Sobald uns H. seine Autopsie versichert, sind wir befriedigt; das Alterthum urtheilte bekanntlich über ihn nicht so günstig. Unbekünmert darum, dass alle Falsa in seinen Büchern nicht auf seine Rechnung, sondern auf die seiner Berichte kommen, die er gewissenhaft wiedergiebt, verdächtigte man ihn als Fabulisten. Die Alten hatten ja doch von Quellenkritik keine Ahnung; ihr Urtheil über die Glaubhaftigkeit eines Berichts richtete sich einzig und allein nach dem Grade der Seltsamkeit des Berichteten. Die Kritik Hs. selbst ist von keiner andern Art; und er wusste demnach sehr wohl, was die Angabe, die er hier verschweigt, ob mit ob ohne  $\alpha \vec{v} \tau \delta \varsigma i \delta \omega \nu$ , bei seinen Zeitgenossen für ein Schicksal gehabt hätte.

"Unbegreiflich bleibt vollends die Wahl der letzten Worte: Es ἀπιστίην πολλην ἀπῖκται, wo man statt des perfectischen Ausdrucks einen futurischen, oder wenigstens einen präsentischen erwartet. In diesem Punkte halte ich die Lange'sche Uebersetzung für unrichtig. Genauer, meine ich, würde mit besonderer Rücksicht auf die Perfektform ἀπῖκται der Schluss obiger Stelle etwa folgendermassen lauten: ""Zu welcher Baumgröße aber die Hirse- und Sesamstaude wächst, will ich, obgleich davon wohl überzeugt, nicht erwähnen, da ich recht gut weiß, dass bei denen, die nicht nach Babylonien gekommen sind, schon die besprochenen Getreidearten in vielen Misscredit gekommen sind."" — Die letzten Worte sollen, meinem Dafürhalten gemäß, darauf hingehen, dass, ehe unser Autor die Stelle von der Hirse und dem Sesam schrieb, das vorher erwähnte Factum von der ungemeinen Fruchtbarkeit Babyloniens und der Größe der Getreideblätter schon vielen Griechen bekannt geworden und von ihnen in Zweifel gezogen war." - Einfacher ist wohl unsere Interpretation, die auch die Perfectform wiedergiebt;

und ebenso einfach folgende Erklärung der letztern. Dem Leser, welcher das, was H. über das Gedeihen des Weizens und der Gerste sagt, liest, kommt es unglaublich vor; liest er weiter und kommt zu der Stelle über Hirse und Sesam, so ist ihm das, was er vorher gelesen hat, unglaublich vorgekommen. H. hat sich also, als er die Stelle niederschrieb, auf den Standpunkt des Lesers gestellt, von welchem aus sein Ausdruck somit logisch und grammatisch ganz untadelhaft ist. Wenn Br. ihn "unbegreiflich" findet, so liegt das einfach daran, dass Br. ganz und gar in unserer modernen Ausdrucksweise stecken geblieben ist, nach welcher der Schreibende, indem er an den Leser denkt, der das eben Geschriebene lesen wird, also seinen Standpunkt in der Zeit des Schreibens nimmt, schreibt: "Das Gesagte wird dem Leser unglaublich vorkommen." Die herodotische Ausdrucksweise verdient vor dieser sogar gewissermaßen den Vorzug ihrer Lebhaftigkeit halber, mit welcher sich der Autor gleichsam in die Zeit versetzt, in welcher der Leser sein Buch in der Hand hat, und sich so selbst mit ihm sprechend denkt.

Ad 5) meint Br. nur, dass H., war er im Lande selber, "das, was er von der Tracht und den Zierrathen der vornehmen Babylonier beibringt, nicht als Sitte aller Volksschichten würde ausgegeben haben." — Dass die von H. beschriebene Tracht nur die Vornehmen gehabt hätten, ist wieder eine gänzlich unbewiesene Behauptung; und wie in seine supponirte schriftliche chaldäische Quelle der Vergleich der babylonischen mit den böotischen Sandalen hätte hineinkommen sollen, lässt er auch unaufgeklärt.

Außer an diesen Hauptbeweisstellen hat Br. auch sonst noch an Form und Inhalt von Hs. Bericht zu mäkeln. Es wird, sagt er, "die Frauenversteigerung gelobt und so dargestellt, als bestände sie noch." — Dies ist eine Unwahrheit: H. spricht das ganze betreffende Capitel¹) hindurch im Präteritum und sagt auch zum Schluss selbst, dieser Gebrauch habe aufgehört.

"Dass die meisten der übrigen ... mitgetheilten Sitten, z. B. der abscheuliche Mylittadienst 1) durch Darius zu Ende kamen, also von H. selbst gar nicht beobachtet werden konnten, ist in Hinblick auf III, 159 und das Stillschweigen späterer Schriftsteller über jene Gebräuche durchaus keine gewagte Vermuthung." — Es steht aber

¹) **I**, 196.

III, 159 weiter nichts, als dass Dareios nach der Einnahme der Stadt den Babyloniern 50000 Weiber aus den umwohnenden Völkern gab (die als größtentheils eng stammverwandt sehr wohl denselben religiösen Gebrauch haben konuten), da die Babylonier einen Theil der ihrigen aus Furcht vor Mangel getödtet hatten<sup>2</sup>). Die Vermuthung Br.'s ist also doch sehr gewagt; und man wird ihr gegenüber immerhin an dem Präsens, in welchem II. diesen Gebrauch schildert, und der daraus folgenden Autopsie festzuhalten haben.

Ueber Hs. Beschreibung der Mauern von Babylon sagt Br.: "Wenn spätere wie Ktesias und Strabo bedeutend geringere Angaben bringen, und wenn die Untersuchung der Ruinen darthut, dass nicht zwischen je 30, wie H. angiebt, sondern schon zwischen je 6-8 Backsteinlagen eine Schicht Rohrgeslechte eingeschaltet war, so spricht dies allerdings nicht zu Gunsten der Autopsie." — Was die riesigen Dimensionen der Mauern betrifft, so haben wir an den späteren Autoren gar keinen kritischen Maßstab für H. Möglich ist es außerdem, dass die Angaben sowohl des Ktesias als der Historiker Alexanders 3) sich auf die zweite, kleinere, innere Mauer 4) beziehen, welche die Eroberung durch Dareios überdauert und auch fernerhin zur Vertheidigung der Stadt gedient zu haben scheint; wenigstens spricht H. 5) nur von der Zerstörung der äußeren Mauer. — Der Vorwurf aber bezüglich der 30 Rohrschichten beruht nur auf einer Ignoranz Br.'s, die er freilich mit fast sämmtlichen Commentatoren Hs. theilt1). Es sind andere babylonische Ruinen untersucht, die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 199.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 150.

<sup>3)</sup> vgl. Bähr zu I, 178. Alle diese geben den Umfang der Stadt auf 360 Stadien oder einige mehr an; H, auf 480 Stadien.

<sup>4)</sup> H. spricht von dieser I, 181, giebt jedoch ihre Dimensionen nicht genauer an. Dass es wirklich eine solche zweite innere Mauer gab, welche vielfach bezweifelt oder mit dem Backsteinwall längs der Ufer des Flusses (I, 180) verwechselt worden ist (vgl. Bähr z. d. St.), wird durch zwei von H. Rawlinson gefundene Inschriftcylinder Nebukadnezars bestätigt, auf welchen die äußere Mauer Ingur-Bel, die innere Nimiti-Bel heißt. — Vgl. Standard inscription of Nebuchadnezzar bei G. Rawlinson History of Herod. Vol. II S. 585—87.

<sup>5)</sup> III, 159: τοῦτο... τὸ τεὶχος περιεῖλε. Dem Zusammenhange nach kann nur die äußere Mauer gemeint sein: es ist dieselbe Mauer, auf welche (vgl. 158) die Babylonier steigen, um den Angriff des Dareios abzuwehren, der sich noch außerhalb der Stadt befindet.

eine solche Rohrschicht zwischen 2--8 Backsteinlagen zeigen; von den Mauern aber ist bisher noch keine sichere Spur gefunden und noch weniger untersucht<sup>2</sup>). Von einem Irrthum Hs. in Beziehung auf deren Construction kann also vorläufig keine Rede sein.

Weiter bemerkt Br., dass H., obwohl er die Befestigungen der Stadt wie ein Augenzeuge schildere, doch gerade diese nicht gesehen haben könne, da sie von Dareios geschleift seien. "Durch die ganze Schilderung hindurch kehren Ausdrücke, wie ἐνεστᾶσι, ἔστι, ἐλή-λαται, παρατείνει, κατατέτμηται, περιθέει u. a. wieder, die einen Zustand der Stadt schildern, der nur vor des Darius Zerstörung, nicht aber mehr zu der Zeit existirte, in die man Hs. babylonische Reise doch setzen müsste." — Folgendes sind die betreffenden sechs Stellen:

I, 179:  $\pi \dot{\nu} \lambda \alpha \iota \delta \dot{\epsilon} \dot{\epsilon} \nu \epsilon \sigma \tau \tilde{\alpha} \sigma \iota ... \dot{\epsilon} \kappa \alpha \tau \dot{\sigma} \nu$ . — Es heifst von Dareios 3):  $\tau \dot{\alpha} \varsigma \pi \dot{\nu} \lambda \alpha \varsigma \pi \dot{\alpha} \sigma \alpha \varsigma \dot{\alpha} \pi \dot{\epsilon} \sigma \pi \alpha \sigma \epsilon$ . Wahrscheinlich riss er die ehernen Thorstügel ab; wenigstens die Thorsücken konnten zu Hs. Zeit immer noch zu sehen sein 4).

I, 180: τὸ τεῖχος ἑκάτερον τοὺς ἀγκῶνας ἐς τὸν ποταμὸν ἐλήλαται. Können die Worte in III, 159: Δαρεῖος ... τοῦτο ... τὸ τεῖχος περιεῖλε bedeuten, dass Dareios die kolossale äußere Mauer so gänzlich wegrasirt habe, dass H. auch nicht einmal mehr ihren Verlauf erkennen konnte?

I, 181: ἕτερον δὲ ἔσωθεν τεῖχος περιθέει. Von einer Zerstörung dieser Mauer durch Dareios sagt H. kein Wort.

I, 180: παρὰ χεῖλος ἑκάτερον τοῦ ποταμοῦ αἰμασιὴ πλίνθων οπτέων παρατείνει. Von einer Zerstörung dieses Backsteinwalles längs der Flussufer ist ebenfalls nicht die Rede. Nur die ehernen Pforten (πυλίδες) desselben, von denen H. im Imperfectum spricht, scheinen von Dareios weggenommen zu sein; und gerade aus diesem Gegensatz der Tempora sieht man recht deutlich, wie ge-

<sup>1)</sup> Auch mit Bähr, vgl. dessen Note zu I, 179.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> G. Rawlinson *History of Herod*. Vol. II, S. 570. — Nur Oppert glaubt von einer Reihe von Tells (kleinen Hügeln), dass sie Reste von Thürmen und Thoren der Mauern (namentlich der innern) bergen, deren Verlauf er darnach auf der Karte, den Dimensionsangaben Hs. entsprechend, reconstruirt.

<sup>3)</sup> III, 159.

<sup>4)</sup> Wie denn auch die vier Thore, die H. III, 155 mit Namen nennt, wahrscheinlich noch zu seiner Zeit vorhanden waren.

wissenhaft H. unterschieden hat zwischen dem, was zu seiner Zeit noch vorhanden war, und was nicht.

ib.: ἔστι δὲ δύο φάρσεα τῆς πόλιος τὸ γὰρ μέσον αὐτῆς ποταμὸς διέργει. — Τὸ δὲ ἄστυ ... κατατέτμηται τὰς ὁδοὺς ἰθέας. Nun soll auch gar zu Hs. Zeit die Stadt nicht mehr von dem Fluss in zwei Hälften geschieden und von geraden Straßen durchschnitten gewesen sein; und auch daran soll die Eroberung durch Dareios¹) Schuld haben! — Br.'s weitere Erörterungen können wir nun wohl übergehen.

Damit ist denn Hs. Anwesenheit in Babylon gegen jede Skepsis sichergestellt und bewiesen, dass seine in die Geographie einschlagenden Nachrichten über Stadt<sup>2</sup>), Landschaft<sup>3</sup>) und Bewohner<sup>4</sup>) auf Autopsie beruhen. Der Satrap Tritantächmes, dessen kolossale Einkünfte er aufzählt<sup>5</sup>), um den Reichthum des Landes deutlich zu machen, regierte wahrscheinlich zu seiner Zeit in Babylon<sup>6</sup>).

Es handelt sich jetzt nur noch um den Weg, auf welchem H. nach Babylon gekommen ist. Die große Königsstraße durch Kleinasien, die, wie später nachzuweisen, H. nicht betreten hat, schließen wir von vornherein aus; es bleibt also nur ein Weg von der syrischen Küste aus übrig. Aus H. selbst lässt sich das Bestehen einer solchen Communication unter persischer Herrschaft nachweisen. Zwischen Aegypten und Susa gehen unter Kambyses Beauftragte hin und her 7), natürlich über Syrien; 15 Perser reisen 8) mit dem Arzte Demokedes von Susa nach Sidon, um von da nach Hellas zu fahren; Mardonios 9) giebt, nachdem er auf seinem Zuge gegen Griechenland

<sup>1)</sup> Der die Stadt nicht zerstörte, im Gegentheil ihren Bewohnern noch 50,000 Weiber zuführte.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 178, 180, 181, 191.

<sup>3)</sup> I, 193. Diese nennt H. stets Assyrien, welcher Name bei ihm für alles Land am mittlern und untern Euphrat und Tigris gilt.

<sup>4)</sup> I, 195—200.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 192.

<sup>6)</sup> Stein Einl. S. 16. — Nach der Eroberung durch Dareios (516) war Satrap Zopyros (III, 160); nach dem Zuge des Xerxes gegen Griechenland (480) Megapanos (VII, 62); auf diesen muss dann wohl Tritantächmes, der Sohn des Artabazos, gefolgt sein.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) III, 30, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) III, 136.

<sup>9)</sup> VI, 43.

bis Kilikien gekommen, den Befehl über das Landheer ab und setzt seinen Weg zur See fort; Datis und Artaphernes schiffen daselbst<sup>1</sup>) sogar ihr Landheer mit ein. Ebenso wird H. den kürzeren Landweg von Syrien aus der langen und beschwerlichen Königsstraße vorgezogen haben.

Durch die Bekanntschaften, die II. unter vornehmen und gebildeten Persern gehabt zu haben scheint (worüber unten Näheres) kann ihm eine solche Reise nach dem obern Asien sehr erleichtert worden sein. Vielleicht machte er sie als Begleiter eines solchen, der etwa nach Babylon an den Hof des Tritantächmes ging.

Schwierig aber ist es, Hs. Ausgangspunkt an der syrischen Küste genauer zu fixiren. Man könnte Tyros als solchen annehmen; doch kann es auch ein anderer Ort gewesen sein. Nördlicher erwähnt er<sup>2</sup>) nämlich eine Stadt Poseideion als auf der Grenze zwischen Syrien und Kilikien liegend; er giebt auch ihre Entstehungslegende an, welche Amphilochos, den Sohn des Amphiaraos, als Gründer nennt. Derselbe Amphilochos wird dann auch als Stammheros der Pamphylier erwähnt<sup>3</sup>). Beachtet man nun, dass beide Notizen in größere Stücke 1) eingeschaltet sind, mit denen sie nicht aus gemeinschaftlicher Quelle stammen können, so könnte es glaublich erscheinen, dass H. in Poseideion gewesen ist und dort die Legende von Amphilochos gehört hat. Dazu kommt, dass er den nahen Myriandischen Meerbusen als im SO. in die Halbinsel Kleinasien einschneidend erwähnt 5). Möglich wäre es also, dass H. dieses Poseideion (wie es scheint, der einzige Hafenort griechischen Namens an der syrischen Küste) zum Ausgangspunkt seiner Reise nach dem obern Asien gewählt hätte.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VI, 95.

<sup>2)</sup> III, 91. — Die Satrapie Kilikien reichte südlich weit über den Amanos hinaus und umfasste also noch einen großen Theil desjenigen Gebiets, welches man sonst zum nördlichen Syrien rechnet.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) VII, 91.

<sup>4)</sup> Die erste steht im Satrapienverzeichniss, die zweite in der Aufzählung der Truppen des Xerxes.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) IV, 38, in einem Stücke, das wieder nicht zusammenhängend aus irgend einer Quelle gestossen ist, sondern auf einer Combination sämmtlicher geographischer Kenntnisse Hs. beruht. — Sonst heist dieser Busen gewöhnlich der Issische; Hs. Bezeichnung ist dem Orte Myriandos, wenig nördlich von Poseideion, entnommen.

Von hier konnte er auf dem kürzesten Wege den Euphrat erreichen, den er dann wohl bis Babylon hinabfuhr. Dass der Euphrat auf diesem Wege als Wasserstraße benutzt wurde, deutet er selbst an<sup>1</sup>); vielleicht diente ihm als Fahrgelegenheit eines der größeren von den armenischen Handelsfahrzeugen, von welchen er, offenbar aus eigener Anschauung, eine sehr ausführliche Schilderung giebt <sup>2</sup>).

Ebenso stammt auch das, was er sonst von Localitäten am untern Euphrat beschreibt, aus Autopsie. Acht Tagereisen oberhalb Babylons kennt er die Stadt Is 3), an der Mündung eines kleinen Flusses gleichen Namens, der Asphalt mit sich führte. — Bei Arderikka, ebenfalls oberhalb Babylons, bildete, wie er erzählt 4), der Lauf des Euphrat künstlich gegrabene Krümmungen, (die der Königin Nitokris zugeschrieben wurden), so dass er den Ort drei Mal berührte. "Und noch jetzt", fährt er fort, "wer vom Mittelmeer nach Babylon kommt, gelangt, den Euphrat hinabfahrend, drei Mal an eben dieses Dorf, und zwar in drei Tagen. -- Sie schüttete auch einen Wall auf an beiden Ufern des Flusses, — es ist bewundernswerth, von welcher Größe und Höhe er ist. Und weit oberhalb Babylons grub sie ein Becken für einen See, eine kurze Strecke von dem Flusse, indem sie der Tiefe nach immer bis auf Wasser grub, der Breite nach aber den Umfang desselben von 420 Stadien (10½ Ml.) machte. — Sie machte aber dieses beides, die Krümmungen des Flusses

<sup>1)</sup> Ι, 185: χαὶ νῦν οἱ ἄν χομίζωνται ἀπὸ τῆσδε τῆς θαλάσσης (gemeint ist das Mittelmeer) ἐς Βαβυλῶνα, χαταπλέοντες τὸν Εὐφρή-την ποταμὸν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 194.

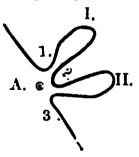
<sup>3)</sup> I, 179. Das heutige Hit; die Gegend ist noch heute sehr reich an Asphalt.

— Ritter Erdkunde XI S. 749 ff.

und den ganzen gegrabenen Sumpf, dass der Fluss langsamer wäre, in viele Biegungen gebrochen, und dass die Fahrten nach Babylon krumm sind, und nach den Fahrten der große Umfang des Sees kommt. Sie machte es aber an der Stelle des Landes, wo die Zugänge waren und der kürzeste Weg aus dem Lande der Meder." -- Die Localität aller dieser Vorkehrungen ist nicht mehr nachweislich, da der Lauf des Euphrat und die Gewässer dieser Ebene überhaupt fortwährend beträchtlichen Veränderungen unterworfen sind; wahrscheinlich aber lagen sie, wie der letzte Zusatz Hs. andeutet, innerhalb einer Strecke von höchstens 15 Ml. oberhalb der Stadt, da noch weiter oberhalb der Lauf des Euphrat schon viel zu weit nach W. gebogen ist. Dass H. sie auf seiner Euphratfahrt selbst gesehen, ist nicht zu bezweifeln¹); speziell für den Wall bezeugt er dies noch selbst durch den Ausdruck seiner Bewunderung. Auch von den der Semiramis zugeschriebenen Deichen, welche die Ebene vor Ueber-- fluthungen durch den Euphrat schützten, spricht er<sup>2</sup>) mit einem ἔοντα ἀξιοθέητα, — ebenfalls ein Zeugniss seiner Autopsie.

Fraglicher ist es, ob H. seine Reise noch östlich über Babylon hinaus fortgesetzt hat. Es liegt nahe, dies anzunehmen: war er ein-

¹) Die Notiz von den Krümmungen bei Arderikka klingt allerdings wunderlich genug, doch ist das Berichtete ja so unmöglich nicht. Wenn der Fluss zwei Biegangen, jede 4-5 Ml. betragend, machte, etwa so, wie die Figur zeigt,



so gelangte man am Abend des 1. Tages . . . . . . . . zum 1. Male, am Abend des 2. Tages, an welchem man die I. Biegung zurück-

gelegt hatte, . . . . . . . . . . . . . . . . zum 2. Male, und am Abend des 3. Tages, an welchem man die II. Biegung zu-

<sup>2</sup>) I, 184. Diese lagen wahrscheinlich in der nächsten Umgegend von Babylon.

mal so tief in das innere Asien vorgedrungen, so musste es für ihn von dem höchsten Interesse sein, auch noch einen Schritt weiter zu gehen und das Centrum des Großreiches, das nun nicht mehr zu ferne Susa, zu besuchen. Freilich liegt in seinem Werke selbst kein deutliches Indicium für seine Anwesenheit in Susa vor. Sich dafür auf die häufige Anführung persischer Berichterstatter, auf Hs. Kenntnisse von der persischen Sprache<sup>1</sup>) und seine ausführliche Schilderung persischer Sitten<sup>2</sup>) zu berufen, wie Heyse thut<sup>8</sup>), ist unstatthaft; H. konnte, wie Br. 4) richtig bemerkt, diese Kenntnisse auch im Verkehr mit Persern im westlichen Kleinasien erlangen. Doch kann man hieraus andererseits auch kein Argument gegen seine Anwesenheit in Susa ziehen. — Br. sagt: "Die Bemerkung") dass die persischen Eigennamen alle auf den Laut & endigen sollen, beweist nebst vielem anderen doch Hs. Unbekanntschaft mit der persischen Sprache, ein sehr wesentliches Argument gegen eine Wahrscheinlichkeit seiner Reise nach Susa." — Damit lassen sich doch die Kenntnisse, die H. sonst vom Persischen zeigt, nicht zusammenreimen. Andererseits ist es nun freilich Thatsache, dass die große Mehrheit persischer Personennamen auf a endigt; aber daraus zu schließen, dass H. persische Namen nur in griechischer Umkleidung hörte, wie Br. thut, ist unstatthaft der andern Thatsache gegenüber, dass H. mit Persern viel verkehrt hat und sogar die Ableitung dieser Personennamen richtig angiebt. H. sagt: "Auch ist folgender sonderbare Umstand bei ihnen, der den Persern selbst zwar unbekannt ist, uns aber nicht. Ihre Namen, die da hergenommen sind von τοῖσι σώμασι καὶ τῆ μεγαλοπφεπείη, endigen alle auf denselben Buchstaben, welchen die Dorer San nennen, die Ioner aber Sigma. Wenn man Acht hat, wird man finden, dass sich auf diesen die Namen der Perser endigen, nicht etwa einige und andere wieder nicht, sondern alle gleicher Gestalt."

Vielleicht erklärt sich diese sonderbare Notiz ganz einfach da-

<sup>1)</sup> Notizen über dieselbe giebt er I, 139, 148; VI, 98; VIII, 85, 98; IX, 20, 110.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 131—140; und zerstreute Notizen I, 153; II, 167; III, 12; VII, 114; VI, 58, 59.

<sup>3)</sup> Quaest. Herod. S. 98.

<sup>4)</sup> Bed. S. 5, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) J, 139.

hin, dass H. gar nicht gemeint hat, dass die persischen Namen in der persischen Sprache so endigen, sondern in der griechischen. Dies mag wunderlich genug erscheinen; es bleibt aber kein anderer Ausweg. Für diesen spricht auch manches in der eben citirten Stelle selbst. Die Perser selber sollen nichts von diesem Umstand wissen, wohl aber die Griechen; wie wäre dies möglich, wenn die persischen Namen in persischer Form gemeint wären. Am Schluss fordert II. seine Leser auf, auf diese Sache einmal Acht zu geben: er konnte nicht voraussetzen, dass sie alle Gelegenheit haben würden, Persisch sprechen zu hören, kann also nur auf die persischen Namen in griechischer Form, also z. B. auf die in seinem Buche, haben aufmerksam machen wollen. Vom Standpunkte unserer modernen Philologie sieht die Bemerkung in dieser Auffassung<sup>1</sup>) komisch genug aus; aber wenn man bedenkt, wie bornirt die Alten in ihrem exclusiven Nationalitätsbewusstsein waren, und wie unbefangen sie z. B. für fremde Eigennamen Etymologien aus ihrer eigenen Sprache geben, so sieht man, dass diese Notiz in aller ihrer Sonderbarkeit nicht als vereinzelte Erscheinung dasteht. Für eine Unkenntniss Hs. in der persischen Sprache kann sie nach dieser Erklärung natürlich kein Argument abgeben.

Andererseits findet sich in der Sittenschilderung<sup>2</sup>) eine Stelle, die eine Andeutung enthält, dass sie doch nicht bloß auf im westlichen Kleinasien gesammelten Anschauungen beruht. Sie lautet: "Wer von den Städtern einen Aussatz oder weißen Ausschlag hat, der kommt (κατέρχεται) nicht in die Stadt, noch in Gesellse haft mit den andern Persern. — Jeden Fremden aber, der davon befallen wird, vertreiben sie aus dem Lande." — Offenbar hat H. hier eine Stadt und ein Land im Auge, in welcher die Perser die Mehrzahl, die eigentlichen Einwohner bildeten, also nicht etwa eine Stadt und Landschaft im westlichen Kleinasien, wo sie ja doch selbst immer die Fremden waren: es liegt nahe genug, unter dieser Stadt Susa, unter dem Lande Kissia (Susiana) zu verstehen. Betrachtet man dazu nun den Schluss der ganzen Sittenschilderung<sup>8</sup>): Ταῦτα μὲν ἀτρεκέως ἔχω περὶ

<sup>1)</sup> Eine ganz ebenso triviale macht H. I, 148, wo er als höchst merkwürdig notirt, dass die Namen der griechischen Feste sämmtlich auf denselben Buchstaben endigen, wobei er denn auch auf die vorliegende Notiz zurückweist.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 138.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 140.

448 · MATZAT

αὐτῶν εἰδως εἰπεῖν — welcher dem folgenden τάδε μέντοι . . . λέγεται gegenüber doch entschieden gleichbedeutend mit einer Versicherung eigener autoptischer Beobachtung ist; so ergiebt sich bieraus schon eine hohe Wahrscheinlichkeit für einen Besuch in Susa.

Ein noch besseres Argument möchte folgende Notiz¹) darstellen: Dareios siedelte die gefangenen Eretrier an "im Lande Kissia an einem ihm gehörigen Stationsorte, dessen Name Arderikka ist, von Susa 210 Stadien (5½ Ml.) entfernt²), 40 (1 Ml.) aber von dem Brunnen, welcher dreierlei Dinge giebt; denn man schöpft Asphalt, Salz und Oel aus demselben auf folgende Weise." Dann, nach einer sehr genauen Beschreibung des Verfahrens hierbei: "Das Oel sammeln sie in Gefäßen, welches die Perser Radinake nennen; es ist schwarz und hat einen strengen Geruch. Daselbst siedelte König Dareios die Eretrier an, welche bis zu meiner Zeit³) diese Gegend inne hatten, ihre alte Sprache bewahrend."

Br. greift nun<sup>4</sup>) die Beweiskraft dieses μέχρι ἐμέο an, welches Heyse als ein vollgültiges Indicium für Hs. Autopsie ansieht. Br. beruft sich darauf, dass man hiernach auch einen Besuch Hs. in Baktrien annehmen müsste<sup>5</sup>), da sich hiefür eine ähnliche Notiz<sup>6</sup>) mit ἐς ἐμέ findet. — Diese lautet: "König Dareios gab (den gefangenen Barkäern) in dem Lande Baktrien ein Dorf zu bewohnen. Die aber gaben diesem Dorfe den Namen Barka, welches auch noch bis auf meine Zeit in dem Lande Baktrien bewohnt war."

Man vergleiche diese beiden Notizen. In der letztern sagt H. weiter nichts, als dass es zu seiner Zeit in Baktrien noch ein Dorf Barka gab. Wie er zu dieser Nachricht kam, davon kann man sich die einfachste Vorstellung so machen. H. hat, um die Kyrenäer, von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VI, 119.

<sup>2)</sup> Also vielleicht die erste Station an der grossen Königsstraße.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) μέχρι **ξ**μέο.

<sup>4)</sup> Bed. S. 10, 11.

b) Wie Jäger (De Herodoti vita et mente disp. duae. Gottingae 1828. S. 20) und andere auch wirklich gethan haben. — Aus mancherlei Gründen, wovon später, kann von einer solchen Reise keine Rede sein. (vgl. Heyse Quaest. Herod. S. 101).

6) IV, 204.

denen er unzweifelhaft diese Nachricht von der Wegschleppung der Barkaer hat, zu controliren, einen landeskundigen Perser gefragt, ob es in Baktrien noch ein Dorf Namens Barka gäbe; und dieser hat geantwortet: Ja, es giebt da noch jetzt ein solches. Die Nachricht hat also nichts, was nicht auf blosser Erkundigung beruhen könnte. — Ganz anders liegt die Sache bei der Notiz über Arderikka. Hier weiß H. noch, dass die Gefangenen ihre alte Sprache haben, giebt die Lage des Ortes ganz genau an und zwar nach Stadien, und berichtet noch von einer Merkwürdigkeit der Umgegend, die mit dem Gegenstande seiner Erzählung nicht das Geringste zu thun hat, ganz detaillirt: sogar von dem Geruch des Oeles spricht er. — Beachtet man nun noch, dass von den dreizehn Localitäten, bei welchen ausser dieser sich noch Notizen mit einem solchen es euf oder μέχοι ἐμέο (ἐμεῦ) finden, Hs. Autopsie bei elfen 1) auch anderweitig ganz gesichert, bei einer<sup>2</sup>) höchst wahrscheinlich, und nur bei jenem Barka, wo die betreffende Notiz zugleich ganz unbestimmt gehalten ist, nicht anzunehmen ist: so hat man also für die Anwesenheit Hs. in Arderikka eine Wahrscheinlichkeit von zwölf oder doch mindestens elf gegen eins.

Diese Autopsie gilt denn nun auch für die wenigen kurzen Bemerkungen<sup>3</sup>), die sich bei H. über Susa finden. Sie beschränken sich darauf, dass die Stadt am Choaspes lag, und dass der königliche Palast daselbst Memnonion hiefs. Die Angabe Hs.<sup>4</sup>), dass bei dem Könige einige von den großen goldgrabenden Ameisen, die in Indien gefangen waren, gehalten wurden, kann natürlich kein Gegengrund gegen Hs. Anwesenheit in Susa sein; denn diese fabelhafte Notiz steht unter den Erkundigungen, die H. über Indien eingezogen hat, und controliren konnte er sie auch in Susa nicht, da Zutritt zur königlichen Hofburg sicherlich sehr schwierig und für einen Griechen von nicht officiellem Charakter wohl gar nicht zu erlangen war.

Schliefslich kann auch auf die Dürftigkeit von Hs. Angaben über irgend eine Stadt oder Landschaft in keinem Fall ein Einwand

<sup>1)</sup> I, 52 Theben; I, 66 Tegea; I, 92 Delphi; I, 93 Grab des Alyattes; I 181 Babylon; II, 154 Reste einer griechischen Ansiedlung bei Bubastis in Aegypten; II, 181 Kyrene; V, 77 Athen; V, 88 Argos; ib. Aegina; V, 114 Kypros.

<sup>2)</sup> IV, 124 Ruinen von Castellen des Dareios in Skythien.

<sup>3)</sup> I, 188; III, 68, 70, 91; IV, 183; V, 49, 52, 53; VII, 151, 239.

<sup>4)</sup> III, 102.

gegen seine Autopsie 1) gestützt werden. H. hat sein Werk offenbar nicht zu Ende gebracht; wir können also gar nicht wissen, was er vielleicht noch für spätere Excurse aufgespart hat. Dass er für solche namentlich weitere Nachrichten gerade über das obere Asien sich vorbehalten hat, ist ganz evident daraus, dass er zweimal 2) auf später zu erzählende Aoovolol verweist, zu welchen er aber nicht mehr gekommen ist. Wie er ferner selbst sagt 3), hatte er Kenntniss von sämmtlichen Kriegen, in denen Kyros die einzelnen Völker Asiens unterworfen hatte; er wählte aber aus diesen nur die interessantesten, die gegen Babylon und Lydien aus. Unzweifelhaft sind uns mit diesen vorenthaltenen Kriegsberichten auch eine Menge von geographischen Nachrichten über Asien verloren.

Möglich wäre es, dass diese auch Indicien für weitere Reisen Hs. in Asien enthielten; nach den Nachrichten aber, die H. wirklich gegeben hat, können wir über Susa als östlichsten Endpunkt seiner Reisen in Asien nicht hinausgehen. Wir können nur annehmen, dass er von hier auf dem selben Wege, welchen er gekommen, nach dem Mittelmeer zurückging, und zwar von Babylon den Landweg am Euphrat hinauf, da eine Schifffahrt flussaufwärts nicht existirte<sup>4</sup>). Man könnte zwar an einen Rückweg durch Assyrien und das obere, wohl cultivirte Mesopotamien denken; auf diesem hätte er aber immer einen Theil der großen Königsstraße zurücklegen müssen, was unwahrscheinlich ist. — Soviel aber steht fest, dass er nordöstlich von Susa nicht weiter gekommen ist, also Medien oder gar Baktrien nicht gesehen hat, wie weiter unten noch nachzuweisen.

## II. HERODOTS ISTOPIH UEBER DIE GEOGRAPHIE VON ASIEN.

Nachdem wir Herodot auf seinen Wanderungen und Fahrten in und bei Kleinasien und dann auf seinen größeren Landreisen längs der syrischen Küste und tief ins Innere Asiens bis Babylon und Susa begleitet haben, bleibt uns nun noch übrig, die Quellen für diejenigen seiner geographischen Nachrichten zu ermitteln, welche nicht unmittelbare Früchte jener Reisen sind.

Das Gebiet, auf welches sich diese Nachrichten beziehen, um-

<sup>1)</sup> Breddin Bed. S. 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 106, 184.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 177.

<sup>4)</sup> I, 194.

fasst das gesammte Vorderasien nebst dem turanischen Tieflande und einem Theile von Indien. Sie zerfallen in eine Reihe von Specialangaben und in einige Stellen, an welchen Herodot in großen Zügen ein kurzes geographisches Gesammtbild dieser Länder zu zeichnen versucht.

Die Methode, die Herodot bei der Einziehung seiner Erkundigungen befolgt hat, ist durchaus Vertrauen erweckend: er ist in geographischen Dingen vor Allem darauf bedacht, Augenzeugen zu gewinnen, wie er selbst ausdrücklich sagt¹); nur wo er solche trotz aller Mühe nicht finden kann, begnügt er sich mit Hörensagen. Ebenso vortheilhaft für unsere heutige Forschung ist seine Art, die so erhaltenen Nachrichten zu überliefern: er arbeitet widersprechende nicht durcheinander, sondern führt sie unverfälscht, wie sie ihm zugekommen sind, neben einander auf. "Ich muss erzählen das, was erzählt wird", sagt er einmal²); "zu glauben aber brauch' ich nicht alles; und bei mir soll diese Bemerkung für meine ganze Geschichte gelten."

Obenan unter Herodots Quellen über Asien stehen Berichterstatter aus dem herrschenden Volke, den Persern. Er hatte deren, wie er selbst sagt, mehrere <sup>8</sup>), die zuweilen auch unter einander differirten <sup>4</sup>). Es waren Männer, die der hellenischen gelehrten Bildung nicht fremd geblieben waren: sie kennen die hellenischen Sagen und suchen sie, so weit sie Beziehungen zu Asien haben, zu ihren Gunsten umzudeuten <sup>5</sup>); ja sie zeigen sich als so gelehrige Schüler der

<sup>1)</sup> III, 115; IV, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 152.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 1, 95.

<sup>4)</sup> III, 87.

<sup>5)</sup> I, 1—5. — Herodot selbst nennt hier seine Quelle Περσέων οἱ λόγιοι. Als noch viel größere Gelehrte müsste man sich diese Perser denken, wenn in dem Satze (I, 1) "τούτους (die Phöniker) γὰρ [ἀπὸ τῆς Ἐρυθρῆς καλεομένης θαλάσσης ἀπικομένους ἐπὶ τήνδε τὴν θάλασσαν καὶ οἰκήσαντας τοῦτον τὸν καὶ νῦν οἰκέουσι, αὐτίκα] ναυτιλίησι μακρῆσι ἐπιθέσθαι" etc. die hier in Klammern geschlossenen Worte durchaus als ebenfalls der Aussage der Perser entstammend aufgefasst werden müssten. — Wir können nämlich noch die Entstehung dieser bei mehreren griechischen Schriftstellern wiederkehrenden (vgl. Bähr zu I, 1) Stammsage nachweisen: sie ist aus der Gleichnamigkeit der phönikischen Städte Tyros und Arados mit zwei Inseln im persischen Meerbusen, die zu den heutigen Bahrain-Inseln an der Küste von El-Hasa gehören, entsprungen. Doch beruht sie auf einem etymologischen Trugschluss. Stephanus von Byzanz bemerkt (s. v. Τύρος), dass jene Insel Tyros im erythräischen

hellenischen Geschichtsmacher, dass sie ihre eigene Abstammung an einen Heros des fremden Volkes, Perseus, knüpfen¹). Sie sind sogar mit der Denkweise der Hellenen soweit vertraut, dass sie die politischen Anschauungen derselben in ihre eigene Geschichte hineintragen²). In Folge dieser höheren Bildung zeigen sie denn auch bereits einen gewissen Hang zum Rationalismus, indem sie ihre nationalen Sagen durch Umdeutungen sich mundgerecht zu machen suchen³). Es waren dies also schon gewissermaßen Gelehrte, mit denen Herodot zu thun hatte, wahrscheinlich vornehmere Perser, die längere Zeit im westlichen Kleinasien, etwa in Sardis, gelebt hatten. — Herodot scheint mit ihnen einen intimen Umgang gehabt zu haben. In der Sittenschilderung der Perser⁴) führt er solche

Meer bei Artemidorus Túlos heiße; und dies wird der richtige Name sein, da er eine passende Etymologie, "die lange" (vom arab. tûl, lang sein, hebr. [170]) für die in der That langgestreckte Insel (das heutige Sammak) ergiebt. Der semitische Ortsname Arados aber (Arad; die Insel heißt noch heute so) ist ein häufiger, da er "Zufluchtsort" (von Ty flüchtig sein) bedeutet; und speciell an dieser Küste des erythräischen Meeres hat er seinen guten Sinn, da sie der Wohnsitz der Gerrhäer, babylonischer, vor den Persern hierher geflüchteter Schiffer (Ty == fremder Ansiedler) war. — Nun berichtet Herodot VII, 89 dieselbe Stammsage von den Phönikern, mit dem Zusatz: "wie sie selber sagen." Wir werden also annehmen müssen, dass die Phöniker selbst diese schlechte, obwohl sehr nahe liegende, Conjectur gemacht haben, und dass Herodot mit jenem Participialsatz etwas seiner anderweitigen Kunde entstammendes in den Bericht der persischen löyioi eingeschoben hat, — was ihm hier am Anfange seines Werkes, wo er im Schreiben noch ungewandt war, leicht passiren konnte.

- 1) VI, 54; VII, 61, 150. Hieher ist es wohl auch zu ziehen, was Herodot VII, 62 von den Medern berichtet: "Als aber die Kolcherin Medea aus Athen zu diesen Ariern kam, veränderten auch diese ihren Namen. So sagen die Meder selbst von sich."
- <sup>2</sup>) Wie sich aus den Reden der sieben Perser (III, 80—83) über die nach dem Sturze der Magier dem Reiche zu gebende Verfassung zeigt. Herodot versichert so bestimmt (III, 80), sie seien wirklich gehalten worden, dass er sie nicht wesentlich selbst gemacht haben kann. Seine Quelle dafür muss also (nach III, 87) eine persische gewesen sein.
- 3) Die Urform der Sage über Kyros' Jugend ist natürlich die, dass er als von einer Hündin auferzogen gedacht wurde; Herodot kennt die Sage in dieser Form sogar noch. Offenbar ist erst später aus der Hündin, medisch σπακό (wie H. I, 110 ganz richtig angiebt, vgl. Bähr z. d. St.), eine Frau Spako gemacht worden, wiewohl Herodot (I, 122) den Gang dieser Umwandlung umgekehrt darstellt. Dass seine Quellen auch hier persische sind, beweist I, 95.

<sup>4)</sup> I, 131—140.

öfters redend ein: sie stellen Vergleiche zwischen ihrer Religionsübung mit fremder, namentlich hellenischer, an 1); sie moquiren sich über die Hellenen<sup>2</sup>), weil sie bei der Mahlzeit keinen Nachtisch haben; und Aehnliches mehr<sup>3</sup>). Breddin macht die hübsche Bemerkung<sup>4</sup>), dass dergleichen Notizen ganz wie Reminiscenzen Herodots aus Tischgesprächen mit Persern aussehen. Ein großer Theil der persischen Nachrichten Herodots dürfte gelegentlichen Mittheilungen in solchem Umgange entflossen sein; womit jedoch nicht ausgeschlossen ist, dass seine gelehrten Berichterstatter ihm auch schriftliche Aufzeichnungen über unbehaltliche Dinge übermittelten, wohin namentlich längere Stücke mit ausführlichen Namen- und Zahlenangaben gehören müssen. — Zur Characteristik des Standpunkts, auf welchem speciell ihr geographisches Wissen sich befunden haben kann, ist hier als wichtig noch anzumerken, dass die Perser bereits zur Zeit des Dareios Küstenaufnahmen b) und Landvermessungen b). gemacht haben, obgleich wahrscheinlich noch in sehr roher Weise und auch so wohl nicht ohne Hülfe chaldäischer, ägyptischer oder griechischer Fachleute; auch wurde die Expedition des ersten griechischen Entdeckers im großen Styl, Skylax von Karyanda, zur Umschiffung von Vorderasien, im Auftrag und im Dienste des Dareios ausgeführt 7).

Aus diesen persischen Quellen stammen bei Herodot neben großen historischen Stücken auch zwei bedeutendere geographische, die Beschreibung der persischen Königsstraße von Sardis nach Susa und das Verzeichniss der Satrapien des persischen Reichs; außerdem verschiedene kleinere, die meistens im Zusammenhange der großen historischen Abschnitte stehen.

Als Quelle für die Beschreibung der Königsstrasse<sup>8</sup>) ist von den älteren Erklärern seit Wesseling<sup>9</sup>) Herodots Autopsie angenom-

<sup>1)</sup> I, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 133.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 132, 134, 137.

<sup>4)</sup> Bedenken S. 7.

b) von Hellas, Herod. III, 136.

<sup>6)</sup> von Ionien, — VI, 42.

<sup>7)</sup> IV, 44.

<sup>8)</sup> V, 52, 53.

<sup>9)</sup> So Dahlmann: Herodot S. 77. — Heyse Quaest. Herod. S. 91, 92. — Wheeler Geogr. of Herod. S. 203. — Rogge in Prutz' Taschenbuch 1847 S.

men worden: sie glaubten, dass Herodot seine Reise nach Susa auf diesem Wege gemacht habe. Dem gegenüber bemerkt Schöll 1) richtig, dass Herodot, wo er von der Eilbotenpost zwischen Sardis und Susa redet 2), diese Notiz mit einem λέγουσι γάρ einführt; hätte er selbst diesen Weg zurückgelegt, so müsste er dieses Institut aus eigener Anschauung kennen gelernt haben. Breddin<sup>8</sup>) ferner macht bemerklich, dass der Schluss von Herodots Beschreibung (wo es heißt: "Wenn aber die Königsstraße richtig nach Parasangen gemessen ist, --- "), entschieden auf fremde Vermessungen deute. Dies aber können keine anderen als persische Vermessungen sein; und Herodots Beschreibung stammt also offenbar aus einer officiellen oder halbofficiellen persischen Quelle, wahrscheinlich von einem höheren persischen Beamten in Sardis. — Die Vermessung der Strasse ist nicht übel; Kiepert<sup>4</sup>) hat es vermocht, nach den Distanzangaben Herodots mit zwei Emendationen des hier etwas verdorbenen Textes, die aber nicht weniger stylistisch-formell als sachlich nothwendig, ganz ungezwungen und also völlig sicher sind, ihren Verlauf nachzuweisen und kartographisch darzustellen. Kiepert vermuthet als Quelle von Herodots Beschreibung die Karte des Hecatäus, nur habe Herodot die Masse in Parasangen von per-

<sup>126. —</sup> Ja noch Stein, Einl. zu s. Ausg. S. XVI; und Bähr vol. IV, S. 427 (obwohl dieser, zu V, 52, auch andere Ansichten als möglich gelten lässt).

<sup>1)</sup> Herodots Entwicklung zu seinem Beruf Phil. X 1855 S. 33. Ebenso. Breddin Bedenken S. 20, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VIII, 98.

<sup>3)</sup> Bedenken S. 8.

<sup>4)</sup> Ueber die persische Königsstraße durch Vorderasien nach Herodotus. In d. Monatsber. d. Akad. d. Wiss. zu Berlin 1857 S. 123—140, nebst Karte; — eine Arbeit, durch welche die ganze weitläufige ältere Literatur über diesen Punkt völlig antiquirt ist. Kiepert emendirt erstens in dem Passus über die vier Flüsse Armeniens: πρῶτος μὲν Τίγρις, μετὰ δὲ δεύτερός τε καὶ τρίτος Ζάβατος οὐνομαζόμενος, οὐκ ωὐτὸς ἐών ποταμὸς etc., wo in den Codices statt Ζάβατος ein anderes ωὐτὸς steht. Zweitens fügt Kiepert hinter Ἐκ δὲ ταύτης τῆς ᾿Αρμενίης ἐσβάλλοντι ἐς τὴν Ματιηνὴν γῆν σταθμοί εἰσι τέσσερες hinzu: καὶ τριήκοντα, παρασάγγαι δὲ ἔπτὰ καὶ τριήκοντα καὶ ἐκατόν, — eine Correctur, die schon von de la Barre (Remarques sur la route de Sardes à Suses décrite par Hérodote etc. — Μέπ. de l'acad. des inscr. T. VIII Paris 1733 S. 341—62) vorgeschlagen, aber von keinem der zahlreichen Philologen und Geographen, die sich mit dieser Königsstraße abgequält haben, acceptirt worden war. — Bähr (in seiner 2. Ausg.) hat thörichter Weise beide Emendationen Kieperts noch nicht aufgenommen.

sischen Behörden in Sardis dazu erfahren. Doch ist eine solche Combinationsweise sonst nicht Herodots Art; auch traute er dem Hecatäus und speciell seiner Erdtafel zu wenig. Da wir eine persische Quelle hier einmal voraussetzen müssen, so wird es rationeller sein, eine rein persische Quelle anzunehmen.

Ein gleiches officielles oder halbofficielles Dokument muss das berühmte Verzeichniss der Satrapien des persischen Reiches und der Einkünfte aus ihnen unter Dareios<sup>1</sup>) sein. Dass es aus persischer Quelle stammt, wird ausser der innern Wahrscheinlichkeit noch durch verschiedene äussere Indicien bezeugt. Es steht gleich nach der Erzählung von der Thronbesteigung des Dareios; und am Ende dieser<sup>2</sup>) citirt Herodot zwei persische Quellen. Gleich darauf heisst es im Anfange des Verzeichnisses 3): "Und wegen dieser Anordnung der Abgaben und ähnlicher anderer Dinge sagen die Perser, Dareios sei ein Krämer gewesen". — An das Verzeichniss schließt ein Stück über Indien an, das, wie unten nachzuweisen, sicher persisch ist. Vergleichende Notizen über die Aethiopier in Afrika und die indischen Kalatier finden sich im Zusammenhange beider Stücke 4) gleichlautend; das erste wird also ebenfalls aus persischer Quelle sein. — Die Notiz über die Gründungslegende der Stadt Poseideion mitten in dem Verzeichniss 5), wo diese Stadt zur genaueren Bezeichnung der Grenze zwischen Kilikien und Syrien erwähnt wird, kann keinen Gegengrund von Gewicht abgeben; Herodot liebt es, in seine Berichte dergleichen specielle Nebenbemerkungen aus seiner sonstigen Kenntniss einzuschieben<sup>6</sup>), namentlich wenn diese, wie wir für diesen Fall früher wahrscheinlich gemacht haben, mit seiner Autopsie zusammenhängt. — Dass in der Summirung der Abgaben die Rechnung nicht stimmt, kann nur Schuld der Abschreiber sein; ein Erklärungs- und Emendationsversuch würde jedoch ausserhalb des Bereichs vorliegender Abhandlung fallen.

Zur Controle der geographischen Seite des Verzeichnisses haben wir Stücke aus drei Inschriften des Dareios, der großen von Behistân

<sup>1)</sup> III, 89—97.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 87.

<sup>3)</sup> III, 89.

<sup>4)</sup> III, 97 und 101.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 91.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) vgl. oben zu I, 1 einen gleichen Fall, betreffend die Stammsage der Phöniker, die ebenfalls in einen persischen Bericht eingeschaltet ist.

und zweier von Persepolis und dem nahen Naqs-i-Rustam<sup>1</sup>). Wir lassen hier zur Vergleichung Herodots Aufzählung der Völker des Reichs nach Satrapien ( $vo\mu oi$ ) folgen, indem wir die Namen der Inschriften daneben setzen und die Stelle eines jeden Namens in den Aufzählungen dieser durch Nummern bezeichnen.

| Herodot III, 90—97.          | Namen i. d. Inschriften. | В. | P. | NR.  |
|------------------------------|--------------------------|----|----|------|
| νομός Ι. Ἰώνων,              | Yaunâ                    | 9  | 10 | 23   |
| Μαγνήτων τῶν ἐν τῆ ᾿Ασίη,    |                          |    |    |      |
| Αλολέων, Καρών, Λυκίων,      |                          |    |    |      |
| Μιλυέων, Παμφύλων.           |                          | }  |    |      |
| ΙΙ. Μυσῶν, Αυδῶν, Αασο-      |                          |    |    |      |
| νίων, Καβαλίων, Υγεννέων.    |                          |    |    |      |
| ΙΙΙ. Έλλησποντίων τῶν ἐπὶ    |                          |    |    |      |
| δεξια εσπλέοντι, Φουγων,     |                          |    |    |      |
| Θρηϊκών τών εν Ασίη,         |                          |    |    |      |
| Παφλαγόνων, Μαριανδυ-        |                          |    |    |      |
| νῶν, Συρίων.                 | Katapat'uka              | 12 | 8  | 21   |
| ΙΝ. Κιλίχων.                 |                          |    | Ĭ  |      |
| V. Φοινίκη, Συρίη ή Παλαι-   | Athurâ²)                 | 4  | 5  | 17   |
| στίνη καλεομένη, Κύπρος.     | ,                        | -  |    |      |
| (Δοάβιοι, frei von Zins, ge- | Arabâya                  | 5  | 4  | 18   |
| ben Geschenke; vgl. c. 97).  |                          |    |    |      |
| VI. Αἰγύπτου,                | M'udrâya                 | 6  | 6  | 19   |
| Διβύων τῶν προςεχέων         | Putiya 8)                | Ĭ  | Ĭ  | 27   |
| Αλγύπτου,                    | ,                        |    |    |      |
| Κυρήνης, Βάρκης.             |                          |    |    |      |
| VII. Σατταγύδαι,             | Thatag'us                | 21 | 19 | 11   |
| Γανδάριοι,                   | Gandâra                  | ſ  | 22 | 12   |
| Δαδίκαι, Δπαρύται.           | Cattuata                 | "  |    | 1.44 |

<sup>1)</sup> Jetzt am besten bei Spiegel Altpersische Keilinschriften. Leipzig 1862 S. 4, 5; 46—49; 50, 51. — Für die Deutung der Namen in den Inschriften mag hier auf sein Glossar verwiesen werden; nur an zwei Stellen, wo seine Deutungen ungenügend schienen, sind hier neue versucht worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Der Name umfasst bei den Persern auch Syrien und vertritt in Folge dessen als Name der Hauptlandschaft hier wohl die westsemitischen Landschaften überhaupt.

<sup>3)</sup> Put ist der semitische Name für die dunkelfarbigen Völker im W. von Aegypten.

| Hero              | dot III, 90—97.                                               | Namen i. d. Inschriften.    | В. | P. | NR.    |
|-------------------|---------------------------------------------------------------|-----------------------------|----|----|--------|
| <u> </u>          | Σούσων καὶ τῆς ἄλλης<br>ων χώρης.                             | Uvaja                       | 2  | 1  | 3      |
| ΙΧ. Βαβυ          | λῶνος καὶ τῆς λοι-<br>Ασσυρίης.                               | Bâbir'us                    | 3  | 3  | 16     |
| Χ. Άγβα           | τάνων καὶ τῆς λοι-<br>Μηδικῆς.                                | Mâda                        | 10 | 2  | 2      |
|                   | τιοι, Παυσίκαι, Παν-<br>Τοι, Δαρεΐται                         | ? Harauvatis ¹) (Arachosia) | 22 | 20 | 10     |
| ΧΙΙ. ἀπὸ<br>Αἰγλώ | Βακτριανών μέχρι<br>ον.                                       | Bâkhtris                    | 17 | 16 | 6      |
| εχέων             | υϊχής,<br>νίων χαὶ τῶν ποος-<br>μέχρι τοῦ πόντου<br>Εὐξείνου. | Arm <sup>c</sup> ina        | 11 | 7  | 20     |
| ΧΙΥ. Σαγα         | οτίων,                                                        | Açagarta                    |    | 12 |        |
| Σαρα              | γγέων,                                                        | Zaraka                      | 14 | 14 | 9      |
| Θαμα              | ναίων, Οὐτίων, Μύ-                                            | Maka                        | 23 | 24 |        |
| κων κ<br>σοισι    | ιαὶ τῶν ἐν τῆσι νή-<br>οἰχεόντων τῶν ἐν τῆ<br>οῆ θαλάσση.     | (= Maciya?)                 |    |    | 29     |
| •                 | ι, Κάσπιοι.                                                   | Caka                        | 20 | 23 | 14, 15 |
| ΧΝΙ. Πάρθ         | •                                                             | Parthava                    | 1  | 13 | İ      |
|                   | σμιοι,                                                        | Uvârazm'iya                 |    | 18 | _      |
| Σόγδο             | •                                                             | Çugʻuda                     | 1  | 17 | ſ      |
| <b>"</b> Aqıoı    | •                                                             | Haraiva                     |    | 15 | }      |
| •                 | χάνιοι²) χαὶ Αἰθί-                                            |                             |    |    |        |
| •                 | οί έχ τῆς Ασίης.                                              | K'usiyâ                     |    |    | 28     |

<sup>1)</sup> Dieser Landschaft entspricht kein Name in Herodots Verzeichniss. Ich möchte die vier Völker der XI. Satrapie, deren Wohnsitze bisher unbestimmbar waren, hierher ziehen. Die Δαρεῖται könnten mit den am obern Indus wohnenden Darada oder Darda der Inder, den Δερδαι der Alten, den heutigen Dardu (vgl. Ritter Erdkunde II S. 654; Lassen Indische Alterthumskunde I S. 39, 40; II 418—20) identisch sein. Statt Κάσπιοι möchte ich hier Κάσπειροι corrigiren, die im Truppenverzeiehniss des Xerxes (VII, 86) genannt werden, während sie hier übergegangen sind, und dafür die Κάσπιοι auffallender Weise zweimal vorkommen. Der Name Κάσπειροι steht in Beziehung zu der Stadt Κασπάπυρος, dem heutigen Kabul, wovon weiter unten.

<sup>2)</sup> In Gedrosien, wo Völker von dunkler Hautfarbe wohnten. Der semitische

| Herodot III, 90—97.               | Namen i. d. Inschriften. | В.       | <b>P</b> . | NR.         |
|-----------------------------------|--------------------------|----------|------------|-------------|
| XVIII. Ματιηνοΐσι, Σάσπειοσι,     |                          |          |            |             |
| 'Αλαροδίοισι.                     |                          | <u> </u> |            |             |
| ΧΙΧ. Μόσχοισι, Τιβαρηνοΐσι,       | (zu Arm'ina)             |          |            |             |
| Μάκρωσι, Μοσυνοίκοισι,            |                          |          |            |             |
| Μαρσί.                            | .~.                      |          |            |             |
| ΧΧ. Ἰνδῶν.                        | H <sup>i</sup> nd'us     |          | 21         | 13          |
| Herod. c. 96: Später noch Abgaben | ·                        |          |            |             |
|                                   | (die Inselgriechen       | 7        | 11         |             |
| ἀπὸ νήσων                         | Ionier, welche           |          |            |             |
|                                   | Kronen tragen            |          |            | <b>26</b>   |
| καὶ τῶν ἐν τῆ Εὐρώπη              | Çparda                   | 8        | 9          | <b>22</b>   |
| μέχοι Θεσσαλίης οἰκημένων.        |                          | l        |            |             |
| — c. 97: steuerfrei: Περσίς.      | Pârça                    | 1        |            | 1           |
| Geschenke gaben:                  | •                        |          |            |             |
| Αίθίοπες οἱ πρόςουροι             | K'usiyâ                  |          |            | · <b>28</b> |
| Αἰγύπτω (südl.),                  |                          |          |            |             |
| οί Καλατίαι Ινδοί,                | ·                        | ļ        |            |             |
| Κόλχοι.                           | Karkâ¹)                  |          |            | <b>30</b>   |
| , <b>**</b>                       | Çk'udra <sup>2</sup> )   |          |            | 25          |
|                                   | Çaka (Skythen)           |          |            |             |
|                                   | jens. d. Meeres          |          |            | 24          |

Eine Vergleichung ergiebt, dass weder Zahl noch Anordnung der Länder bei Herodot mit den Inschriften stimmt; dies hat aber gar nichts zu sagen, da die Inschriften darin selbst nicht unter einander stimmen: die von Behistân zählt 23, die von Persepolis 24 und die von Naqs-i-Rustam sogar 30 Namen auf, und alle drei in völlig verschiedener Reihenfolge. Dareios hat hiernach gar nicht die

Name für Stämme dieser Art in Afrika sowohl als in Asien ist Kusch, wonach der persische, Kusiya, gebildet ist.

<sup>1)</sup> Im altpersischen fehlt das l. — Aeltere Deutungen (Χαλχίς, Καρχηδών, die Κάρχιοι in Medien die Landschaft Καλανιχή in Assyrien, die Landschaft Grusien, eine parthische Stadt Χάραξ) bei Spiegel S. 192, 193; er selbst denkt an die Kergesaren, eine im Schähnäme vorkommende Völkerschaft.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Lassen (Ztschr. f. d. Kunde d. Morgenlandes VI S. 95) will diesen Namen auf die Skoloter (so nannten sich die Skythen selbst) deuten. — Besser könnte man die Xudraka der Inder (Lassen Ind. Alt. II 158), die Oxydraker der Griechen heranziehen; sie wohnten an der Mündung des Hydaspes in den Akesines (Lassen ib. S. 171 und Kieperts Karte dazu).

Absicht gehabt, in den Inschriften die Administrativeintheilung seines Reiches zu verewigen; auch aus den pomphaften Einleitungen und Schlüssen zu seinen Aufzählungen ergiebt sich dies nicht. Er wollte also wohl nur imposante Zusammenstellungen der hauptsächlichsten ihm gehorchenden Länder geben: dabei wurde bald eines als Vertreterin mehrerer Satrapien herausgegriffen, bald auch aus einer Satrapie mehrere aufgezählt; auch kam es ihm dabei nicht darauf an, Völker als unterthänig figuriren zu lassen, gegen die seine Unternehmungen nichts weniger als glücklich ausgefallen waren, wie die Cparda und die Caka jenseit des Meeres. — Um so höher ist der Werth des herodotischen Verzeichnisses anzuschlagen. Zwar ist bei der Benutzung desselben für geographische Zwecke Vorsicht nothwendig, weil Dareios nicht zusammenhängende Landschaften mitunter zu einer Satrapie vereinigt hat; aber das giebt uns nur zu erhöhter Achtung für die Sorgfalt Herodots Anlass, der nicht unterlassen hat, diesen wichtigen Umstand anzumerken 1). — Die westöstliche Reihenfolge in Herodots Verzeichniss, sowie die speciellere Aufzählung der Völker in den kleinasiatischen Satrapien weist darauf hin, dass Herodot es, ebenso wie die Beschreibung der Königsstrasse, in Sardis erhielt.

In dem Satrapienverzeichniss berichtet Herodot<sup>3</sup>), dass die Inder dem Großkönige ihren Tribut in Goldsand zahlten. Er knüpft hieran Mittheilungen über die Art, wie sie denselben gewinnen, und zugleich über In dien überhaupt<sup>8</sup>). Seine Berichterstatter hiefür sind ebenfalls Perser; er selbst sagt gegen Ende des Berichts<sup>4</sup>):  $\dot{\omega}_{S}$   $\delta \dot{\eta}$   $\lambda \dot{\epsilon} \gamma \epsilon \tau \alpha \iota \ \dot{\tau} \tau \dot{\sigma} \dot{\sigma}$   $H \epsilon \rho \sigma \dot{\epsilon} \omega \nu$ . Das  $\delta \dot{\eta}$  weist mit Bestimmtheit darauf hin, dass diese Quellenangabe auf den ganzen bis dahin gegebenen Bericht mitzubeziehen ist. In diesem finden sich demgemäß auch noch Beziehungen auf persische Verhältnisse: es wird von den südlicheren Indern gesagt<sup>8</sup>), dass sie ferner von den Persern wohnten und dem Dareios nicht unterthänig waren; und von den goldgrabenden Ameisen wird erzählt<sup>6</sup>), dass man einige dieser Thiere in Susa hätte. Eine ähnliche Beziehung findet sich nach jenem Citat<sup>7</sup>): die Erzeugnisse Indiens werden da als die größten und besten gepriesen;

¹) III, 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 94.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) III, 98—106.

<sup>4)</sup> III, 105.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) III, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) III, 106.

doch wird nicht vergessen, etwas, was Medien vorzüglicheres hatte die nisäischen Pferde, davon auszunehmen. — Zwei Stellen könnten jedoch gegen die Annahme einer persischen Quelle zu sprechen scheinen. An der einen 1) heißt es, es sei in Indien des Morgens viel heißer als in Hellas zu Mittag; an der andern 2) werden die indischen Goldameisen mit den Ameisen in Hellas verglichen. Beide Stellen aber stehen gerade in der Erzählung von den Goldameisen, die durch Herodots eigene Worte als aus persischer Quelle stammend ausdrücklich bezeugt ist. Wir müssen daher annehmen, der gebildete Perser, der auch Hellas wohl kannte, ja sich vielleicht selbst in Hellas im weiteren Sinne befand, suchte seinem Zuhörer Herodot seine Schilderung durch Beziehungen auf dessen eigenes Vaterland deutlicher zu machen.

Wir kennen aber auch noch die Quelle der persischen Berichterstatter selbst. Es ist Skylax von Karyanda<sup>3</sup>), den Dareios mit Andern ausgeschickt hatte, um die Mündung des Indus zu entdecken. "Sie fuhren," erzählt Herodot<sup>4</sup>), "aufbrechend von der Stadt Kaspapyros und dem paktyischen Lande, den Strom hinab gegen Morgen und Sonnenaufgang in das Meer", — von wo sie dann nach Westen fahrend im dreifsigsten Monat im Golf von Suez anlangten.

Ueber die Lage von Kaspapyros hat man, nach langem Hinund Herrathen Aelterer, in neuerer Zeit nur noch zwischen Kaschmir und Kabul geschwankt<sup>5</sup>); doch ist jetzt durch Kiepert<sup>6</sup>) überzeugend nachgewiesen, dass die Stadt nichts anderes als Kabul sein kann. Der Name lautete indisch Kaçyapapura, in dem sogenannten Hecatäusfragment 179 und bei Herodot<sup>7</sup>) Κασπάπυρος, bei Stephanus von Byzanz Κάσπειρος (was er aus Herod. III citirt!), bei

¹) III, 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 104.

<sup>3)</sup> Ueber ihn handelt Bähr De Scylace Caryandensi. — Herod. Vol. II S. 723—26 Exc. XII.

<sup>4)</sup> IV, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Die ganze sehr weitläufige Litteratur über diese Frage bei Bähr Vol. II S. 685—87 Exc. IV: De Caspatyro.

<sup>6)</sup> Monatsber. d. Akad. d. Wiss. zu Berlin 1856 S. 637, 638.

<sup>7)</sup> So muss auch bei Herodot statt Κασπάτυρος gelesen werden. Lassen Altpers. Reilinschr. S. 110 f.; Ind. Alt. I S. 42; II S. 631. Müller Geogr. Graeci min. I S. XXXV. Stiehl im Philologus X, S. 226. Kruse Indiens alte Gesch. S. 33.

Ptolemäus  $K\alpha\beta ov \rho\alpha$ , — woraus dann das heutige Kabul entstanden ist. — Von hier ging also die Expedition ab, schiffte sich auf dem Kabulflusse ein 1) und gelangte so, ostwärts fahrend, in den Indus.

Vergleicht man mit diesem Reiseberichte jene persischen Nachrichten über Indien, so sieht man, wie sich diese sämmtlich eng an
jene Route anschließen: die Angaben der Wohnorte der indischen
Stämme sind theils an den Indus und die östlich daran stoßende
Wüste geknüpft, theils auf die Lage von Kaspapyros und Paktyika
bezogen.

Nun hat zwar Skylax selbst nachweislich<sup>2</sup>) eine Schrift über seine Fahrt publicirt; doch kann Herodot diese nicht gekannt haben<sup>3</sup>). Seine Nachrichten über die Fahrt des Skylax müssen ebensowohl wie die Resultate derselben von einem persischen Berichterstatter stammen; denn andernfalls würde er auch diese aus Skylax entnommen haben. Es ist natürlich, dass die Nachrichten, die Herodot so erhielt, durch das persische Medium bereits einige Trübungen erlitten haben. Dahin gehört die Angabe<sup>4</sup>), die Expedition sei ostwärts den Indus hinabgefahren; ebenso die<sup>5</sup>), dass in Indien die Sonnenhitze des Morgens am stärksten sei. Wie diese Falsa zu erklären sind, ist offenbar: in der ersten Angabe ist die anfängliche Richtung der Fahrt auf die ganze Fahrt übertragen; und die zweite ist ein naiver Versuch astronomischer Systematik.

Abgesehen aber von diesen Trübungen ist der Bericht durchaus zuverlässig. Die Fabel von den Goldameisen ist nicht etwa eigene Erdichtung der secundären oder primären Quelle Herodots, sondern beruht auf Nachrichten, welche die Expedition des Skylax von Indern erhalten haben muss: es ist nachgewiesen <sup>6</sup>), dass die Fabel bei diesen

<sup>1)</sup> Wahrscheinlich erst unterhalb des Khaiber-Passes (oberhalb Peshavar).

— Für Handelsschifffahrt ist der Fluss unbrauchbar; nur Mekka-Pilger befahren ihn von hier heutzutage, und auch nur stromabwärts, auf kleinen Fahrzeugen zum Indus. Ritter Erdkunde VII S. 225.

<sup>2)</sup> Müller Geogr. Graeci min. I S. XXXIV; v. Gutschmid Rhein. Mus. N. F. IX, S. 141.

<sup>3)</sup> So auch Bähr Vol. II, S. 725. — Müller (ib. S. XXXV) meint, Herodot habe die Benutzung der Schrift pro more suo verschwiegen; aber erstens ist dies sonst gar nicht Herodots Verfahren, zweitens wäre es doch absurd von ihm gewesen, statt des Skylax die Perser als seine Quelle anzugeben.

<sup>4)</sup> IV, 44.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 104.

<sup>6)</sup> Von Wilson im Journal of the Asiatic Society VIS, 143. Die Fabel

selbst einheimisch gewesen ist. Die übrigen Nachrichten sind als durchaus sachgemäß durch die modernen Forschungen über das alte Indien 1) glänzend bestätigt.

Fernere aus persischen Berichten stammende Geographica finden sich hauptsächlich in einem längeren historischen Stück, das die Geschichte des Kyros und als Vorgeschichte dazu eine kurze Geschichte des medischen Reiches enthält. Herodot selbst kündigt am Anfange dieser Erzählung<sup>2</sup>) an, dass er sie nach einer persischen Quelle geben werde, die ihm vor drei andern die beste scheine. Ihr erster Theil reicht mit einer einzigen, unten nachzuweisenden, kurzen Unterbrechung bis zum Anfange von Kyros' Regierung<sup>8</sup>). — Wir wollen im Folgenden die in diesem Stücke enthaltenen Geographica der Reihe nach aufzählen und, wo Zweifel und entgegenstehende Ansichten über ihre Quelle vorhanden sind, solche zu beseitigen versuchen.

I, 98 wird die Gründung von Agbatana durch Dejokes erzählt und dabei eine kurze Beschreibung der Stadt und ihrer sieben Mauern gegeben. In dieser heißt es, die größte Mauer habe etwa den Umfang der Ringmauer von Athen. Aus diesem Vergleich hat man geschlossen<sup>4</sup>), dass Herodot selbst die Stadt gesehen habe; doch lässt sich zeigen, dass dies ein Trugschluss ist.

In der Jugendgeschichte des Kyros erzählt Herodot<sup>5</sup>), dass der bekannte Hirt, der das Leben desselben rettete, seine Weiden an den wildesten Bergen hatte. Diese Berge lägen nördlich von Agbatana, gegen den Pontos Euxeinos hin; dort sei das medische Land sehr gebirgig, hoch und mit Wald bedeckt, das übrige Land aber eben. Nun geht aus der ganzen Erzählung Herodots von diesem Hirten und

hat übrigens einen Kern von Wahrheit: auf den Hochebenen Tübets wohnt eine ungewöhnlich große Art von Murmelthieren, die beim Graben ihrer Höhlen den goldhaltigen Sand nach Art der Maulwürfe aufwirft (Lassen Ind. Alt. I S. 850). Die Gefahren dagegen, denen die Einsammler des Sandes ausgesetzt sein sollten, sind erdichtet, natürlich von ihnen selbst und aus leicht erklärlichen Gründen; Analogien zu dieser Species von Mythenbildung giebt es ja genug.

<sup>1)</sup> Lassen Ind. Alt. I S. 238, 389; II S. 554, 555, 631—36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 95.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 130.

<sup>4)</sup> Dahlmann Herodot S. 77. — Heyse Quaest. Herod. S. 101. — Bähr in d. Neuen Jahrbb. f. Philologie und Pädagogik Bd. 46, 1846, S. 442; und Herod. Vol. IV S. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 110.

dem Knaben Kyros<sup>1</sup>) deutlich hervor, dass Herodot sich diese wilden Berge ganz nahe im Norden der Stadt gedacht hat. Es ist nicht davon die Rede, dass der Hirt, der zu Astyages geholt wird, etwa einen Weg von mehreren Tagereisen zu machen hat; sein Kommen und Gehen nach und von der Stadt ist so dargestellt, als wenn er höchstens ein paar Stunden zurückzulegen gehabt hätte. Mit dem jugendlichen Kyros spielen in dem Wohnorte des Hirten Knaben aus der Stadt; und einer von diesen, der von Kyros geprügelt wird, läuft zurück in die Stadt, um dies seinem Vater zu klagen.

So sehr es nun feststeht 2), dass das heutige Hamadan im Alterthum Agbatana (altpersisch Hagmatana) geheißen hat, so klar zeigt auch ein Blick auf die Karte, dass die localen Voraussetzungen in dieser Erzählung Herodots zur Lage dieser Stadt durchaus nicht passen. In Folge dessen ist H. Rawlinson<sup>3</sup>) darauf verfallen, ein zweites Agbatana anzunehmen, das er nach dem heutigen Ort Takhti-Soliman im nördlichen Medien setzt. Sein Hauptgrund dafür ist außer der Localschilderung Herodots noch eine Stelle bei Moses von Chorrni<sup>4</sup>), wo gesagt wird, Tiridates, der König von Armenien, habe "das zweite Agbatana" befestigt. Aber Quatremère b hat diesen höchst sonderbar klingenden Satz durch eine sehr einfache Emendation (indem er nur einen Buchstaben zu dem Wort hinzufügt, welches "das zweite" bedeutet) wohl mit Recht dahin geändert, dass zu lesen ist: Tiridates hat "zum zweiten Mal" Agbatana befestigt. Was Rawlinson sonst zur Stütze seiner Ansicht beizubringen gesucht oder Gesuchtes beigebracht hat, ist von Quatremère ebenfalls beseitigt, so dass wir es unterlassen können, auf diese bereits entschiedene Frage näher einzugehen.

Wir werden aus dieser Localschilderung Herodots also nicht auf ein zweites Agbatana schließen dürfen, sondern umgekehrt annehmen müssen, dass Herodot das erste und einzige Agbatana nie gesehen hat; — wie sich denn auch sonst in seinem Buche keine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 110—114.

<sup>2)</sup> Ritter Erdkunde IX 1840 S. 98—128.

<sup>3)</sup> Memoir on the Site of the Atropatenian Echatana im Journ. of the R. Geogr. Soc. of London vol. X 1841 S. 65—158. Ihm stimmt bei sein Bruder G. Rawlinson The five great monarchies of ancient western Asia III S. 15-28.

<sup>4)</sup> Hist. arm. II S. 217, 218.

<sup>5)</sup> Mémoire sur la ville d'Echatane in den Mém. de l'Institut national de France, acad. des inscr. et belles lettres T. XIX 1851 S. 419—456.

Spur von einer Reise nach Medien findet. Die Heranziehung Athens zu einem Vergleich ist auch unter der Voraussetzung der persischen Quelle, die hiernach zur Nothwendigkeit wird, leicht zu erklären: dass Herodots persische Berichterstatter Athen aus eigener Ansicht gekannt haben, ist durchaus keine gewagte Annahme, zumal wir schon mehrfach gesehen haben, dass sie Hellas und hellenischer Weise nicht fremd gewesen sein können. Um sich Herodot gegenüber deutlich zu machen, mussten sie irgend eine Stadt von entsprechender Größe nennen, die beiden Theilen zugleich bekannt war; und es ist natürlich genug, dass sie dabei auf die erste Stadt, gleichsam die Hauptstadt, Griechenlands verfielen, da es sich um die Schilderung der Hauptstadt Mediens handelte.

Aus dieser persischen Quelle werden also stammen:

- I. Die Beschreibung der Stadt Agbatana (I, 98), worin das, was über die sieben concentrischen Ringmauern mit farbigen Zinnen gesagt ist, durchaus nicht für schlechthin fabelhaft anzusehen ist 1), da wir Spuren solcher Verzierungen noch heute, z. B. in den Resten Babylons finden;
  - II. 1) die kurzen Angaben über die nordmedischen Gebirge in I, 110;
    - 2) die Localverhältnisse der Umgegend von Agbatana in der Geschichte von Kyros' Jugend, I, 110—114.

Die Beziehung dieser Localvoraussetzungen auf die nordmedischen Gebirge scheint erst Herodot selbst anzugehören. Er sagt, der Rinderhirt habe seine Weiden an den Bergen im N. von Agbatana gehabt, und fährt dann begründend fort: "Denn dort ist das Medische Land gebirgig" etc. — Man sieht, dass hier eine fehlerhafte Combination von zwei Angaben stattgefunden hat: man hatte Herodot 1) berichtet, dass im N. von Medien hohe Gebirge seien, und 2), dass der Rinderhirt seine Weiden an einem Gebirge in der Nähe von Agbatana gehabt habe. Da nun Herodot von der Lage des zweiten Gebirges, unter welchem der Orontes (jetzt Elwend) verstanden werden muss, wahrscheinlich nichts gehört hatte, so ist es natürlich, dass er dieses mit dem ersten confundirte und so zu der Ansicht kam, dass diese nördlichen Gebirge sich ganz nahe im N. von Agbatana befänden.

Weitere Geographica aus dieser persischen Quelle sind die Auf-

<sup>1)</sup> Ritter Erdkunde IX S. 101.

zählung der medischen Stämme<sup>1</sup>) und die Erwähnung der Stadt Ninos<sup>2</sup>). Er sagt von dieser nur noch<sup>3</sup>), dass sie am Tigris lag. Er besafs über sie noch ansführlichere Nachrichten 4), und zwar bereits, bevor er in Aegypten reiste<sup>5</sup>); doch ist er zu der beabsichtigten späteren Mittheilung derselben nicht mehr gekommen.

Es folgt I, 103 eine Erwähnung des Einfalls der Skythen in Asien. Derselbe wird im Folgenden (I, 104--106) genauer besprochen, und es kommt dabei auch eine kurze Beschreibung von zwei Wegen vom mäotischen See bis nach Medien vor. Herodot mischt in dieses Stück über den Skythenzug noch außerpersische Nachrichten, und am Schluss von I, 105 führt er für die Plünderung des Aphroditetempels von Askalon, und was sich daran knüpft, die Skythen als seine sonstige Kunde bestätigend an. Hiernach kann es zweifelhaft sein, ob jenes geographische Stück als der persischen Quelle entstammend angesehen werden kann.

Näheren Aufschluss giebt eine spätere Stelle Herodots, wo er nochmals auf diesen Skythenzug kommt. Er handelt hier über die Anfänge der Skythen in Europa. Nachdem er darüber zwei Sagen erzählt hat, für deren eine er Skythen<sup>6</sup>), für die andere die Hellenen am Pontus<sup>7</sup>) als Quelle anführt, fährt er fort<sup>8</sup>): "Es giebt aber noch folgende andere Geschichte, der als der am meisten erzählten ich selbst mich anschliefse." Hier folgt dann die Geschichte von dem Angriff der Skythen auf die Kimmerier, dem Auszuge dieser nach Asien und ihrer versehlten Verfolgung durch die Skythen, wobei diese nach Medien geriethen; und zum Schluss heißt es, diese Erzählung sei eine von Hellenen und Barbaren gemeinsam berichtete. -- Dieser Begriff "Hellenen und Barbaren" muss nach dem, was Herodot von der großen Verbreitung dieser Geschichte sagt, möglichst weit gefasst werden: unter den Barbaren werden mithin als Berichterstatter über den Skythenzug auch Perser verstanden werden können. Doch werden auch Skythen<sup>9</sup>)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 102, 103.

<sup>6)</sup> IV, 5—7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) l, 195,

<sup>7)</sup> IV, 8—10.

<sup>· 8)</sup> IV, 11, 12.

<sup>4) 1, 106.</sup> 

<sup>9)</sup> Herodot führt sie IV, 5-7 drei Mal an: Σχύθαι λέγουσι, dann auf diese Anführung zurückweisend ὧδε λέγουσι οἱ Σκύθαι, und weiterhin wieder Σκύθαι ώδε . . . λέγουσι. Dass er nicht stets οί Σκύθαι sagt, scheint anzudeuten, Hermes VI. 80

und pontische Hellenen von demselben Begriff kaum auszuschließen sein: Skythen werden ja eben in jener Stelle I, 105 als ein Factum aus dem Skythenzuge bestätigend angeführt; und diejenigen Hellenen am Pontos, welche für jene zweite Sage über die Herkunft der Skythen als Gewährsmänner citirt werden, zeigen sich mit einer Art mythologisch-geographischer Gelehrsamkeit behaftet<sup>1</sup>), die man doch nur einigen Wenigen wird zuschreiben können.

Da nun die Erzählung vom Skythenzuge das erste Mal (in Buch I) innerhalb eines großen Stückes aus persischer Quelle, das zweite Mal (in Buch IV) innerhalb der Geschichte und Beschreibung Skythiens steht, die wesentlich aus Berichten von Skythen und pontischen Hellenen stammt<sup>2</sup>); so werden wir aus dieser Stellung der Erzählung einen Wahrscheinlichkeitsschluss in Hinsicht auf ihr Quellenverhältniss ziehen können. Es wird I c. 103 fin. und c. 104 aus der großen persischen Quelle stammen<sup>3</sup>). C. 105 scheint größtentheils auf Nachrichten zu beruhen, die Herodot in Askalon erhielt, da die persische Quelle in c. 104 und 106 nur ganz kurz von der Ausplünderung ganz Asiens durch die Skythen spricht, hier in c. 105 aber Specialia über ihr Vorgehen in Syrien berichtet werden; daran schliefst sich (außer nicht zur Sache gehörenden kyprischen und kytherischen Notizen) eine bestätigende Anführung der Skythen. — Dagegen wird das Stück IV, 11 und 12 auf Nachrichten von solchen Skythen und pontischen Hellenen beruhen, die die beiden vorher referirten Sagen nicht hatten. - Hierzu stimmt auch der Inhalt beider Stücke: das im ersten Buch handelt wesentlich von der Geschichte der Skythen in Asien, indem die Vorgänge, bevor sie am

dass nicht die Gesammtheit der Skythen jener ersten Sage anhing:  $\Sigma \varkappa \dot{\nu} \vartheta \alpha \iota$  ist also = einige Skythen, und das darauf bezogene zweite o $\iota \Sigma \varkappa \dot{\nu} \vartheta \alpha \iota$  = diese ,,einige Skythen".

<sup>1)</sup> IV, 8. Sie reden von einer Insel Erytheia bei Gadeira jenseit der Säulen des Herakles, dem Wohnsitz des Geryones; beschreiben auch den Lauf des Okeanos, — freilich ohne darin Herodots Beifall zu finden.

<sup>2)</sup> Vgl. IV, 16, 76, 95, 105. Für das pontische Küstenland hat Herodot autoptische Keontniss.

<sup>3)</sup> IV, 4 sagt Herodot, nachdem er IV, 1 noch einmal kurz den Einfall der Skythen in Asien recapitulirt hat, Dareios sei gegen die Skythen gezogen, um sie für diesen Einfall zu bestrafen. Diese Idee stamut offenbar auch von Herodots persischen Gelehrten, welche bekanntlich die Einfälle von asiatischer Seite nach Europa stets so motiviren, dass von europäischer Seite das erste Unrecht begangen sei. Hieraus sieht man, dass sie von dem Skythenzuge jedenfalls Kenntniss hatten.

Kaukasus erschienen, nur kurz berührt werden; das Stück im vierten Buch dagegen bespricht umgekehrt die letzteren Vorgänge ausführlich und bricht beim Einfall der Skythen in Medien ab. Unter den "Hellenen und Barbaren" fasst dann Herodot hier am Schluss alle seine Berichterstatter über den Skythenzug zusammen.

Hiernach würden die geographischen Nachrichten in I, 104 der persischen Quelle zuzurechnen sein. Sie lauten: "Es ist vom mäotischen See bis zum Flusse Phasis und den Kolchern ein Weg von dreifsig Tagen für einen rüstigen (εὐζώνφ) Mann. Von Kolchis aber ist es nicht weit, hinüberzukommen ins Medische, sondern ein einziges Volk ist zwischen beiden, die Saspeiren; hat man diese passirt, so ist man im Medischen. Doch fielen die Skythen hier nicht ein, sondern schlugen den obern Weg ein, der viel länger ist, indem sie das kaukasische Gebirg zur Rechten hatten." — In diesem Stück selbst finden sich noch drei Indicien, die die Annahme einer persischen Quelle bestätigen. Eine Distanzangabe nach der Zeit, die ein εὐζωνος ἀνής braucht, findet sich noch in einer andern geographischen Notiz Herodots<sup>1</sup>), die wir unten als wahrscheinlich persisch nachweisen werden. Ferner sind die Saspeiren in der oben behandelten Stelle des großen persischen Berichts, wo von den Gebirgen im N. von Medien die Rede ist, ebenfalls als nördlich von Medien und gegen den Pontus hin wohnend bezeichnet. Das gewichtigste Indicium endlich ist dieser Volksname selbst. Das Gebiet der Saspeiren, das Land am obern Tschoruk, heist heute Sper, die Bevölkerung selbst nennt sich Ispir; und man hat danach in dem Volksnamen ein Compositum sa-Speir, = Land der Speir, gefunden. Nun heifst "Land" im Zend zdo, im Altpersischen also irgendwie ähnlich; Saspeir wird mithin ein Name für die Landschaft, und danach übertragen für das Volk, gewesen sein, der bei arischen, also südlich von den Saspeiren wohnenden Völkern üblich war. Nördlich von den Saspeiren, am südöstlichen Winkel des Pontos wohnten Völker nicht-arischer (mes'chischer) Sprache; von dieser Seite also, daher auch von pontischen Hellenen oder Skythen, kann der Name Herodot nicht zugekommen sein: es bleiben mithin nur die Perser übrig. Damit stimmt denn auch, dass

<sup>1)</sup> I, 72.

wir den Namen bei Herodot bisher nur in persischen Stücken<sup>1</sup>) gefunden haben.

Woher der persische Berichterstatter diese geographischen Angaben hatte, darüber wird sich unten noch einige Aufklärung finden; hier nur noch etwas über ihren Inhalt. Die Entfernung vom kimmerischen Bosporos bis zur Mündung des Phasis beträgt c. 75 Ml. in gerader Linie längs der Küste; die dreißig Tagereisen eines εὖζωνος ἀνής sind also nur einigermaßen zu erklären, wenn ein solcher den Weg den Kuban hinauf und über die Pässe des mittleren Kaukasus nach Kolchis nahm, — was er auch musste, da die Ostküste des Pontos (die aber Herodot hier jedenfalls im Auge hat) unwegsam ist. Von Kolchis bis nach Medien sind es c. 60 Ml., eine Entfernung, die allerdings jener von dreißig Tagereisen gegenüber klein erscheint.

Von I, 106 bis 130 geht nun der große persische Bericht zusammenhängend weiter. Von Geographicis kommt darin außer den schon besprochenen Notizen über die medischen Gebirge (I, 110 — 114) nur noch eine Aufzählung der persischen Stämme (I, 125) vor.

Mit I, 177 setzt diese persische Quelle 2) wieder an; Herodot unterbricht jedoch ihre Erzählung gleich darauf durch seine babylonischen Nachrichten (c. 178—187). Innerhalb dieser (c. 180) steht eine kurze Notiz über Quelle und Mündung des Euphrat; sie möchte jedoch ebenso, wie sicher eine fernere (c. 189) über den Tigris und dessen Nebenfluss Gyndes 3), die innerhalb des persischen Stückes I, 188—191 steht, aus der großen persischen Quelle sein.

Dann folgt nach einer Schilderung des babylonischen Landes und Volkes<sup>4</sup>) die Eigenthum Herodots ist, eine Erzählung von Kyros Zug gegen die Massageten, auf dem er sein Ende fand. Sie ist

<sup>1)</sup> I, 110 in der Beschreibung Mediens und III, 94 im Satrapienverzeichniss. Er kommt ferner nur noch vor im Truppenverzeichniss des Xerxes, welches wenigstens indirect persisch ist, und IV, 37, 40, wo Herodot seine eigene Gesammtanschauung von Asien giebt; — was beides unserer Deduction nicht widerspricht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Herodot entnimmt aus ihr, nachdem er nach ihr die Vorgeschichte des Kyros erzählt hat, nur noch das Wichtigste über die Kriege des Kyros.

<sup>3)</sup> Vom Gyndes wird hier erzählt, dass Kyros aus Zorn über den Fluss ihn in 360 Gräben zertheilt habe. Dieselbe Notiz findet sich V, 52 in der Beschreibung der Königsstraße, einem ebenfalls persischen Stück.

<sup>4)</sup> I, 192—200.

für uns wichtig wegen einer Menge von geographischen Nachrichten, die sie enthält, und die wir hier im Auszuge wiedergeben.

I, 201. "Dieses Volk (die Massageten), sagt man, sei groß und tapfer und wohne gegen Morgen und Sonnenaufgang, jenseit des Flusses Araxes, gegenüber den Issedonen. Einige sagen auch, dass dieses Volk ein skythisches sei."

202. "Von dem Araxes sagt man sowohl, er sei größer, als auch, er sei kleiner als der Istros; und zahlreiche Inseln, sagt man, seien in ihm, beinahe so groß wie Lesbos." Hier wird erzählt, dass sich die Bewohner dieser Inseln von Wurzeln und Baumfrüchten nährten und dass sie sich durch Einathmen des Dunstes beim Verbrennen einer gewissen Frucht berauschten, "wie die Hellenen vom Wein." — "Von diesen also sagt man, dass sie diese Lebensweise haben. Der Fluss Araxes aber strömt von den Matienern her, wie auch der Gyndes, den Kyros in die 360 Gräben zertheilte, und ergiesst sich in 40 Mündungen, von denen alle bis auf eine sich in Sümpfe und Lachen verlaufen. An diesen sollen Menschen wohnen, die sich von rohen Fischen nähren, und die eine Kleidung von Seehundsfellen haben sollen. Die eine der Mündungen des Araxes aber fliesst rein in das kaspische Meer. Das kaspische Meer ist für sich, nicht zusammenhängend mit dem übrigen Meere. Denn das ganze, das die Hellenen befahren, und das Meer außerhalb der Säulen, das sogenannte atlantische, und das erythräische ist nur eines."

203. "Das kaspische aber ist ein anderes für sich, an Länge der Fahrt für einen, der sich eines Ruderschiffes bedient, von fünfzehn Tagen, an Breite aber, wo es am breitesten ist, von acht Tagen. An der Westseite dieses Meeres zieht sich der Kaukasus hin, von den Gebirgen an Umfang das größte und an Größe das höchste. Menschenstämme beherbergt der Kaukasus viele und mannigfaltige, die meistens von wilder Baumfrucht leben."— Hier folgt noch einiges über die Lebensart dieser Stämme.

204. Die Westseite also dieses sogenannten kaspischen Meeres schliefst der Kaukasus ab; gegen Morgen

aber und Sonnehaufgang grenzt eine Ebene daran, an Ausdehnung unendlich bis ins Unabsehbare. Von dieser großen Ebene haben nicht den kleinsten Theil die Massageten inne, gegen welche Kyros Willens war zu Felde zu ziehen."

Nun folgt 205—214 eine ausführliche Erzählung des Krieges zwischen Kyros und den Massageten. Der Schauplatz ist am Araxes, der die beiden feindlichen Mächte von einander scheidet. — Herodot schließt (214) mit den Worten: "So ist also über Kyros' Leben sen de von vielen Geschichten, die erzählt werden, diese von mir als die glaubwürdigste mitgetheilt."

C. 215 und 216 ist nun noch eine Schilderung der Massageten angeschlossen. Herodot erzählt darin, sie hätten Weibergemeinschaft, und bemerkt dazu: "Was nämlich die Hellenen von den Skythen behaupten, das thun nicht die Skythen, sondern die Massageten." Was ihre Nahrung betrifft, so lebten sie von ihren Heerden und Fischen, die ihnen der Araxes in Ueberfluss bot.

Wir ziehen noch folgende zwei Notizen hierher, die uns bei der Untersuchung dieser Nachrichten von Nutzen sein werden:

IV, 11 aus dem gemeinsamen Bericht der "Hellenen und Barbaren": "Nomadische Skythen, die in Asien wohnten, hätten, im Kriege von den Massageten gedrängt, den Fluss Araxes überschritten und sich auf das kimmerische Land geworfen."

IV, 40 in seiner Gesammtübersicht Asiens sagt Herodot vom Araxes, dass er gegen Sonnenaufgang ströme; er betrachtet ihn hier (wie in c. 37 den Phasis) als Nordgrenze von Asien.

Ueber dieses etwas schwierige Stück existirt eine ganze umfangreiche Litteratur<sup>1</sup>), die sich durchweg mit der Deutung und Ver-

<sup>1)</sup> Die Reihe wird eröffnet durch Cellarius (Geographia antiqua III S. 829). Dann folgen drei ältere französische Gelehrte mit gleich drei Abhandlungen auf einmal: De la Nauze Sur l'Araxe des Massagètes, selon Hérodote (Hist. de l'acad. des inser. et belles lettres avec les mém. de litt. etc. T. XXXVI Paris 1774 S. 69—76); — De Guignes Erreur d'Hérodote sur l'Araxe (ib. S. 76—79); — D'Anville Des fleuves du nom d'Araxe (ib. 79—85). — Eine Uebersicht der Litteratur bei Bähr zu I, 201 ff. — Als Probe dafür, was namentlich die Vereiniger in dieser Frage geleistet haben, geben wir hier im Auszuge die Ansicht eines neueren und zugleich des ausführlichsten Erklärers, E. Eichwald,

einigung dieser Angaben beschäftigt, die wir aber hier unberücksichtigt lassen können, da es gerade umgekehrt unsere Aufgabe ist, den Bericht in seine Bestandtheile zu zerlegen.

I, 201 sagen über die Massageten zweierlei Berichterstatter dasselbe, nur die zweiten noch etwas mehr als die ersten. Beiden wohnen die Massageten östlich und jenseit des Araxes: es liegt nahe genug, hier unter dem Araxes die Wolga, und unter den Berichterstattern Anwohner der Nordküste des Pontos, also Skythen und pontische Hellenen zu verstehen. Nach IV, 27 haben die

in seiner "Reise auf dem Caspischen Meere und in den Kaukasus; II. Bd. Alte Geographie des Caspischen Meeres, des Kaukasus und des südlichen Russlands" (Berlin 1838) S. 10-33. — Er hält dafür, dass Herodot unter dem Araxes durchweg den Oxus meine. Den Namen erklärt er von ἀράσσειν, "was die Griechen von den Winden, wenn sie mit Geprassel gegen einander stoßen, aber auch von den Flüssen sagten, wenn sie rauschend ihre Wogen gegen einander brechen (von δήγω). Nach ihm bedeutet die Stelle IV, 40, der Araxes fliesse "im Osten vom Kaspischen Meere". — Die Stelle IV, 11, wonach die Skythen über den Araxes ins Land der Kimmerier kommen, sieht er für eine Bestätigung seiner Annahme an! - Dass Herodot einen Araxes "von den Matienern her" strömen lässt, stört ihn auch nicht sonderlich. Er weist darauf hin, dass der Imaus zuweilen bei den Alten Kaukasus genannt wird, "mit welchem Namen man späterhin auch und ganz vorzüglich das zwischen dem kaspischen und schwarzen Meere gelegene Gebirge bezeichnete. Vielleicht nannte man ein Vorgebirge in diesem, so wie in jenem Kaukasus das Matienische, von dem Herodot seinen Araxes entspringen lässt, wenn wir nicht in dieser Stelle einen Mangel an genauer Darstellung, durch eine zu geringe Kunde soweit entlegener Gegenden entstanden, annehmen wollen. Sie scheint durch die gleichzeitige Anführung des Gyndes, der mit dem Araxes von demselben Gebirge entspringen soll, in der That gegeben zu sein. Offenbar ist hier der Indus gemeint, der der südlichen Abdachung des Himalaya, so wie der Oxus als Araxes der nördlichen oder dem Bolortagh entströmt, also keineswegs der durch Cyrus Zorn berüchtigte Gyndes, dessen Quelleu mit denen des Araxes der Westküste des kaspischen Meeres durchaus nicht von demselben Gebirg Großarmeniens hergeleitet werden können. Vielleicht beging nicht einmal Herodot selbst die Verwechslung beider Ströme, sondern sie entstand erst durch spätere Abschreiber wegen zu großer Aehnlichkeit, beider Namen, des Gyndes mit dem Sind oder Indus. — Der Zusatz in jener Herodotischen Stelle: der Gyndes, den Cyrus in 360 Kanäle theilte, zeigt zwar deutlich genug auf jenen armenischen Gebirgsstrom, aber es ist wohl keinem Zweifel unterworfen, dass diese ganze Stelle eine Randglosse oder ein späterer Zusatz irgend eines Auslegers des Herodot war. Daher mochte wahrscheinlich auch das Land der Matienen (in Armenien) an jene Stelle gekommen sein, was alles einem unkundigen Ausleger um so leichter war, da beide Flüsse den Namen Araxes führten und selbst das Kaukasusgebirge beiden in der Nähe war."

Skythen nicht nur Kenntniss von den Issedonen, die in unserer Stelle auch vorkommen, sondern sogar von ihnen erhaltene Nachrichten.

Beide Theile von Berichterstattern sprechen im Anfange von c. 202 offenbar weiter: dass es zweierlei sind, sieht man aus den widersprechenden Angaben über die Größe des Araxes; dass es die selben wie vorher sind, aus der Heranziehung des Istros zum Vergleich. Die Heranziehung der Insel Lesbos, um die Größe der Inseln im Araxes anschaulich zu machen, deutet entschieden auf Berichterstattung von pontischen Hellenen, Handelsleuten, die auf ihren Reisen sowohl Lesbos als auch den Fluss gesehen hatten; ebenso entschieden gehört diesen die Notiz über die Art, wie die Anwohner des Flusses sich berauschten, an. Der Araxes muss also in diesem Stück wieder die Wolga sein; und in der That passt die Beschreibung auf die untere Wolga sehr gut. — Dieselbe Erklärung gilt für die Stelle in IV, 11, von welcher bereits oben wahrscheinlich gemacht ist, dass sie von pontischen Hellenen und Skythen stammt. Nach ihr fallen die Skythen, von den Massageten gedrängt, über den Araxes ins Gebiet der Kimmerier ein. Auch hier kann nur an die Wolga gedacht werden; und es stimmt somit alles so trefflich, dass hiernach der pontische Ursprung beider Stücke (I, 201 und 202 zur Hälfte; IV, 11. 12) völlig gesichert ist.

Mitten in I, 202 macht dann Herodot einen Abschluss mit den Worten: "Von diesen also sagt man, dass sie diese Lebensweise haben." — Offenbar ist Herodot hier mit seinen bisherigen pontischen Quellen zu Ende; und wenn man einige Zeilen weiter liest, sieht man denn auch, dass man sich in der Fortsetzung des großen persischen Berichts über Kyros befindet. Der deutliche Beweis dafür ist die Erwähnung des Matienergebiets als Quellland des Araxes, unter Erinnerung an jenen Gyndes, den Kyros in 360 Gräben zertheilte<sup>1</sup>). — Dieser persische Bericht geht nun bis Ende 214 fort, ohne dass irgendwo eine Spur von Unterbrechung und Einsetzen einer andern Quelle bemerkbar wäre; nur die kurze Notiz Ende 202 über den Zusammenhang aller Meere mit Ausnahme des kaspischen scheint auf Herodots Combination

<sup>1)</sup> Eine Notiz, die noch zweimal, und zwar immer in sicher persischen Stücken, vorkommt: I, 189 und V, 52.

seiner Gesammtkunde zu beruhen und von ihm hier eingeschoben zu sein.

Der Schluss von c. 214, wonach Herodot für Kyros Ausgang die glaubwürdigste unter mehreren Geschichten, die er kannte, ausgewählt hat, erinnert auffallend an I, 95, wo Herodot ankündigt, dass er nach persischen Berichterstattern erzählen werde, "die Kyros' Geschichte nicht übertreiben, sondern die Wahrheit sagen wollen", und denen er daher den Vorzug vor drei andern Quellen giebt. Diese persische Quelle wird es denn auch sein, die er hier in c. 214 meint, und nach welcher er Kyros' Ausgang erzählt hat; und so wird das aus I, 202 gewonnene Resultat auch von dieser Seite her bestätigt.

Die geographischen Nachrichten von Mitte 202 ab über den Araxes und das kaspische Meer nebst dessen Umgegend sind also persisch. Damit stimmt denn auch, dass Herodot das kaspische Meer in ausdrücklichen Gegensatz stellt zu den Meeren, welche die Hellenen befahren; die Angaben über die Länge und Breite des kaspischen Meeres nach Tagefahrten eines Ruderschiffs muss also auch von persischer Seite stammen. Da man nun nicht annehmen kann, dass die Perser auf diesem Meere bedeutenden Handel getrieben hätten, auch von den Anwohnern des Meeres dies nicht weiß, so wird man auf eine andere Erklärung denken müssen. Vielleicht hat Dareios, der ja seinen Eroberungen in Indien und ebenso seinon Unternehmungen gegen Hellas Explorationsfahrten vorhergehen ließ, auch hier eine solche anstellen lassen. Möglicherweise beabsichtigte er, hier im Osten gegen die Skythen vorzugehen, wurde aber durch die Resultate der Recognoscirung von diesem Plane abgebracht und fasste dann erst den bekannten westlichen Weg ins Auge, zu welchem Zwecke er dann auch die Nordküste des Pontos untersuchen liess 1). — Auf derartige persische Recognoscirungen würden wir denn auch die persischen Nachrichten in I, 104 über die Wege vom mäotischen See nach Medien zu beziehen haben.

Gestützt auf diese Ermittelungen werden wir nun auch dem Inhalt unserer Stelle eine rationelle Deutung geben können. Der Fluss Araxes, der "von den Matienern her" strömt wie der Gyndes, ist offenbar der armenische Araxes, der heute Aras

<sup>1)</sup> Letzteres wissen wir aus Ktesias' Persica ecl. 16 (ed. Bähr. Frankf. a. M. 1824 S. 68).

heifst. Derselbe Fluss ist der Araxes, der nach IV, 40 gegen Sonnenaufgang strömt; diese beiden Angaben congruiren so sehr, dass auch die letztere persisch sein muss. — Nun heisst es aber weiter vom Araxes, dass er sich in 40 Mündungen ergiefse, von denen nur eine das kaspische Meer erreiche, die andern aber sich in Sümpfe und Lachen verlaufen. Dies kann nicht der armenische Araxes sein; die persische Quelle muss hier zwei Flüsse gleichen Namens mit einander confundiren. Auch der Araxes, an welchem der Krieg gegen die Massageten vor sich geht, kann nicht der armenische sein; es wird ausdrücklich gesagt, dass die Massageten östlich vom kaspischen Meere wohnen. Für die Deutung dieses Flusses wäre also zwischen dem Oxus und dem Jaxartes zu wählen. Die neuern Erklärungen 1) haben sich überwiegend für den Jaxartes entschieden; doch scheint es mir unzweifelhaft, dass der Oxus verstanden werden muss. Vom Jaxartes wird nirgend berichtet, dass er sich jemals in das kaspische Meer ergossen habe; sogar in vorhistorischer Zeit kann dies nicht der Fall gewesen sein, da der Aralsee durch das Plateau des Ust-Urt und weiter nördlich durch das Muchadschargebirge vom kaspischen Meere getrennt ist. Nur südlich vom Meerbusen Kara-Boghaz, wo der Ust-Urt endet, kann früher einmal eine Verbindung des Aralsees mit dem kaspischen Meere bestanden haben; und es ist bekannt, dass es Indicien dafür giebt<sup>2</sup>), dass dies wirklich der Fall gewesen ist. In der vorliegenden Stelle Herodots, auf den Oxus bezogen, haben wir eine glänzende Bestätigung dieser merkwürdigen geographischen Thatsache. Auch was von dem sich Verlaufen der übrigen Mündungen des Flusses hier gesagt ist, passt auf den Oxus; in den Sümpfen und Lachen, in die sie ausgehen sollen, sieht man eine Andeutung des Aral-Beckens, das vielleicht, als der Oxus noch den größten Theil seines Wassers dem kaspischen Meere zuführte, statt eines Sees noch ein Sumpf- und Lagunengebiet war <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. Bähr zu I, 202.

<sup>2)</sup> A. v. Humboldt Asie centrale 1. S. 446 ff. und viele Neuere.

<sup>3)</sup> Eine erfreuliche Bestätigung dieser Vermuthung finde ich nachträglich in einem so eben im "Ausland" (1872 S. 319—325) erschienenen Aufsatz: "Der Aralsee und die Frage seines periodischen Verschwindens." Es wird hier sehr wahrscheinlich gemacht, dass der Aral bis 600 n. Chr. und dann wieder von etwa 1200 bis 1500 nichts als ein Sumpf gewesen ist. Herodots Araxes wird aber auch hier irrig mit dem Jaxartes identificirt.

Auffallend ist die Zahl vierzig für die Mündungen dieses Araxes. Vierzig (kyrk) ist im heutigen Türkisch der Ausdruck für eine unbestimmte große Zahl, wie unser Schock oder Hundert. Dies führt auf die Vermuthung, dass die persischen Exploratoren die Nachrichten über das turanische Binnenland nicht durch eigene Reisen, sondern von Eingeborenen tartarischen Stammes eingezogen haben 1); und diese Hypothese hat um so mehr für sich, als es auch anderweitig ziemlich sicher ist, dass im Alterthum ebenso wie jetzt Völker dieser Race im turanischen Tieflande hausten, — zu denen vielleicht auch die Massageten gehörten.

Was das kaspische Meer angeht, so sind namentlich die persischen Dimensionsangaben von Interesse. Die heutige Länge des Meeres beträgt c. 150, die größte Breite des südlichen Theiles c. 60 Meilen. Bei Herodot werden diese beiden Dimensionen auf fünfzelm und acht Tagefahrten angegeben. Nimmt man hier nach dem Verhältniss der beiden Längenangaben die Tagefahrt zu zehn Meilen an, so würde die persische Breitenangabe auf achtzig Meilen kommen, also zu groß sein. Die Annahme, dass die Fahrt der Breite nach längs der etwas ausgebogenen Südküste gemacht sei, würde dafür keine genügende Erklärung abgeben, da man so höchstens auf fünfundsechszig Meilen käme. Doch brauchen wir deswegen diese Breitenangabe noch nicht ohne Weiteres zu verwerfen; es bleibt noch eine Erklärung übrig. Wie, wenn das Meer hier wirklich seine Breite geändert hätte? — Es ist bekannt genug, dass das Niveau des kaspischen Meeres in früheren Zeiten höher, und damit natürlich auch der Umfang desselben bedeutender gewesen ist. Es ist also sehr leicht möglich, dass gerade hier im Süden, wo der Oxus ehemals einströmte, das Meer eine bedeutend größere Ausdehnung gegen O. gehabt hätte als jetzt; wir wenigstens können nicht umhin,

<sup>1)</sup> Freilich spielt in der Bibel, wahrscheinlich also auch im Altphönikischen, die 40 dieselbe Rolle. Hiernach könnte man annehmen, dass die Zahl von den Exploratoren selber stamme, falls als solche phönikische Seeleute verwandt worden wären. Dieselben müssten dann also aus dem kaspischen Meer die alte Hauptmündung des Oxus hinauf bis zum Aralsee vorgedrungen sein. Hiergegen spricht aber der Ausdruck bei H. (I, 202 –4). Während er von dem kaspischen Meer und dessen Küsten durchweg mit voller Bestimmtheit redet, heißt es von den Nebenmündungen des Araxes-Oxus: "An denselben sollen Menschen wohnen, die" u.s. w. Offenbar hat der bewundernswürdige Alte hier den Werthunterschied, mit welchem er die Nachrichten von seinem persischen Berichterstatter erhielt, unverwischt wiedergegeben!

in diesen persischen Angaben ein nicht zu verachtendes Zeugniss dafür zu erblicken.

Wie wir also sehen, war das geographische Material, welches Herodots persischer Berichterstatter hatte, recht gut; nur hat er nicht recht damit umzugehen verstanden; denn dass er zwei Flüsse Namens Araxes, den eigentlichen Araxes und den Oxus, verwechselt hat, liegt zu Tage. Dazu kommt nun eine zweite Confusion von Seiten Herodots, dem seine pontischen Gewährsmänner auch von einem Araxes, aber wieder einem andern berichteten. Soweit ist alles genügend klar; doch ist jetzt noch für diese doppelte Confusion die Ursache aufzusinden, die in dem Flussnamen Araxes stecken muss.

Schon D'Anville hat darauf aufmerksam gemacht<sup>1</sup>), dass der Flussname Araxes ein häufiger sei, namentlich in Vorderasien; in Mesopotamien und Persien z. B. kommen Flüsse dieses Namens vor. Heeren<sup>2</sup>) hat daraus geschlossen, dass das Wort ein Appellativ sei und vielleicht "Strom" bedeute. Wir wollen versuchen, hier eine Etymologie des Namens aufzustellen.

Der heutige Aras, der am häusigsten so genannte Araxes der Alten, heist armeuisch Erasch, georgisch Rachsi. Der Name Oxus lautet persisch Wakscha, indisch Vaxus. Die Wolga hieß bei den Alten sonst Rha, sinnisch noch jetzt Rau.

Nun muss es eine indogermanische Wurzel καχ mit dem Begriff "fahren, gleiten, fließen" gegeben haben, wie sich aus folgender Zusammenstellung zeigt:

Sanskrit: vah, — davon vahami — veho, vahasas — aquae ductus, vahati — fluvius.

Griech.: ἐχ, ϝεχ, — davon ὀχέομαι fahre, reite, ὀχετός Rinne, Kanal.

Lat.: veho und dessen Ableitungen.

Goth.: gavagja bewege, vêgôs Wogen.

Kirchenslav.: veza = veho.

Dazu im Zend vaz = führen, dann von jeder Fortbewegung, auch vom Fliessen; ebenso armenisch vazel, und im Altpersischen<sup>3</sup>) vaj.

<sup>1)</sup> Hist. de l'acad. des inscr. T. XXXVI 1774 S. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ideen üb. d. Politik, d. Verkehr u. d. Handel der vornehmsten Völker der alten Welt I, 2; — Historische Werke Bd. XI, Göttingen 1824 S. 269.

<sup>3)</sup> Spiegel Altpers. Keilinschr. S. 216.

Hiernach würde Aq-άξης "ein großer, breiter Fluss" bedeuten, ein Name, den die südlichen Arier vielen Flüssen geben konnten. Unter andern hiefs also gewöhnlich so der armenische Araxes, wovon Eras'ch, Rachsi und heute Aras Umformungen sind; den Oxus nannten sie neben "Fluss" (Wakscha) auch "großen Fluss" (Var- $Wakscha = A \varrho \acute{\alpha} \xi \eta \varsigma$ ). — Die Wolga musste diesen Namen von einem westlich von ihr wohnenden Volke haben, von welchem er dann zu den pontischen Hellenen und Skythen gekommen ist. Nun wohnten hier gerade die Sarmaten, die die Alten geradezu als von den Medern abstammend bezeichnen, und die in der That, wie jetzt nachgewiesen ist2), ein arisches Volk waren. Diese also werden ihren großen Fluss, die Wolga, 'Αράξης genannt haben. — Der Name Rha scheint damit nicht zusammenzuhängen; da er finnisch heute Rau heisst, so wird er der Name sein, welchen die osteuropäischen Völker turanischen (tartarischen) Stammes für die Wolga hatten, und der den Griechen am Pontos also nicht von O., sondern von N. zugekommen ist.

Es bleibt nun poch übrig, die Herkunft des Stückes I, 215, 216 (über die Massageten) zu bestimmen. Es wird in demselben eine Behauptung der Hellenen über die Skythen zurückgewiesen. Diese Hellenen können aber nicht die pontischen sein, da diese nichts Ungehöriges über die Skythen gesagt haben können; es müssen also andere, wahrscheinlich irgend welche sogenannte Logographen sein. Hiernach wäre noch die Möglichkeit offen, dass hier pontische Hellenen oder Skythen Berichterstatter gewesen seien. Allein eine kurze Charakteristik der Massageten aus dem Munde dieser steht bereits I, 201; auch heißt es daselbst, dass die Massageten jenseit des Ara-

<sup>1)</sup> Pott Etymolog. Forschungen II 2, 2. Ausg. 1867 S. 552—597.

<sup>2)</sup> Müllenhoff Ueber die Herkunft und Sprache der pontischen Skythen und Sarmaten. Monatsber. d. Akad. d. Wiss. zu Berlin 1866 S. 549—76.

xes (Wolga), nicht an demselben, wohnten. Es bleibt uns also nur die Annahme der persischen Quelle übrig. Zwar scheint Herodot c. 214 fin. mit dieser abgeschlossen zu haben; doch kann dieser Abschluss auch nur auf ihre historische Seite bezogen, und dann hier noch Beschreibendes aus ihr nachgetragen sein. Dazu stimmt, dass vorher noch keine Charakteristik der Massageten von persischer Seite gegeben ist, sowie die Notiz über den Fischreichthum des Araxes (Oxus), die aus derselben Quelle I, 202 vorkommt; endlich auch, dass die Massageten in I, 216 ebenso, wie in dem ganzen vorhergehenden persischen Kriegsbericht, als am Araxes (Oxus), nördlich von demselben, wohnend gedacht werden.

Wenn wir einen Rückblick auf diese Stücke aus persischen Quellen werfen, so finden wir die oben ausgesprochene Vermuthung bestätigt, dass es wesentlich mündliche Berichte waren, aus denen Herodot seine Angaben hat. Eine geschriebene, von einem Perser verfasste medische Geschichte konnte nicht sagen, der Umfang Agbatanas ist gleich dem Athens: hier sieht man den persischen λόγιος sich persönlich demonstrirend an Herodot wenden. Aehnlich ist es bei den indischen Nachrichten, während die Aufzeichnung der Königsstraße nach Stationen und das Satrapienverzeichniss durch ihre concise Form sowohl als durch ihren Inhalt sich als Schriftstücke ankündigen, die Herodot zur Benutzung erhielt. In III, 89 steht noch ein Stück der Unterhaltung, die der Perser mit Herodot führte, als er ihm das Satrapienverzeichniss in die Hände gab: das Bonmot, Dareios sei ein Mäkler gewesen, Kambyses ein Herrscher, Kyros ein Vater. Die Angabe in demselben Capitel über den Modus, nach welchem Dareios die Völkerschaften in die Satrapien einordnete, und die Notiz, dass vor Dareios keine regulären Abgaben bestanden hätten, sind mündliche Erläuterungen, mit denen der persische  $\lambda \delta$ yıog das Dokument begleitete. — Solche Apercus geben uns ein lebensfrisches Bild von der Art und Weise, wie Herodot zu seinen Nachrichten gekommen ist, und zeigen deutlich, dass der Vater der Geschichte nichts weniger war als ein Scribent, der aus diversen alten Büchern ein neues zusammenschmiedete.

Außer dem großen persischen Bericht giebt es nur noch ein längeres einheitliches historisches Stück bei Herodot, das asiatische Geographica enthält, — das Verzeichniss der Truppen des Xerxes<sup>1</sup>). Es ist hier für uns wichtig, weil es eine Aufzählung der Völ-

¹) VII, 60—99.

ker Asiens nebst Beschreibung ihrer Kleidung und Bewaffnung giebt, die manche ethnographisch höchst werthvolle Anhaltspunkte bietet. Herodot giebt darin ziemlich regelmäsfig nach dem Namen jedes Volkes seine Kleidung und Bewaffnung, dann eine Notiz über seine Herkunft und schliefslich den persischen Oberbefehlshaber desselben an. Jene Bemerkungen über die Abstammung und einiges Aehnliche der Art sind Eigenthum Herodots, und als solches häufig bestimmt durch die Notiz gekennzeichnet, dass das betreffende Volk das und das selber sage. Es bleibt also ausfindig zu machen, woher er das übrige eigentliche Verzeichniss hat, welches hier wichtiger ist, als diese seine Randglossen.

Herodot giebt an¹), dass Xerxes selbst in Doriskos über den Bestand seines Heeres Ermittelungen anstellen und aufzeichnen ließ. Die Einzelresultate der veranstalteten Zählung aber finden sich bei Herodot nicht, sondern nur die Gesammtsumme des Heeres. Dies ist auffallend: man sieht nicht ein, weshalb Herodot, da er doch die einzelnen Völker nach einander bespricht und es sonst bei Zahlenangaben liebt, die Entstellung seiner Summe aus den Einzelposten zu zeigen, gerade hier die Zahlen für die einzelnen Truppentheile, wenn er sie hatte, weggelassen haben sollte. Was ferner auffällt, ist die genaue Beschreibung des Aussehens der Perser²); ein Schriftstück von persischer Seite würde sich doch gerade hierüber kurz gefasst haben.

Dies zusammen scheint Grund genug, um die Annahme Heerens<sup>3</sup>), Wheelers<sup>4</sup>) und Bährs<sup>5</sup>) von der Hand zu weisen, dass Herodot hier aus irgend welcher persischen Quelle geschöpft habe. Willkürlich ist Niebuhrs<sup>6</sup>) Hypothese, dass Herodot das Verzeichniss aus dem Gedicht des Chörilos über den zweiten Perserkrieg entnommen habe. Man wird am besten thun, sich der Meinung Grotes<sup>7</sup>) anzuschließen, dass Herodots Quelle ein griechischer Augenzeuge gewesen sei. Es gab einen solchen bei der Musterung des Heeres, den vertriebenen Spartanerkönig Demaratos, der sich im Gefolge des Xerxes befand. Xerxes lässt ihn nach beendeter Heerschau zu sich heranrufen und fragt ihn, ob er meine, dass die Hellenen gegen ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) VII, 59, 60, 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 61.

<sup>3)</sup> Ideen etc. I, 1. — Histor. Werke X S. 136, 517, 518.

<sup>4)</sup> Geogr. of Herod. S. 208.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) zu VII, 60.

<sup>6)</sup> Vorträge über alte Geschichte Berlin 1847 I S. 387.

<sup>1)</sup> History of Greece V S. 46, 51.

solches Heer Widerstand versuchen würden, woraus sich die bekannte Unterredung zwischen beiden entspinnt<sup>1</sup>). Diese setzt voraus, dass Demaratos die Fahrt des Königs zu Wagen und zu Schiff durch das Landheer und die Flotte<sup>2</sup>) mitgemacht und sich die bunten Heeresmassen ebenfalls angesehen habe. Die Anzahl der einzelnen Truppentheile kann er sich dabei nicht gemerkt, wohl aber nachher nach dem Gesammtresultat gefragt und dieses notirt haben.

Auffallend ist schon, dass dieser Discurs der beiden Könige gleich hinter dem Truppenverzeichniss folgt; aber noch anderes Bemerkenswerthe findet sich im Verlauf der Erzählung vor dem Verzeichniss. Die Vorberathungen zum Zuge des Xerxes in Susa scheint Herodot nach einer persischen Quelle<sup>8</sup>) zu erzählen. Hier verspricht Xerxes VII, 8, besonderen Eifer in den in Aussicht genommenen Rüstungen durch Belohnungen auszuzeichnen. c. 26, wo der Zug von Kritalla in Kappadokien aus beginnt, erklärt Herodot, über die Ausführung dieses Versprechens nichts zu wissen, scheint also hier nach einer andern Quelte zu gehen. — Weiterhin folgt die Geschichte von dem Lyder Pythios 4), die aus der nächsten Umgebung des Xerxes stammen muss; dann der Auszug des Xerxes aus Sardis 5), wobei der tragische Schluss jener Geschichte vorkommt und gerade nur die Truppen in der Umgebung des Königs genau geschildert werden, - sogar von den verschiedenen Wagen des Xerxes und von dessen Wagenlenker, der namentlich genannt wird, ist die Rede. Den gleichen Charakter trägt die Beschreibung seines Uebergangs über den Hellespont<sup>6</sup>); eine differirende Angabe wird hier ganz kurz mit einem ἤκουσα καὶ notirt.

Nach alledem scheint es unzweiselhaft, dass Demaratos hier die Quelle Herodots ist, zumal Herodot auch sonst (in der spartanischen Geschichte) Nachrichten hat, die offenbar von dieser Seite stammen.

— Nun aber entsteht eine Schwierigkeit. Das Truppenverzeichniss setzt schon an sich eine schriftliche Quelle voraus. Ferner heisst es in demselben 7), die Assyrer seien gerüstet gewesen  $\tau \varrho \acute{\sigma} \pi o \nu \tau \iota \nu \grave{\alpha}$ 

<sup>1)</sup> VII, 101—105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VII, 100.

<sup>3)</sup> VII, 12: ώς λέγεται ὑπὸ Περσέων.

<sup>4)</sup> VII, 27—29.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) VII, 38—41.

<sup>6)</sup> VII, 54-56.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) VII, 63.

βάρβαρον οὖκ εὖαπήγητον (auf eine Art, die sich nicht gut beschreiben lässt), — ein Passus, der deutlich der wörtliche Ausdruck eines Augenzeugen, und als solcher von Herodot ebenfalls wörtlich adoptirt worden ist, also nicht anders als aus einem ihm vorliegenden Schriftstück. Dagegen giebt Herodot¹) eine andere Nachricht über Demaratos, die auch sein Verhältniss zu Xerxes betrifft, mit dem Zusatz, ὡς ἡ φάτις μιν ἔχει.

Was sich hieraus zu ergeben scheint, ist dieses. Entweder Demaratos selbst oder einer seiner Begleiter<sup>2</sup>) hatte schriftliche Aufzeichnungen, eine Art Memoiren, hinterlassen, die über seinen Aufenthalt bei Dareios und Xerxes, und wahrscheinlich vorher auch über seine Vertreibung aus Lakedämon, handelten. Dieselben waren im Privatbesitz irgend eines Griechen, welcher Herodot mündliche Mittheilungen danach machte, ihm auch wohl Interessanteres daraus, wie die Erlebnisse des Demaratos auf dem Zuge mit Xerxes gegen die Hellenen, sicher wenigstens das Truppenverzeichniss, im Original zur Benutzung mittheilte.

Außer dem Truppenverzeichniss stammt von dieser Seite noch vielleicht eine kurze Notiz über die nisäische Ebene in Medien<sup>3</sup>), und sicher eine fernere über die indischen Kalatier<sup>4</sup>). Dareios fragt einmal die Hellenen an seinem Hofe, ob sie sich wohl dazu verstehen würden, ihre todten Väter zu essen; sie versichern, um Alles nicht. Darauf ruft Dareios die Kalatier, die diese Sitte hatten, und jagt umgekehrt diesen ein Grauen ein mit der Frage, ob sie wohl ihre todten Väter verbrennen würden. Offenbar stammt diese Anekdote von den betheiligten Hellenen, also von Demaratos oder seiner Begleitung.

Was Herodot außer dem bisher Behandelten von fremden geographischen Nachrichten noch über Asien hat, beschränkt sich auf einige zerstreute Notizen. Wir werden sie im Folgenden aufzählen. Eine sichere Ermittelung der Quellen ist bei manchen nicht mehr möglich, jedoch oft auch überslüssig.

I, 36, 43 in der Geschichte des Krösos wird der mysische

<sup>1)</sup> VII, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Möglicherweise der Athener Dikäos, der Sohn des Theokydes, welcher VIII, 65 als Quelle und zugleich als ein zu den Persern gegangener Exulant und Begleiter des Demaratos genannt wird.

<sup>3)</sup> VII, 40 in der Beschreibung des Auszugs aus Sardis.

<sup>4)</sup> III, 38.

Olymp erwähnt; auch in einem Zusatz Herodots im Truppenverzeichniss VII, 74.

I, 72 in derselben Geschichte beschreibt Herodot, ihren Verlauf unterbrechend, kurz den Lauf des Halys nach den Landschaften, die er durchfließt oder scheidet. Er schließt: "So scheidet der Fluss Halys beinahe das ganze untere Asien ab, von dem Meere gegenüber Kypros bis zum Pontos Euxeinos. Dies ist die schmalste Stelle dieses ganzen Landes; was die Länge des Wegs betrifft, so werden von einem rüstigen Mann (εὐζώνψ ἀνδρί) fünf Tage gebraucht.

Dieselbe Distanzangabe kehrt II, 34 in folgender Fassung wicder: "Aegypten liegt ungefähr dem gebirgigen Kilikien gegenüber; von da nach Sinope am Pontos Euxeinos ist es ein gerader Weg von fünf Tagen für einen rüstigen Mann."

Diese Angaben sind so, wie sie hier stehen, natürlich fehlerhaft. Unter dem gebirgigen Kilikien versteht Herodot, wie die erste Stelle zeigt, offenbar die Cilicia Tracheotis der Alten, das sog. rauhe (westliche) Kilikien; die von ihm gemeinte Distanz beträgt mithin über 90 Ml. in gerader Linie und ist gerade die größte Breite von Kleinasien. Dem gegenüber die Angabe Herodots als möglich aufrecht erhalten zu wollen, wie Dahlmann thut 1), ist absurd. Mit dem einfachen Verwerfen derselben ist auch nichts gethan; sie verlangt eine Erklärung.

Die Originalnachricht, die beiden Stellen Herodots zum Grunde liegt, lautete ohne Zweifel dahin, dass ein εὖζωνος ἀνής von Sinope nach dem gebirgigen Kilikien fünf Tage brauche. Unter diesem gebirgigen Kilikien aber kann die Originalnachricht ein ganz anderes verstanden haben als die Tracheotis, nämlich das Gebirgsland des Antitaurus, da, wo er das Gebiet des Halys vom Quelllande des Sarus und der westlichen Euphratzuflüsse scheidet. Soweit reichte nämlich die persische Satrapie Kilikien; sie umfasste noch das spätere Melitene, ja sie reichte nördlich über den Halys hinaus²).

Herodots Berichterstatter werden hier wohl die persischen  $\lambda \acute{o} \gamma \iota o \iota$  sein, die außer der Königsstraße wahrscheinlich noch an-

<sup>1)</sup> Herodot S. 97.

<sup>2)</sup> Wie man aus Herodot selbst (1, 72 und V, 52) sieht.

dere Wege kreuz und quer durch Kleinasien nach Zeitdistanzen kannten. Der hier gemeinte Weg ist offenbar derjenige, durch welchen sich der persische Satrap von Sinope mit seinem Collegen in Kilikien in Verbindung befand. Dieser Weg musste ziemlich gerade von Sinope über Amasia nach dem pontischen Komana führen und hier in die Königsstraße münden, von der er sich dann südlicher am Halys (bei dem späteren Sebastia, j. Siwas) wieder abzweigte, um nach S. laufend den obern Sarus zu erreichen. Diese ganze Strecke beträgt c. 60 Ml., und konnte von Eilboten zu Fuß, die der Satrap von Sinope etwa bis an die Grenze seines kilikischen Nachbars schickte, immerhin in fünf Tagen zurückgelegt werden. — Herodot wird hiernach das "gebirgige Kilikien" der persischen Angabe auf die Tracheotis, die er allein als solches kannte, bezogen und dadurch sich seine falsche Ansicht von der Gestalt Kleinasiens gebildet haben.

- I, 76 wird kurz die Lage von Pteria in Kappadokien angegeben. Das Stück steht in der Geschichte des Krösos.
- I, 80 wird die Quelle des Hermos angegeben; Herodot erfuhr sie wohl in Sardis.
- III, 9 wird in einem offenbar fabelhaften Bericht, den Herodot selbst verwirft, ein großer Fluss  $K ó \varrho v g$  in Arabien genannt, der zwölf Tagereisen weit von der Wüste zwischen Gaza und Aegypten entfernt sei und ins erythräische Meer fließe. In dem Namen scheint aber nichts anderes als das sehr häufige arabische Appellativ Chor (= Strombett mit periodischem Wasserlauf) zu stecken 1); und somit dürfte diese Angabe wohl völlig werthlos sein.
- III, 107—113 stehen Nachrichten über die Producte Arabiens, die Herodot, wie er selbst sagt, von Arabern, wahrscheinlich solchen, die in dem eben bezeichneten Wüstenstrich am Mittelmeer hausten, eingezogen hat. Es kommen darin viele fabelhafte Thiere vor; und namentlich die Angaben über die Gewinnung der kostbaren Producte zeigen sich von jener Art geographischer Mythen umwuchert, die überall da gebildet werden, wo es gilt, sich das Monopol für irgend einen werthvollen Handelsartikel zu sichern.
- III, 117 folgt eine Angabe über einen großen Strom Akes, der einen Gebirgskessel zwischen den Chorasmiern, Hyrkaniern, Parthern, Sarangen und Thamanäern bewässert habe und, sich fünffach

<sup>1)</sup> Aeltere Erklärungsversuche bei Bähr zu d. St.

theilend, durch fünf Schluchten vordem einem jeden dieser Völker zugeslossen sei; der Perserkönig habe dann die Schluchten gesperrt und so das Becken in einen See verwandelt, und öffne nur auf Bitten dieser umwohnenden Völker zeitweise die Schleusen der Reihe nach, um ihnen von dem Wasser zukommen zu lassen. Wahrscheinlich werden wir es hier mit einer jener Fluthsagen zu thun haben, für welche die Erdkunde zahlreiche Beispiele kennt, nnd welche sich gerade immer an solche Gebirgskessel knüpfen<sup>1</sup>) und insofern einen thatsächlichen Hintergrund haben. — Herodot möchte sie wohl von seinen persischen λόγιοι haben, und deren Bericht, so wie er uns vorliegt, als eine rationalistische Umdeutung einer solchen Sage anzusehen sein<sup>2</sup>), Der Name Akes wird vielleicht auch von der oben besprochenen Wurzel μαχ kommen, also "Fluss" bedeuten. Als Local für denselben dürfte am wahrscheinlichsten mit Kiepert<sup>3</sup>) das obere Hochthal des heutigen Heri-Rud angesehen werden können, der bei den Alten sonst Ochus heißt. Auch dieser Name, der im Pehlwi "Fluss" bedeutet, dürfte von jener Wurzel abzuleiten sein.

IV, 204 erzählt Herodot, Dareios habe den gefangenen Barkäern einen Flecken in Baktrien zur Ansiedlung gegeben. "Sie gaben diesem Flecken den Namen Barka, welches auch bis auf meine Zeitbewohnt war im baktrischen Lande." — Einige ') haben auf diese Stelle hin angenommen, Herodot sei selbst in Baktrien gewesen; doch ist daran nicht zu denken, da Herodot seine Reisen nicht einmal bis nach Medien ausgedehnt hat und über Araxes und Oxus in voller Confusion ist. — Die Nachricht möchte wohl persisch sein: sie sieht wie eine Antwort auf eine desfallsige Nachfrage Herodots aus.

VI, 20 wird eine Stadt Ampe an der Mündung des Tigris als

<sup>1)</sup> Z. B. die Deukalionische Fluthsage an Thessalien, die Noachische an das Becken des obern Araxes (das Land Airarát).

<sup>2)</sup> Aeltere Deutungsversuche bei Bähr zu d. St.

<sup>3)</sup> Atlas d. alten Welt, Text S. 5.

<sup>\*)</sup> Jäger Disputationes Herodoteae duae. Gotting. 1828 S. 20. — Rogge Die Logographen u. Herodot in Prutz' Taschenb. V 1847 S. 127. — W. Tzschackert Herodot als Geograph. Trzemeszno 1851 (letztere Abhandlung aus der Unmasse von schlechter Litteratur zur herodotischen Geographie vielleicht das phrasenhafteste und nichtsnutzigste Machwerk).

Exilsort der Milesier genannt; auch diese Notiz könnte persisch sein, und ebenso

VI, 95 die Erwähnung der aleischen Ebene in Kilikien.

Schließlich haben wir noch einiger Stellen Erwähnung zu thun, von welchen nicht gesagt werden kann, dass sie auf dieser oder jener Quelle beruhen. Es sind Stellen, an welchen Herodot in wenigen Worten sein geographisches Gesammtwissen zusammenfasst: ein Theil davon bezieht sich speciell auf Kleinasien, der andere auf Asien überhaupt und seine Stellung im orbisterrarum.

Zu den ersteren gehört I, 28 (nebst I, 6), wo Herodot die Völker westlich von Halys aufzählt, um die Größe des lydischen Reichs unter Krösos deutlich zu machen. — Ferner erzählt er V, 49 aus lakedämonischer Quelle, dass Aristagoras dem Kleomenes mit Hülfe einer ehernen Erdtafel die Geographie Persiens demonstrirt habe, und lässt ihn dann in einer längeren Rede die Länder längs dem Wege nach Susa mit ihren Reichthümern aufzählen. Dass Aristagoras dies gethan, konnte Herodot wohl von den Lakedämoniern erfahren, nicht aber das Was, den genauern Inhalt dieser Demonstration; man wird also annehmen müssen, dass er die Rede, vielleicht mit Hinblick auf die Erdtafel des Hecatäus, so schrieb, wie er sich dachte, dass Aristagoras sie nach diesen Hülfsmitteln etwa werde gehalten haben. Er selbst nimmt darauf Gelegenheit, hieran die genauen Angaben über die Königsstraße zu knüpfen, in deren Besitz er war.

IV, 37—40 giebt Herodot eine kurze Beschreibung Asiens, namentlich mit Rücksicht auf die horizontale Gestaltung der einzelnen Haupttheile. Sein Zweck dabei ist, die Erdtafeln seiner Vorgänger zu berichtigen und zu zeigen, wie die Continente der Wahrheit gemäß zu zeichnen sind<sup>1</sup>). — So interessant und wichtig dies Stück für die Geschichte der Geographie ist<sup>2</sup>), können wir es doch unterlassen, es hier einer Betrachtung zu unterwerfen, da einer Darstellung dieser Art gegenüber Quellenkritik zwecklos und unmöglich wäre.

<sup>1)</sup> IV, 36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Von diesem Standpunkte am besten beleuchtet von B. G. Niebuhr Ueber die Geographie Herodots. Mit Karte. 1812. In s. kleinen hist. u. philol. Schr. Bonn 1828 I S. 132—158.

Die Geschichte der Geographie hat die Aufgabe, auf solche Darstellungen von nur relativem Werth, weil nur noch zur Charakteristik der geographischen Anschauungsweise ihrer Zeit dienend, näher einzugehen; die Quellenkritik, deren Zweck es ist, den absoluten Werth jeder einzelnen geographischen Angabe durch Prüfung ihrer Herkunft festzustellen, hat hier nichts mehr zu thun und kann somit ihre Arbeit als beendet betrachten.

Spremberg.

HEINRICH MATZAT.

## MISCELLEN.

## ZU DEMOSTHENES KRANZREDE § 289 f.

In der Abhandlung von Kaibel de monumentorum aliquot Graecorum carminibus, Bonn 1871, ist der überzeugende Beweis geführt worden, dass das ächte Epigramm auf die bei Chäronea Gefallenen in der Anth. Pal. 7, 245 enthalten ist, wo es fälschlich dem Gaetulicus zugeschrieben wird, und dass der Vers

μηδεν άμαρτεῖν ἐστι θεῶν καὶ πάντα κατορθοῦν auf welchen Demosthenes in der Kranzrede § 290 sich bezieht, irrthümlicherweise von dem Verfasser der Stilübung, die jetzt in der Ueberlieferung dieser Rede die Stelle des ächten Epigramms einnimmt, als vom Redner aus dem Epigramm citirt aufgefasst und demzufolge jenem Machwerke einverleibt worden ist. Demosthenes bezieht sich vielmehr auf eine alte, allgemein bekannte Sentenz, deren Urheber er eben darum nicht nennt und der uns leider unbekannt war.

Seit längerer Zeit wusste ich aus einer Notiz des Hrn. Enea Piccolomini in Florenz, dass der fragliche Vers in einer Florentiner Handschrift der Scholien zu Gregor von Nazianz dem Simonides, und zwar der Elegie desselben auf den Sieg von Marathon, zugeschrieben werde. Ich habe Hrn. Piccolomini nunmehr um nähere Angaben gebeten und gebe hier den wesentlichen Inhalt dessen, was er in seiner Antwort mir mitzutheilen die Güte gehabt hat. Ueber die Handschrift schreibt Hr. Piccolomini:

'Der Codex 8 Plutei 7 der Laurentianischen Bibliothek enthält auf 326 Pergamentblättern 45 Reden des Gregorius von Nazianz mit Scholien auf den Rändern und mit der ἐξήγησις τῶν ἱστοριῶν des Nonnus am Schlusse. Der Text ist in großen Minuskeln, die Scholien in kleineren Uncialbuchstaben, beide von derselben Hand im 11. Jahrhundert geschrieben. Dieselben, aber nicht so zahl-

reichen Randbemerkungen enthält der Codex 177 (membr. sec. XI.) der storentinischen Abtei, jetzt in der Laurentianischen Bibliothek, ferner ein früherer Basilianus, jetzt Vaticanus (2061 membr. sec. XI.) und der Codex 70 (membr. sec. XI.) der Bibl. Marciana in Venedig. Diejenigen Scholien dieser Sammlung, welche sich auf die zwei Reden gegen Julian beziehen, hat zuerst Montagu ex codice perve-Collegii B. Mariae Magdalenae Oxoniensis herausgegeben tusto (Etonae, 1610), danach Migne (Greg. Naz. opp. B. 2. s. 1206—1256) wieder abgedruckt. Sie stimmen mit den Laurentianischen überein, mit wenigen Ausnahmen: wie denn z. B. das Scholion mit dem Simonideischen Verse bei Montagu nicht vorkommt. Ob die von Chr. Jo. Matthaei zu zwei Reden des Gregorius veröffentlichten Scholien derselben Sammlung angehören, habe ich nicht ermitteln können. Das bekannte, von Schmidt (Quaestiones Hesychianae, S. 85.) und Naber (Prolegg. ad Photii Lexicon, S. 19) behandelte σχόλιον περὶ σταθμῶν, hat Montfaucon (Diar. ital. S. 214) aus der oben erwähnten jetzt Vaticanischen damals Basilianischen Handschrift ans Licht gebracht.

Die ganze Sammlung scheint wohl, wie gewöhnlich, aus mehreren Scholiasten zu stammen. Dass manche Commentatoren des Gregorius, wie Basilius Minimus, Nicetas Serrariensis, Elias Cretensis diese ältere Scholiensammlung benutzt haben, steht für mich in Folge einer Untersuchung fest, deren Resultate bei Gelegenheit einer Herausgabe der sämmtlichen (mit Ausnahme der theologischen) Scholien vorgelegt werden sollen. Die alten entweder mit Citaten oder nur gelegentlich in denselben erwähnten Schriftsteller sind folgende: Aeschines, Apollodorus, Apollonius Rhodius, Aristoteles, Callimachus, Cleomedes, Comoedia nova, Democritus, Demosthenes, Diodorus, Diogenianus, Epicurus, Eratosthenes, Euclides, Herodotus, Hesiodus, Homerus, Hyperides, Isocrates, Oppianus, Panyasis, Pindarus, Plato, Pollux, Posidonius, Pyrrho, Pythagorei, Thucydides, Vestinus, Virgilius, Xenophon.

Sodann über das uns hier interessirende Scholion:

Gregorius Nazianzenus, in Jul. oratio invect. II. Ed. Benedict. p. 169 D: Μέγα μὲν τὸ μηδενὸς πειραθήναι τῶν δυσχερῶν τοως δὲ οὐδὲ μέγα εἴπερ ἀληθής ὁ λόγος, ὅτι δν ἀγαπῷ Κύριος παιδεύει, μαστιγοῖ δὲ πάντα υἱὸν ὃν παραδέχεται, καὶ οὐ κήδεται. ἀλλὰ μέγα μὲν τὸ μηδὲ τὴν ἀρχὴν τυχεῖν διαμαρτόντας, ἢ μὴ τὰ μέγιστα ἐπειδὴ τὸ παντελῶς ἀνα-

μάρτητον ύπερ την ανθρωπίνην φύσιν έταξεν ο θεός δεύτερον δέ, ώς έμοιγε δοκεί, το πταίσαντάς τι και παιδευθέντας, είτα έπανεθέντας, εν αισθήσει γοῦν διαμείναι τῆς παιδαγωγίας, και φεύγειν δευτέραν εκ δευτέρας κακίας μάστιγα.

Cod. Laur. f. 304 recto: Τὸ ἀναμάρτητον, φησίν, ὑπὲρ ἡμᾶς τοὺς ἀνθρώπους τὸ δὲ μικρόν τι πταίσαντας ἐπανάγεσθαί τε καὶ διορθοῦσθαι ἀνθρώπων ἐστὶν καλῶν τε κάγαθῶν. λέγει δὲ καὶ Σιμωνίδης (εἶς δ΄ οἶτος τῶν θ΄ λυρικῶν) ἐν ἐπιγράμματι ἡηθέντι αὐτῷ ἐπὶ τοῖς Μαραθῶνι πεσοῦσιν τῶν Αθηναίων τὸν στίχον τοῦτον ,,μηδὲν ἁμαρτεῖν ἐστι θεοῦ καὶ πάντα κατορθοῦν." λέγεται δὲ ὑπὲρ ἑξακισχιλίους μὲν τεθνάναι τῶν Περσῶν αὐτῷ Μαραθῶνι, Αθηναίων δὲ ἑκατὸν καὶ εἴκοσι πρὸς τοῖς ἐννέα, καὶ στρατηγὸν ἕνα τὸν Στησικλέα.

Bezüglich des Simonideischen Epigramms ist hauptsächlich der anonyme Verfasser von Aeschylus Leben (S. 119 v. 45 Westermann) zu vergleichen. Dann Plutarch, Sympos. I 10. 3, nebst der Emendation von Schneidewin (Simonidis Rell. S. 81) dazu; und die Parische Marmorchronik, Ol. 72. 4. — Gedanke und Ausdrucksweise sind jedenfalls dem Simonides nicht fremd: vgl. Fragm. 61 Bergk.

Die Angaben über die Zahl der gefallenen Perser und Athenienser (die der letzteren jedoch vom Scholiasten oder dessen Gewährsmann versehlt) und über den Tod des Stesicles, scheinen aus Herodot geslossen zu sein, VI 117: ἀπέθανον τῶν βαρβάρων καθ ἑξακισχιλίους καὶ τετρακοσίους ἄνδρας, ᾿Αθηναίων δὲ ἑκατὸν ἐνενήκοντα καὶ δύο: und VI 114: ἀπὸ δ' ἔθανε τῶν στρατηγῶν Στησίλεως ὁ Θρασύλεω.'

Zur Würdigung des Grades von Gelehrsamkeit, über welchen die Verfasser dieser Scholien verfügten, fügt endlich Hr. P. folgende Stellen als Probe hinzu:

Έἰρ. β΄. p. 114. D. Νῦν δὲ ἀπολογεῖται (d. h. David) ὡς οὐδὲν ἢδικηκότι, τῷ πατροφόνῳ, καὶ τῷ νεκρῷ σπένδεται ἴσως καὶ κατὰ τοῦτο ὑπεραλγῶν τοῦ παιδός, ὅτι κατὰ τοῦ πατρὸς ἀνετείνατο χεῖρα. τοιοῦτο γὰρ ὁ πατήρ Ὁν ὡς ἐχθρὸν ἢμύνατο πολεμοῦντα, ὡς φίλον ποθεῖ τεθνηκότα καὶ νικᾳ τὴν ἔχθραν ἡ φύσις, ἦς οὐδὲν βιαιότερον.

Cod. Laur. f. 82 recto. φύσεως οὐδὲν βιαιότερον. καὶ παρὰ

τῆ νέα κωμωδία: ,,ή φύσις ἐβούλετο, ἦ νόμων οὐδὲν μέλει". οὐ γὰρ βίαιον ἢ φύσις.

Der Vers kommt bei Meineke nicht vor. Bemerkenswerth ist die Aehnlichkeit des Gedankens mit Menander's Gnom. Monost. 213: ή φύσις ἀπάντων τῶν διδαγμάτων κρατεῖ'. 1)

2. In Jul. or. inv. I. p. 141 C—D: Όρφεὺς παρίτω μετὰ τῆς κιθάρας καὶ τῆς πάντα ἑλκούσης ϣδῆς ἐπιβρεμέτω Διὶ τὰ μεγάλα καὶ ὑπερφυῆ τῆς θεολογίας ὁήματα καὶ νοήματα Ζεῦ
κύδιστε, μέγιστε θεῶν, εἰλυμένε κόποω, ὅση τε μηλείη,
ὅση τε ἵππων, ὅση τε ἡμιόνων, ἵν ἐντεῦθεν, οἶμαι, δειχθῆ
τὸ ζωογόνον τοῦ θεοῦ καὶ φερέσβιον οὐ γὰρ ἄλλως οἱόν τε
ἦν καὶ μηδὲ τῆς ἄλλης φειδέσθω μεγαληγορίας ·΄Ως εἰποῦσα
θεὰ δοιοὺς ἀνεσύρατο μηρούς, ἵνα τελέση τοὺς ἐραστὰς ἃ καὶ
νῦν ἔτι τελεῖ τοῖς σχήμασιν.

Cod. Laur. f. 293 verso: Τοῦτο κατ' ἀναστροφήν ἐστι πρὸς τὸν Ὀρφέα ἀντικιθάρισον διὰ μελῶν βρεμόντων. τὰ δὲ βρέμοντα μέλη μετὰ βάρους δμοῦ καὶ συντονίας ἢ αὐλεῖται ἢ κιθαρίζεται. Πανυάσιδος (Hd. πανυάστιδος) δέ ἐστι τὰ ἔπη, τοῦ ἀνεψιοῦ Ἡροδότου ἔχει (Hd. ἔχοις) δ' οῦτως.

Der Scholiast meint also, dass die Verse, welche Gregorius mit der Aufforderung, Orpheus solle sie singen, anführt, vom Panyasis stammen. Der erste Vers wird von Philostratus Heroic. II 19 dem mythischen Dichter Pamphos zugeschrieben. — Ueber die Verwandtschaft des Panyasis mit Herodot vgl. Suid. u. Πανύασις:

Dann folgten noch mehrere, als die von Gregorius angeführten, Panyasis zugeschriebene Verse, welche untergegangen sind.

3. Or. in laud. patris, p. 355 B: τοὺς δὲ γραπτοὺς καὶ τεχνητοὺς κόσμους ταῖς ἐπὶ τῆς σκηνῆς ἀπορρίψασα κτλ.

Cod. Laur. fol. 60 recto: Σκηνή ἐστιν ἡ μέση θύρα τοῦ θεάτρου παρασκήνια δὲ τὰ ἔνθεν καὶ ἔνθεν τῆς μέσης θύρας
χαλκᾶ κάγκελλα ὧν τὰ ἐντὸς καὶ τῆς μέσης θύρας, ἢ ἵνα
σαφέστερον εἴπω, σκηνή. μετὰ τὴν σκηνὴν εὐθὺς καὶ τὰ
παρασκήνια, ἡ ὀρχήστρα αὕτη δέ ἐστιν ὁ τόπος ὁ ἐκ σανίδων ἔχων τὸ ἔδαφος, ἐφ' οὖ θεατρίζουσιν οἱ μῖμοι. εἶτα μετὰ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vielmehr ein Vers des Euripides (bei Nauck Fragm. 912), vom Komiker Anaxandrides in

ή πόλις ξβούλεθ', ή νόμων οὐδεν μέλει parodirt (Meineke 3, 200).

την δοχήστοαν βωμός ήν τοῦ Διονύσου, τετοάγωνον οἰκοδόμημα κενόν, ἐπὶ τοῦ μέσου, ὁ καλεῖται θυμέλη παρὰ τοῦ θύειν. μετὰ την θυμέλην ή κονίστοα, τουτέστι τὸ κάτω ἔδαφος τοῦ θεάτρου.

Dieselbe Stelle findet sich noch bei Suidas und im Etym. m., überall in einer mannigfaltig entstellten Fassung. Aus unserem Scholion gewinnt man eigentlich nicht viel. In diesem jedoch stehen die Worte Eva  $\sigma \alpha \phi \acute{\epsilon} \sigma \tau \epsilon \rho o \nu$   $\epsilon \acute{\ell} \pi \omega$  nicht so unsinnig, wie bei Suidas und im Etym. m. Wenigstens scheinen sie auf eine Lücke hinzudeuten, in der die Beschreibung der  $\sigma \kappa \eta \nu \dot{\eta}$  als Bühne ausführlicher behandelt werden sollte.

4. Or. in laud. Basilii Magni, p. 118 A: τί μοι πρὸς τοῦτο τὸ ἔργον ἑπτάπυλοι Θῆβαι καὶ Αἰγύπτιαι καὶ τείχη Βαβυλώνια καὶ Μαυσώλου Καρικὸς τάφος, καὶ πυραμίδες, καὶ κολοσσὸς χαλκοῦς ἄμετρος, ἢ ναῶν μεγέθη καὶ κάλλη τῶν μηκέτι ὄντων, ἄλλα τε ὅσα θαυμάζουσιν ἄνθρωποι καὶ ἱστορίαις διδόασιν, ὧν οὐδὲν τοὺς ἐγείραντας πλὴν δόξης ὀλίγης ὧνησεν;

Cod. Laur. f. 265 recto: 'Ο θεῖος Γρηγόριος περὶ θεαμάτων βούλεται ἡμῖν εἰπεῖν ἐνταῦθα. αὶ δὲ Θῆβαι (Hd. πύλαι) αὶ ἑπτάπυλοι (Hd. ἑπτάτυποι) εἰσὶ τῆς 'Ελλάδος, αὶ ὑπὸ μφιονος καὶ Ζήθου κτισθεῖσαι διὰ τῆς κιθάρας. Αἱ δὲ Αἰγύπτιαι Θῆβαί εἰσιν ἑκατοντάπυλοι· μεγίστη δὲ Θήβη (Hd. πύλη) γέγονεν, καὶ οὕτω μεγίστη ώστε ἑκατὸν ἔχειν πύλας. τὰ δὲ τείχη τὰ Βαβυλώνια λέγεται εἶναι ἰσχυρότατα· ἀπὸ γὰρ πλίνθου ὀπτῆς καὶ ἀσφάλτου λυομένης ἐκτίσθησαν· εἶχεν δὲ περιβόλους σ΄. καὶ τὸ μῆκος τῶν τειχῶν, πηχῶν ρν΄ τὸ ΰψος., τὸ πλάτος δὲ πηχῶν ν΄. ὁ δὲ Μαυσώλου τοῦ Καρὸς τάφος καὶ αὐτὸς μέγιστός ἐστι· Μαύσωλος γὰρ Καρίας γέγονε τύραννος, ὸς ἔκτισεν ἑαυτῷ τάφον πολυανάλωτον ἐν χώματί τινι καὶ ἐν λιμναζούση λίμνη, ἔνδον κειμένου τοῦ τάφου. αἱ δὲ πυραμίδες, καὶ αὖται θεάματος ἄξιαι.

- 1. 265 recto: Περὶ τῶν ζ΄ Θῆβαις (sic) πυλῶν, τὰ ὀνόματα α΄. Προιτίδες (Hd. πρυτίδες). β΄. Ἡλεπτραι (Hd. ηλέκτριαι). γ΄. Ὠγύγιαι. δ΄. Ὀγκαῖαι. ε΄. ὑμολωΐδες (Hd. μολωίδες).
  ζ΄. Νήϊσται. ξ΄. Κρησίαι (so die Hd. Κρηναῖαι?)
- f. 265 recto: Σχόλιον περὶ τῶν ζ΄ θεαμάτων. α΄. Ὁ ἐν Ἐφέσψ τῆς Αρτέμιδος ναός. β΄. ὁ ἐν Ἡλιδι παρὰ τῷ ᾿Αλφειῷ ὁλοσφύρητος χρυσοῦ Ζεὺς ἑκκαιδεκάπηχυς (Hd. ἑξ καὶ δεκάπηχυς), οὖ Ἡλεῖοι ἀπιστοῦντες τὴν πτέρναν διέτρησαν (Hd.

διετήρησαν). γ΄. τὰ ἐν Βαβυλῶνι τείχη, ἃ Σεμίραμις κατεσκεύασεν έξ όπτης πλίνθου καὶ ἀσφάλτου, σταδίων τὸ περίμετρον τετρακοσίων· ων τὸ πλάτος [Hd. τοῦ τείχους] πηχών π'. δ'. αι εν Αιγύπτω πυραμίδες, ων της μεγίστης το ύψος πηχών υ'. ε'. τὰ Κύρου βασίλεια ἐν Περγάμοις. ς'. ἡ Φειδίου Αθηνα ή εν Αθήναις, κατεσκευασμένη εξ ελέφαντος καὶ χουσοῦ. ζ΄. ὁ ἐν Ῥόδω πολοσσός, πηχῶν ξ΄, χαλκοῦς, [ος εἰστήκει έπὶ Τιβερίου Καίσαρος] κατὰ Άριστοτέλην πηχῶν χ΄ (so Basilius Minimus; die Hd.  $\overrightarrow{AX}$ ).  $K\alpha i \times \alpha \vartheta$   $\epsilon \tau \epsilon \varrho o v \varsigma \cdot \alpha'$ .  $\delta \epsilon \nu E \varphi \epsilon \sigma \varphi$ ναός. β΄. τὰ ἐν Βαβυλώνι τείχη. γ΄. αὶ πυραμίδες. δ΄. ὁ ἐν 'Ολυμπία Ζεύς έκ χουσοῦ καὶ έλέφαντος, καθήμενος έπὶ θοόνου, πηχῶν ο΄. ε΄. ή εν Αθήναις Αθηνά. ς΄. τὸ εν Αλικαρνασσῷ μαυσώλειον. ζ΄. τὰ ἐν Αἰγύπτω κατὰ Διὸς πόλιν τῆς Θηβαίδος Μεμνόνεια, κάτω ωκοδομημένα έκ πυρροποικίλου λίθου καὶ μέλανος, τοῖς μεγέθεσι τινὰ μέν, ώς ἐπὶ τὸ πολύ, πηχών σ', τὸ δὲ ἐλάχιστον, πηχών و'. αὐτοῦ δὲ τοῦ Μέμνονος είκων έκ πυρροποικίλου λίθου, πηχών π΄. δ δε δνυξ τοῦ

μεγάλου δακτύλου τοῦ πο παλαιστῶν δ΄. μονόλιθος οἶκος ἑπτάκλινος (Hd. ἑπτάκλονος) ἐκ λίθου ἀλαβαστείτου.

Die drei beigelegten (fast die einzigen bemerkenswerthen, welche die Laur. Hd. zur Rede in laudem Basilii Magni enthält) können als Beispiel gelten, wie die einzelnen unsere Sammlung bildenden Scholien nach Ursprung und Werth sich von einander unterscheiden. Das erste Scholion scheint nämlich nicht von demselben abgefasst worden zu sein, der das dritte bearbeitet hat.

Das dritte Scholion liegt noch im Catal. Mss. Biblioth. Taur. (B. I. S. 73.) und bei Orelli, Philonis Byzantii de septem orbis spectaculis (S. 145 f.) vor, von welchen Ausgaben ich die Varianten mittheile:  $-\tau \tilde{\eta}_{\mathcal{S}}$  Αρτέμιδος: die Ausgg. Αρτέμιδος. - Dann παρά Αλφειῷ ὁλοσφύρατος χρυσοῦς Ζεὺς ἑκκαίδεκα πηχῶν,  $\delta \nu$  - σταδίων περίμετρον  $\nu'$  - τὰ Κύρρον. -  $\dot{\eta}$  τοῦ Φειδίον Αθηνᾶ ἐν Cat. Taur. - χαλκοῦ δς ἑστήκει die Ausgg.; und dann κατὰ Αριστοτέλην πηχῶν ιθ΄. Basilius Minimus (Cod. Laur. 13 plutei 4. f. 54 verso) κατὰ Αριστοτέλην χ΄. - καὶ καθ΄ ἑτέρους fehlt. - ἐκ πυρροποικίλον λίθου μέλανος. - ώσπερ τὸ πολύ - τὰ δὲ ἐλάχιστα πηχῶν  $\dot{\iota}$ . - αὐτ $\dot{\eta}$  δὲ τοῦ Μέμνονος - δακτύλου τοῦ ποδὸς - άλα-βαστρίνου. - Die Stelle  $\dot{\delta}$  εἰστήκει - Καίσαρος habe ich ein-

geklammert, weil ich glaube, dass sie eine spätere Einschiebung von irgend Jemand ist, der den Bericht des Strabo p. 652 aus Gedächtnissschwäche unrichtig benutzt bat. Diese Vermuthung wird auch dadurch bestätigt, dass bei Basilius Minimus, welcher eine derartige Scholiensammlung etwa im 10. Jahrhundert zum Nutzen seiner weitläufigen Commentarien excerpirte und die erste Hälfte dieses Scholions abschrieb, die verdächtige Stelle nicht vorkommt.'

Berlin. A. K.

# ZU ARISTOPHANES περὶ ζώων.

Zu den im zweiten Heft der Anecdota (Berl. 1870) von mir vorgelegten Resten eines Constantinischen Thierbuches und der in ihm ausgezogenen Aristoteles-Epitome des Grammatikers Aristophanes hat H. Sauppe kürzlich in den Göttinger Anzeigen (1872, Stück 6) eine Reihe von Berichtigungen gegeben, die mich nicht nur mit dem einen aber unvermeidlichen Schmerz darüber erfüllt haben dass sie mir nicht schon vor dem Drucke zu Gebote standen. Auch die vergessenen bösen Tage eben des Druckes dieser ersten Bogen haben sie mir lebhaft wieder ins Gedächtniss gerufen, den nicht endenden Aerger über einen im Griechischen fast ungeübten Setzer. Zwar die trotz aller Plage stehen gebliebenen Buchstabenfehler (Sauppe S. 231) würden mich weil sie meist augenscheinlich sind (p. 24, 23. 27, 21. 32, 18. 37, 23 statt σώματος, ποιλότητας, γόνιμα, αί τρίχες auch οὔτε γὰρ p. 39, 11 und natürlich ἐχ τοῦ συνήθους p. 36, 7 stehen richtig in der Handschrift, dgl. τρίκην p. 35, 1 und falsch p. 27, 4 παχύτητα) allein noch nicht zu einer Erklärung über das was in dem Athos-Codex wirklich steht verpflichten, wenn ich nicht erst bei dieser Gelegenheit zu meinem Entsetzen entdeckt hätte dass im unaufhörlichen Kampfe gegen die fast in jedem Worte immer wieder verfehlten Buchstaben ein Hauptunglück ganz von mir übersehen worden ist. Die sichtbare Lücke p. 26, 19 auf welche Sauppe S. 231 aufmerksam macht, hat weder der Schreiber des Codex noch der Abschreiber (ich nämlich) verschuldet, sondern eben jener unglückselige Setzer, der von ovnéti zu ovnéti überspringend, propter homoioteleuton eine ganze Zeile ausgelassen hat, die in der für den Druck gemachten Reinschrift so richtig stand wie in meiner ursprünglichen Pariser Abschrift. Die Stelle heißt so:

εὶ γάρ πήσσεται τὸ τῶν ἐλεφάντων σπέρμα, οὐκέτι άφρωδες · ό γὰρ ἀφρὸς ἄπηκτος. εἰ δὲ μέλαν 1), οὐκέτι έξ ύδατος καὶ πνεύματος: ή γὰς τούτων μίξις λευκή. Alle übrigen von S. besprochenen Stellen stehen wirklich so in der Handschrift, deren missverständliche Lesungen (ψύχει μ. 21, 9 u. s. w.) ich wo mir keine sichere Aenderung einfiel, einfach wiedergegeben habe, ohne den Text durch ein sie zu entstellen oder es für nützlich zu halten die am Rande meiner Abschrift stehenden Fragezeichen beim Druck in fragende Noten unter dem Text zu verwan-Manche dieser Lesungen würden nur aus diesem Grunde wohl auch jetzt noch stehen bleiben müssen, einige andere sich halten lassen. Für bei Weitem die Mehrzahl der Aenderungen aber haben wir uns dankbar zu verneigen gegenüber dem Meister, ich und vielleicht ein oder der andere Leser. Was den leider entstellten Namen des 21, 27 erwähnten Sophisten betrifft, so will ich noch bemerken dass ihn offenbar schon der Schreiber des Codex in seiner Vorlage nicht lesen konnte: er gibt das Wort ohne Accent, sicher sind nur .. eou am Schluss, vorher ein Paar wie absichtlich unsichere Züge, die mir auf die u-Form des \beta zu führen schienen.

V. ROSE.

### ZU DEN REDEN DES C. GRACCHUS.

Charisius S. 196, 25: communiter C. Gracchus ut lex Papiria accipiatur. 'qui sapientem cum faciet qui et vobis et rei pup. et sibi communiter prospiciat non qui pro sylla humanum trucidet.' So die Hds., die ed. princeps pro Sylla hominem, beide sinnlos. Den Sinn aber nicht den Wortlaut stellte Nitzsch (Gracchen S. 342) her: pro sue hominem trucidet. Er weist richtig auf das Hinschlachten des Tiberius hin. Es ist zu schreiben pro suilla humanam trucidet. Dass man im gewöhnlichen Leben suilla mit Auslassung des Substantivs sagen konnte wie porcina und agnina, wie frigida und calida bedarf kaum des Beweises: vesci suilla hat Plinius N. G. 30, 38. Der Ausdruck also ist ähnlich dem des Cato bei Gellius 13, 25, 12: succidias humanas facis, tantam trucidationem facis, und vielleicht gar diesem nachgeahmt. Man kann sich wenigstens kaum der Wahrnehmung

<sup>1)</sup> scil. τὸ τῶν Αἰθιόπων. In der Hdschr. steht μέλας.

verschließen, dass derselbe Gracchus auch in seiner Selbstvertheidigung bei Gellius 15, 12 die Selbstvertheidigung Catos in der Rede de sumptu suo vor Augen hatte. Und schnell hingeschrieben und ungefeilt sind die gracchischen Reden sowenig als die catonischen. — Den ersten Theil des Satzes weiß ich nicht sicher zu verbessern. Die Form wird fragend gewesen sein, etwa so: quis sapienter tum faciet? qui . . . . . prospiciat, non qui . . . . trucidet.

Zweifelhafter ist mir die Verbesserung zweier Stellen aus der Rede de legibus promulgatis. Das schöne exordium dieser Rede (Schol. Bob. zu Cic. p. Sulla 9) lautet: si vellem apud vos verba facere et a vobis postulare cum genere summo ortus essem et cum fratrem propter vos amisissem nec quisquam de P. Africani et Ti. Gracchi familia nisi ego et puer restaremus, ut pateremini hoc tempore me quiescere, ne a stirpe genus nostrum interiret et uti aliqua propago generis nostri reliqua esset: haud an lubentibus a vobis impetrassem. So die Hds.; haud scio an l. a. v. i. Mai, um anderer Einfälle zu geschweigen. Mir würde in einer in hypothetischer Form gegebenen Abweisung der mütterlichen Warnung --- denn deutlich wird jenes denique quae pausa erit des schönen Briefes der Cornelia abgewiesen — ein entschiedener Ton angemessener erscheinen, wie er so hergestellt werden kann: haud inlubentibus a vobis impetrassem. Niemand wird daran anstoßen dass das richtig gebildete Wort vielleicht sonst nicht belegt werden kann.

Ein Haupttheil der Rede scheint sich mit den Willkürakten römischer Magistrate gegen die Italiker beschäftigt zu haben. Die Geschichte von dem Consul in Teanum, dem Prätor in Ferentinum erinnern lebhaft an die Schilderungen des Verres und seiner Schergen. Zuletzt wohl kamen die Unthaten und die intemperantia hominum adulescentium an die Reihe (Gell. 10, 3, 5): his annis paucis ex Asia missus est qui per id tempus magistratum non ceperat homo adulescens pro legato. is in lectica ferebatur. ei obviam bubulcus de plebe Venusina advenit et per iocum, cum ignoraret qui ferretur, rogavit num mortem ferrent. ubi id audivit, lecticam iussit deponi, struppis, quibus lectica deligata erat, usque adeo verberari iussit dum animam efflavit. Eine wunderliche Art zu erzählen: 'vor einigen Jahren wurde aus Asien ein blutjunger Mensch an Stelle eines Legaten geschickt' ('mit einem Legatengewerbe' Nitzsch Gracch. S. 399, was gegen den Wortlaut ist) . . . 'ihm begegnet ein Ochsentreiber vom Venusiner Bauernvolk': wunderlich einmal weil man rediit, nicht missus est erwartet,

zweitens weil man den noch nicht zur Quaestur gelangten Abgesandten des Statthalters von Asien doch für einen wirklichen legatus pro praetore oder pro quaestore nicht aber für einen pro legato (missus?) halten muss, drittens weil man von einem aus Asien kommenden eher zu hören wünscht, wo ihm etwas begegnete als wem er begegnete. Dies hat Lipsius auch gefühlt und, ich denke doch etwas sehr willkürlich, in Asiam statt ex Asia geschrieben. Ganz richtig spricht sich Meyer fragm. or. S. 237 gegen die äußere Wahrscheinlichkeit der Aenderung aus. Sollte nicht besser und auch leichter Venusiam missus est (VENUSIAM für EX ASIAM) geschrieben und der adulescens pro legato missus ein außerordentlicher Commissar gewesen sein?

Königsberg.

H. JORDAN.

#### BERICHTIGUNGEN.

| S. | 331 | Z. | 16 | statt | 1500  | ist zu | schreiben  | 1400   |
|----|-----|----|----|-------|-------|--------|------------|--------|
| S. | 342 | Z. | 6  | "     | 1500  | "      | <b>)</b> ; | 1400   |
| S  | 342 | 7. | 19 |       | 40000 | •      |            | 100000 |

Prof. Dümmler macht darauf aufmerksam, dass durch die Nachricht S. 326 Z. 3, Zeno habe die Rugier an der Donau gegen Odovakar aufgehetzt, zuerst die Beweggründe für dessen Zug gegen Fevva klar werden.

TH. M.

# REGISTER.

α für lat. ĕ 151 Aelianus (h. an. XIV 22) 143 Aeschylus (frgm. ex Myrmidon. aut Nereid.) 385 Aethicus, Kosmographie (Gron. p. 40) • 179 Alxot, Alxavol, Alxixlot für Aequi, Aequiculi 302 Αὶμύλιος, Aemilius 150 Theodorichs Amalafreda, Schwester 333 'Αμβαχούμ, Habakuk 250 ff. Ammianus Marcellinus 231 ff. cod. Fuldensis 243 ff. Ampelius (44, 3) 391 Anacharsis (ep. 9) 56 57 Anaxandrides (bei Athen. IV p. 131a) 386 Annalist, unbekannter, in Ciceros Brutus benutzt 197 ff. Annalisten, Reden bei den lat. 208 ff. annonae foederaticae 344 350 Kaiser Anastasius 338 #: 'Αντέστιος, Antistius 135 ff. Anthologia latina (III 60 Burmann) 388 Apuleius (met. init. I 18 II 4) 260 (II 16 31 IV 11 VII 6. 9. 16) 261 (IX 10 X 19. 25 XI 16. 17) 262 Appianus (b. civ. I 94) 191 Apollotempel s. Rom Areopag s. Athen Aristophanes (equ. v. 535 762) 38 Aristophanes (περί ζώων) 493 Aristoteles (eth. Nic. IV (VI) p. 1295 b) Kenntniss von Rom und 119 ff. seiner Geschichte 312 Hermes VI.

Arnobius (III 9) 388
Arrianus (anab. III 16, 18) 94
Atticus, annalis 207
Athen s. Topographie
αυ, Aussprache 307 für lat. αυ 306
αὕγορα, augura 283
Ausstoßung des lat. u in griech. Umschrift 294 298
β für lat. υ 302.

Βαλάριος s. Οὐαλάριος Bellona, kappadokische, in Rom verehrt **320** Bενυσία, Venusia 295 Βεργελίων, Vergilio 141 Beschneidung bei den Syrern 429 Βετρούβιος, Vitruvius 143 Βίνδιξ s. Ούίνδιξ Boethius (comm. in Topica Cic. p. 349 Or.) 389 Βρεντέσιον, Brundusium 297 Fest τῶν καλουμένων βουτῶν in Konstantinopel 343 Βρέττιος, Bruttius als Volksname 297 Brücken Roms s. Topographie Βρύττιος, Βρούττιος, Bruttius Gentilname 297 Bύβλος, Bibulus 150

Calpurnius (Buc. 6, 17) 390
carmen de figuris (18. 29. 62) 263
Cassius Dio s. Dio
Catos origines, Reden derin 77
Q. Catulus, Brief de consulatu suo 68 ff.
Charisius (p. 196, 25) 494

**32** 

Cherris, Festung 327 ff.

Chronograph von 354 (unter Alex. Sever.) Frontinus (de aquis c. 7) 248 (c. 123) 314 249 (strateg. II 9, 7. 12, 2 III 7, 42)

Cicero (*Brutus*, Einleitung) 196 ff. (§ 132) 75

Cicero (de leg. 1, 2, 7) 208

Nero Claudius Drusus auf griechischen Inschriften 133

commenta Bernensia zu Lucan 214 ff.

Consonanten, Unterschied der Aussprache einfacher und doppelter im Lateinischen und Griechischen 154

Constantinische Excerpte de consiliis 86 de sententiis 89 ff.

Cotyaeum, Schlacht bei 342

Crispi in der gens Canuleia 283 Anm.

dea Syria 314 ff.

Δέχομος, Decumus 283

Dio Cassius 83 ff. Fortsetzer 88 90 (XLIII 49) 191

Dioskuren 17ff.

Demosthenes (c. Aristocr. 28) 98 (de cor. 289) 487 ff.

Diasura, dea Syria 314

Jupiter von Doliche in Rom verehrt
320

Δομέτιος, Δομετιανός 136

Donatus (IV p. 151 Keil) 387

 $\varepsilon$  für  $\check{\imath}$  in lat. Namen 130 ff. für lat.  $\check{u}$  297

 $\eta$  Aussprache 147 für lat.  $\bar{i}$  146 ff.

-ήιος u. έιος für lat. -eius 292

ev für lat. ev 306

Eumenidenheiligthümer s. Athen

Euripides (Cycl. 495 ff.) 385 (512 ff.) 383 Electra, Collation der Florentiner Hdschr. 252 ff.

Eutropius 84 ff.

Exegeten, Vertreter des delphischen Orakels in Athen 36 ff.

Festspiele; Sieger in den griech. 37 ff. Werth der einzelnen Arten derselben 37 ff.

Festus in den gl. Placidi 176 (p. 347) 188

forum Gallorum s. Rom

Frontinus (de aquis c. 7) 248 (c. 123) 249 (strateg. II 9, 7. 12, 2 III 7, 42) 163 (IV 7, 42) 384 Blattversetzung 156 ff.

Fronto (ep. III 8 p. 43 Nab. 10 p. 48. 18 p. 56 IV 3 p. 64. 12 p. 74) 388 Brief desselben 68 ff.

Gaza, Κάδυτις 426 ff.

Gelenius Ausgabe des Ammian 233

Gellius (X 3, 5) 495

Gottheiten, Privatculte fremder in Rom 317

C. Gracchus, zu den Reden des 494 ff.

graecanicum (dolium) 314

Graecostasis s. Rom

Granius Licinianus (S. 44 Pertz) 210

Habakuk s. Αμβακούμ

Herodot (I 1) 451 (179. 180. 181) 441 (181. 182) 432 ff. (191. 193, 195) 433 ff. (215) 477 (III 5—7) 422 ff. (9) 483 (117) 484 (IV 40) 470 (VII 42) 410. Glaubwürdigkeit in geographischen Angaben 392 ff. Quellen über Asien 451 ff. Folgt dem Zug des Xerxes 406

Hyginus (fab. 95) 125

i, Aussprache des lateinischen 144 i für lat. ĕ 145 ff.

lamblichus 59 ff.

'Ιχέλιος, Icilius 141

illic homo bei Plautus 278 ff.

-illios für lat. -ilius 152

Illus der Isaurier 326ff.

-ivvios für lat. -inius 152

Inschriften

- 1) griechische 128 ff. 281 ff. attische 31. 106. 107. 132 vom nemorensischen Dianeutempel 7
- 2) lateinische. Weihinschriften 315. 321 vom nemorensischen Dianentempel 7. 8. 11. 12. 13 des L. Verginius Rufus 127

Novios, Novius 306 nachgeahmt 143 Nωβελίων, Nobilior 143 ns in griech. Umschrift lat. Namen 307 ff.

o für lat. ŭ 282 294 Odovakars Sturz 333ff. Ofellius, Ofillius 155 -olnios für lat. -uleius 294 'Ομβοιχοί, 'Ομβοοί, 'Ομβοιχή 290 -ομος, -ουμος, -ιμος für lat. -umus, -imus 296 Όφέλλιος, Ofillius 141 Orestes 19ff. ov, Aussprache 307, für lat. # 284 ff. für lat. v 302, für lat. öv 306 Οὐαλάριος, Valerius 151 Ovexélios, Vecilius 141 Οὐιμενάλιος, Viminalis 143 Οὐίνδιξ, Vindex 145

Pacanius, Uchersetzer des Eutrop 85 Paphlagonischer Aufstand unter Anastasius 344 παράσιτος, παρασιτείν 25 Paschasius Radbertus (vita Walae) 126 Pausanias (I 8, 2) 99 περισχοίνισμα s. Athen Φεβροαρίων, Februarium 282 Περυσία, Perusia 295 Φλαμένιος, Φλαμενία, Flaminius, Flaminia 142 Φλαύιος, Accent 306 Anm. Phokas, Kaiser 361 ff. Φολχίννιος, Fulcinius 283 Φόλουιος, Fulvius 282 Φονδάνιος, Fundanius 283 Phylobasileis 21 IIIvalas, Picens 151 Placidus, Glossen zum Plautus 165 ff. Planudes, Maximus 82ff. Excerpte 82 ff.

Plato (Lach. init.) 42 (p. 179) 25 Nουμεδικός dem lat. Numidicus direct Plautus (Amph. 574) 274 (Capt. 764) 274 (Cas. prol. 52 ff.) 274 (Epid. V 1, 4) 275 (Men. 903 1060) 275 (Poen. IV 2, 45 V 4, 95. 98) 273 (Pseud. 1142) 276

Plinius (n. h. XXVIII § 28) 390

Plutarchus (an recte dict. sit lat. esse viv. p. 1129\*) 259 (an seni r. p. ger. sit c. 1 p. 784 a) 1 (Arist. 27) 42 ff. (Cat. mai. 19) 189 (de an. et corp. adf. p. 501 °) 257 (de carn. esu II p. 998 °) 259 (de coh. ira p. 458\*) 257 (de comm. not. c. 14 p. 1065 °) 4 (de cupid. divit. c. 3 p. 524 d) 1 (de def. orac. p. 414\*, c. 12 p. 415 f) 2 (de garr. p. 510b) 258 (C. Gracch. 5) 191 (Gryll. c. 10 p. 992d) 4 (mor. p. 99°) 58 (p. 303d 601° 709°) 58 (ne suav. quid. posse vivi sec. Epic. c. 30 p. 1107\*) 5 (Num. 9) 180 (prov. c. 57 t. V p. 1264 Wytt.) 260 (quaest. conv. I 1, 2) 20 (VI 8, 1 p. 693 f) 259 (VII 9) 20 (Rom. 20) 193 (Sol. 8) 125

Πόλχερ, Pulcher 283 Πολλίων, Πωλίων, Polio 292 Pollux (VIII 90. 120) 21 Πομπύλιος, Pompilius 150 Πόπλιος und abgeleitete, Publius 282 Porphyrius (vit. Pyth. c. 27 p. 24 Nauck 250

Ποτίολοι, Puteoli 145

Praenomen des Vaters im Genitiv ohne υιός auch bei lat. Namen in republicanischer Zeit 140 282

Probus (p. 198 K.) 391

pro salute et victoria auf lat. Inschriften 128

Prosodie, unsicher in der griech. Schreibweise röm. Namen 291 ff. πουταγεία 23

Speisurg im Prytancion 14ff. neues Prytaneion s. Athen

qu in griech. Umschrift 298 ff.